
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

EIN PROPHET ZUR RECHTEN ZEIT

Wenn ein Volk besiegt, zusammengebrochen, gedemütigt am Boden liegt, wriee

jetzt das deutsche, dann ist es leicht und billig, wenn auch vielleicht nicht übeir--
flüssig, ihm seine Irrtümer und Sünden vorzuhalten, ihm Vernunft, Reue untdd
Buße zu predigen. Eine ungleich schwierigere und undankbarere, aber auch
verdienstvollere Aufgabe ist es, eine eben siegreich triumphierende, auf der Höhe dies s

Erfolges stehende Nation vor Ueberhebung und Mißbrauch ihrer Macht zu warnein,1,
ihr zuzurufen, daß sie trotz aller Erfolge auf dem falschen Wege sei, und sie ziurr
Ein- und Umkehr zu mahnen.

An solchen rechtzeitigen Warnern hat es dem deutschen Volke nicht ganz gefehilt.t.
Bekannt ist zum Beispiel, wie Nietzsche in seinen «Unzeitgemäßen Betrachtungem»»
gleich nach dem Triumph von 1870—1871 seinen Landsleuten zu Gemüte führitee,
daß Ueberlegenheit der Waffen noch kein Beweis für Ueberlegenheit der Kultiunr
sei. Aber Nietzsches spätere Entwicklung hat leider gezeigt, daß er durchaus nichnt
der getreue Eckart war, der sein Volk vor Hybris bewahren wollte, vielmehr einn
gefährlicher, wenn auch vielleicht oft mißverstandener Verführer zu eben diessecr

Hybris. — Auch von Wilhelm Raabe wissen wir, daß er die große innere Gefaihnr
des Sieges der deutschen Waffen alsbald erkannte. Aber er war keine Kampfnattuur
und hat seine Bedenken nicht klar und unzweideutig ausgesprochen, sondern seiraeer
Art gemäß nur versteckt und indirekt angedeutet und sich lieber von der Gegenn-
wart zu andern Zeiten und Themen abgekehrt.

Es hat aber einen andern, heute fast vergessenen Propheten gegeben, der siiclh
nicht gescheut hat, rechtzeitig seine warnende Stimme zu erheben, ohne Rücksicchnt
darauf, daß er seine ganze, in einem langen, kampfreichen Leben erworbene Popuu-
larität damit aufs Spiel setzte. Ich spreche von Georg Gottfried Gervinus, dienm

großen deutschen Historiker, Politiker und Patrioten.
Als der Krieg von 1870 ausbrach, hatte er eben die fünfte, stark umgearbeitiette

Auflage seiner fünfbändigen «Geschichte der deutschen Dichtung» vollendet; siiie
erschien im Januar 1871. In dem im November 1870, also zwei Monate nach dlerm
beispiellosen Erfolge von Sedan geschriebenen Vorwort gibt er zunächst seimerm
Schmerze Ausdruck, daß die drei Männer, denen er die früheren Auflagen gewidrneet
hatte, die Brüder Grimm und Dahlmann, seine Freunde, Gesinnungs- und Schiickk-
salsgenossen von der Zeit der «Göttinger Sieben» her, nicht mehr unter cdeen

Lebenden weilten. Gerade jetzt hätte er sich mit ihnen so gern über die Angelegjern-
heiten der Zeit und des Vaterlandes unterhalten. Nicht ohne Wehmut spricht; cer
die Ueberzeugung aus, daß bei diesen Männern seine Gefühle und Gedanken üiboer
die neueste Aera der deutschen Geschichte mehr Verständnis gefunden halbeen
würden als bei der großen Masse der Lebenden, deren Begeisterungsrausch üiboer

1 8 6



die Gegenwart, deren schwindelnde Erwartungen von der Zukunft jene so wenig
geteilt hätten wie er selber. Gewiß würden auch sie vor Freude gezittert haben
bei der Aussicht auf die Wiederversammlung verlorener Stämme zu der deutschen
Familie, würden auch sie geschwelgt haben bei dem Anschauen des gewaltigen
Dramas, wie die Nemesis den französischen Gewalthaber aus seinem persönlichen
Herrschertum in die selbstgegrabene Grube der Vernichtung hinabschleuderte. Aber
die Freude wäre ihnen — wie ihm, Gervinus, selber — bitter und unheilbar
vergällt worden durch die Erinnerung an die Ereignisse, die vier Jahre vorher (1866)
die neue Macht und Einheit Deutschlands eingeleitet hatten; und sie hätten gewiß
auch die großen Kriegstaten von 1870 nicht für den Riesenschwamm gehalten, der
die tiefe Unbefriedigung über die inneren deutschen Zustände mit einem Zuge
austilgen könnte. «Denn», fährt der Vorredner fort, «wie bewundernswert diese

Taten seien: Dem, der die Tagesgeschichte nicht mit dem Auge des Tages, sondern
mit dem Auge der Geschichte ansieht, erscheinen sie trächtig an unberechenbaren
Gefahren, weil sie uns auf Wege führen, die der Natur unseres Volkes und, was
viel schlimmer ist, der Natur des ganzen Zeitalters zuwiderlaufen.»

Man kann sich vorstellen, daß solche Sätze in dem damaligen Siegestaumel einen
Sturm der Entrüstung aufwühlten, der wohl noch viel höhere Wellen geschlagen
hätte, wenn nicht sein Urheber wenige Wochen darauf zu seinen toten Freunden
heimgegangen wäre (18. März 1871). Doch hatte er vor seinem Ende noch Zeit
gefunden, seine Auffassung in zwei Schriften näher zu erläutern, die dann noch
im gleichen Jahre von seiner Witwe herausgegeben wurden. Die eine, eine Art
von Selbstkritik, polemisiert namentlich gegen einen scharfen Angriff, den der
bekannte politische Schriftsteller Karl Braun in der (Berliner) «Nationalzeitung»
gegen Gervinus gerichtet hatte. Die andere ist eine an das preußische Königshaus
gerichtete «Denkschrift zum Frieden». Wir wollen aus diesen beiden Schriften, die
neben manchem Ueberholten und Zeitgebundenen viel heute noch oder wieder
Beherzigenswertes enthalten, nur einige Hauptgesichtspunkte herausheben.

Was die innere Gestaltung Deutschlands betrifft, so tritt Gervinus mit Leidenschaft

für die bündische Staatsordnung ein. Diese ist nach seiner Ueberzeugung
für das ideelle wie für das materielle Gedeihen der Völker die förderlichste, die
sowohl dem germanischen Charakter als auch der allgemeinen europäischen
Zeitströmung am meisten entsprechende. Er ist natürlich nicht gegen die deutsche
Einheit, nicht einmal gegen die preußische Führung und die Ausscheidung Oesterreichs.
Aber er verlangt, daß Preußen nicht nur in materieller, sondern auch in geistiger
und konstitutioneller Hinsicht mit gutem Beispiel vorangehen müsse. Und in dieser

Beziehung fühlte er sich bitter enttäuscht und sah schwarz in die Zukunft. Der
blendende Glanz und die ungeheure Macht des neuen «Martialstaates», wie er sich

plötzlich gestaltet hatte, der neue «preußische Militarismus» erscheint ihm ebenso

gefährlich und unzeitgemäß wie ehemals der preußische Absolutismus. «Auf friedliche

Tätigkeiten, auf weltumspannende wissenschaftliche und industrielle Interessen

ist dies ganze Zeitalter gestellt und nicht auf Unitarismus und zentralisierte
Soldatenstaaten. In diesen Dingen mit unsern Nachbarstaaten zu wetteifern, als

das Kulturvolk, als das wir uns unstreitig einen Ruhm und eine Geistesmacht in
der Welt errungen haben, die eine andere Dauer hatte als die Waffenmacht, zu
deren Erlangung die größten Männer durch Jahrhunderte nutzlos das deutsche
Blut vergeudet hatten, das wird für unser Volk ein edleres und würdigeres Ziel
sein als die Bepflügung der Schlachtfelder, die nichts als Elend tragen.» Auch
Gervinus hatte von jeher Deutschland einen «starken Mann» gewünscht, einen neuen
Herkules, aber einen, der «die stehenden Heere und den militärischen Trotz
zerbrechen» sollte. Mit tiefster Besorgnis sah er nun gerade das Gegenteil eingetreten:
«Nachdem man seit einem halben Jahrhundert gewünscht, gestrebt, gehofft hatte,
den soldatischen Ordnungen der früheren Zeiten mehr und mehr zu entwachsen,

187



die aussaugende Last der stehenden Heere vermindert, wenn nicht weggenomrmeien
zu sehen, ist hier eine permanente Kriegsmacht von so furchtbarer Ueberlegenhteieit
entstanden, wie sie die Zeiten der ganzen auf Eroberung und Vergrößerung ige;e-
stellten Militärstaaten der letzten Jahrhunderte niemals, nicht entfernt gekamnnt
haben, wie sie die Welt selbst in der eisernen Zeit der französischen Kriege nicchht
gesehen hat, wie sie der kriegsgewaltige Napoleon auf der Höhe seiner Machtht,
selbst als Bundesherr des ganzen Festlandes von Europa, zu seinen ausschweifemdd-
sten Riesenentwürfen gegen Rußland nicht einmal vorübergehend zur Verfügumng
hatte Was nun augenblicklich auch die Eindrücke und Empfindungen über diiesese

wunderbaren Taten und Begebenheiten bei uns und draußen sein mögen: wenan
Ruhe und Besinnung wiederkehren, wird das Mißtrauen und die Eifersucht gege;en
uns erwachen. Man ruft uns aus England die berauschenden Worte zu: Deutschlainnd
steht an der Spitze der Welt! Aber alle Höhe ist von Neid und Argwohn bedroihht.
Wir sind in unserer Machtstellung zunächst an Frankreichs Stelle getreten, alboer
wir werden allen Haß, den Frankreich auf sich gezogen hatte, von nun an auf lunns
gezogen haben.» Er führt dann weiter aus, wie diese neue Machtstellung Deutsichh-
lands unweigerlich bald das Mißtrauen Englands und Rußlands wecken werrdde.
«Dieses Mißtrauen in seinem Entstehen zu ersticken, gibt es nur ein Mitcteiel:
Deutschland wieder zu einem wahren Bundesstaat zu machen, dessen Protektaor
nicht ein absolut gebietender Militärdiktator ist, dessen ganze staatliche Gliedenunng
eine Friedensbürgschaft ist, der seine Kriegsordnung nur für seine Verteidigiunng
bemesse, der nie ein kriegerisches Unkraut säe, dem es ein Fest sein wird, eiein
Zeitalter der Entwaffnung, eine Friedensära einzuleiten, die der schrecklichen Wuickht
der Militärlasten in Wahrheit ein Ende macht.. .» Und er schließt mit den p>rco-
phetischen Worten: «Es wäre eine leidige Verkehrung, wenn Deutschland ddie
Tätigkeiten eines Kulturvolks für die eines Machtvolkes dahingehen und von Kirideg
zu Krieg verwickelt werden sollte. Unsere begeisterten Nationalen setzen sich üiboer
die Aussicht auf solch eine Wendung unserer vaterländischen Politik hinweg mnit
der Vertröstung auf die gutartige, von Raufsucht weit entfernte Natur des deuut-
schen Volkes, auf die friedlichen, von aller Eroberungssucht ganz freien Geisiiin-
nungen und Prinzipien des preußischen Fürstenhauses. Wer aber nicht gegenwäirt'tig
hat, wie unendlich viel mächtiger Verhältnisse sind als die trefflichsten Absich'teen,
und wieviel stärker Versuchungen als die festesten Grundsätze, der weiß wcon
Menschenwesen und Geschichte nichts, selbst von der neuesten, gegenwärtigsten
preußischen, hohenzollernschen Geschichte nichts.»

Gervinus war nichts weniger als ein laudator temporis acti. Man hatte und hhat
es ihm ja gerade vielfach zum Vorwurf gemacht, daß er in seiner Literaturgeschiichhte
den Standpunkt vertrat, das Volk der Dichter und Denker habe sich überlebt, es

sei nun an der Zeit, vom Dichten zum Trachten, vom Schreiben zum HandleLln,
vom Parnaß zum Forum überzugehen. Er war auch kein unbedingter Pazifist.. lEr
hatte gründlich den Machiavell studiert und ließ das rigorose Bekenntnis Dahlmanns

zur Moral in der Politik nicht uneingeschränkt gelten. Um so mehr ifäällt
es ins Gewicht, daß er sich von den blendenden Erfolgen der Bismarckschen Gewaltpolitik

keinen Augenblick seinen historisch geschulten Blick trüben ließ. Nu;r in
der innigen Durchdringung beider Seiten der deutschen Wesensart sah er das THeil
der Zukunft: «Maß in der Pflege der geistigen (in sich universalistischen), Maß in
der Pflege der politischen (in sich nationalen) Tendenzen, Maß in der Behaupcuang
beider.»

Die Warnung vor Ueberheblichkeit, die er dem deutschen Volke zurief, hhat
er auch für seine eigene Person beherzigt. Er erhob nicht den Anspruch, ein uan-
fehlbarer Prophet zu sein; nur vor dem Richterstuhl der Zeit könne die Fraage
entschieden werden, ob der Sieg Deutschlands ihm und der Welt Heil oder Unhieil
bringen werde: «Es wird die größte meiner Freuden sein, in allen meinen Eße-

1 8 8



fürchtungen unrecht zu behalten.» Und so lehnte er auch bescheiden den Urteilsspruch

als «verfrüht und unbefugt» ab, den damals ein österreichischer Dichter in
der «Neuen Freien Presse» fällte:

AN GERVINUS

So hast du bei BeLsazars Lustgelage
Dein Menetekel an die Wand geschrieben,
Du hast vom prunkbeladnen Sarkophage
Den Flitter, der den Moder deckt, gerieben;
Im ungeheuren Abfall dieser Tage
Bist du dem echten Glauben treu geblieben,
Dem ew'gen A und O der Weltgeschichte:
Was nicht ans Maß sich bindet, wird zunichte.

Sie wollen nicht die große Wahrheit hören,
Die in der Wüste deine Stimme predigt;
Sie lauschen jener trunknen Toren Chören,
Die bis aufs Mark das deutsche Volk geschädigt.
Doch während sie zu ihren Götzen schwören,
Hast du dich deiner Priesterpflicht entledigt:
Ihr aber könnt, wenn euer Taumel endet,
Nicht klagen, daß euch kein Prophet gesendet.

EDUARD BEREND

ANGEWANDTE PSYCHOLOGIE UND MEHR

Blättert man in den Bücherkatalogen, so scheint es, daß die Schweiz für die
Psychologen wahrhaftig kein Holzboden ist; denn ihr Schrifttum gedeiht und
blüht, ja wuchert wie kein anderes. Bei näherem Zusehen muß man aber
einschränken: Die reine, die «theoretische» Psychologie, sei sie nun beschreibend,
phänomenologisch oder experimentell, tritt fast ganz in den Hintergrund und
findet also offenbar wenig Interesse. Was sich dagegen breitmacht, ist die
angewandte Psychologie in allen ihren Abarten und Spielarten. Da wir Schweizer uns
ja, um unsere Lobredner nicht Lügen zu strafen, befleißigen müssen, brav, tüchtig
und vor allem praktisch-realistisch zu sein, so hat dies nichts Besonderes auf sich,
sondern ist ganz in Ordnung. Nur muß es gesagt sein, damit niemand falsche
Schlüsse aus dieser Blüce der psychologischen Literatur zieht.

Gerade aus den vier Büchern, die der Zufall und nicht irgendeine Absicht hier
zusammenbringt, zeigt sich das eben Gesagte, so ungleich sie im übrigen
untereinander sind. Nur in Stichworten seien sie und ihr Inhalt hier aufgezählt, nicht
als Besprechung und Kritik, sondern mehr nur um ihren Standort kenntlich zu
machen. «Die Psychologie der Menschenbehandlung im Betriebe», von Franziska
Baumgarten, bei Rascher & Co., Zürich, ist der wenig veränderte Neudruck einer
1930 in Deutschland erschienenen Monographie und zielt, wie schon der Titel
sagt, völlig aufs Praktische, wobei aber vor allem an die Verhältnisse in
Großbetrieben gedacht wird, und nicht an die durchschnittlichen schweizerischen
Verhältnisse, wo das Persönlich-Menschliche eine größere Rolle spielt als dort.
Demgemäß ist die Darstellung einfach, aber eindringlich und äußerst eingehend, so daß
auch der flüchtigste Leser, zu denen ja betriebsame Geschäftsleute oft gehören,

1 89



nicht anders kann, als sich zu merken, was der Verfasserin am Herzen liegt. Die
Wiederholungen audi banaler Verhaltensregeln sind gerade darum von gutem;
denn je größer der Betrieb, um so mehr werden sie vergessen, und es muß also
immer wieder gesagt werden, was der kleine Gewerbetreibende aus der Schul- und
Lehrzeit her in sich hat, ohne daß er darüber lesen muß.

Wie völlig anders das nächste Buch. Wir schlagen irgendwo eine Seite auf, lesen
die Hälfte, und schon wissen wir aus dem Tonfall und der Satzstellung, auch wenn
kein bißchen Theorie in diesen Sätzen enthalten sein sollte: hier sind wir im Reich
der analytischen Psychologie C.G.Jungs. Im 15. Jahrhundert hat der spätere
Dominikaner Francesco Colonna ein sonderbares Buch geschrieben: «Hypneroto-
madiia Poliphili», trotz Humanismus nicht in Latein, sondern in einem bäurischen
Italienisch und namenlos. Es gehört zu jener phantastischen Literaturgattung, die
in der mittelalterlichen Minnedichtung mindern Ranges anhebt und in allegorischen
Märchen nach Art der Zauberflöte einige Jahrhunderte später ausstirbt. Poliphil
sucht darin in einer traumhaften Wanderung durch Wälder, Ruinen, Tempel mit
mannigfachen Fährnissen und Prüfungen nach seiner Geliebten Polia, bis er endlich
auf der Insel Kythera entdeckt, daß sie ihn als Nymphe schon seit einiger Zeit
begleitete. Eine große Dichtung ist das sehr schwer lesbare Buch nicht, und aus
diesem Grunde hat es Linda Fierz-David unter dem Titel «Der Liebestraum des

Poliphilo» (Rhein-Verlag, Zürich) auch nicht nacherzählt und gedeutet. Aber es

geht der Jung-Schülerin natürlich darum, die Ansichten ihres Meisters, und zwar
besonders die Lehre von Animus und Anima und seine Auffassung der Alchemie
daraus zu erweisen. Dies gelingt denn audi nach Ueberwindung verschiedener
Schwierigkeiten, und vorausgesetzt, daß man den Ansichten Jungs grundsätzlidi
zustimmt, hat man weniger Widerstände, der Verfasserin zu folgen als seinerzeit
den analytischen Deutungen der größten Kunstwerke, wie sie vor einem Menschenalter

Mode waren. Die Dichter und Maler haben nämlich schon recht: Je
künstlerischer ein Werk, um so weniger hat die Psychologie zu schnüffeln und zu finden,
weil der Inhalt nach den Erfordernissen der Gestaltung und Formung
wiedergegeben wird. In einem Buch wie der «Hypnerotomachia», wo die Kunst neben
dem Phantasieren eine geringere Rolle spielt, macht dies Bedenken natürlich
weniger aus. Ein leises Unbehagen wird man trotzdem nicht immer los, und hie
und da ertappt man sich sogar auf dem ketzerischen Gedanken, daß das Literarische
und das Historische eigentlich interessanter seien als die Deutung.

Nur ein kurzer Handgriff zum nächsten Buch und schon sind wir in einer
andern Welt. Kein Zweifel schon beim ersten Satz: Hier wird auf den Spuren
Auguste Comtes gewandelt, auch wenn es nicht ausdrücklich gesagt ist, und sogar
der Herrschaftsanspruch des Soziologen, daß alle andern Wissenschaften seiner
Wissenschaft zu dienen hätten, ist bald hindurchzuhören.

Zwar sucht Emil J.Walter in seiner knappen Schrift: «Psychologische Grundlagen
der geschichtlichen und sozialen Entwicklung» (Pan-Verlag, Zürich) den alten, oft
gemachten Versuch auf eine neue Art zu unternehmen. Aus der materialistischen
Geschichtsauffassung, aus der Psychoanalyse, genauer gesagt, einem ihrer späten
Ableger, der sogenannten Charakteranalyse, und aus der Logistik setzt er in nicht immer
ganz logischer und klarer Weise (woran die programmatische Kürze und die vielen
seitenlangen Zitate auch ihre Schuld tragen mögen) einen Maßstab zusammen, mit
dem er nun die Erscheinungen in Gesellschaft und Geschichte mißt. Insoweit sie

damit gemessen werden können, erblickt man viele Zusammenhänge schärfer und

genauer, weshalb die Forderung, die Dinge auch einmal so zu sehen, zweifellos ihre
Berechtigung hat. Allein, viele Erscheinungen fügen sich diesem Maßstab nicht, und,
wenn man trotzdem will, daß alles «aufgeht» und «erklärt» wird, bleibt nichts
anderes übrig, als die Wirklichkeit zu vergewaltigen und damit das zu schaffen,

was man vermeiden wollte, nämlich eine «Ideologie». Der Verfasser, der in dem

190



kurzen Buch mehr nur Anregungen geben will und nicht so weit ausholen kann,
zieht die letzte Folgerung allerdings nicht. Der letzte Schluß wäre nämlich, daß

Trieb, Geld und Phrase die einzigen Kräfte der geschichtlichen Bewegung seien.
Dies wäre aber das Ende aller Bestrebungen auf Verbesserung schlimmer Zustände;
denn die fromme Hoffnung auf «Sublimation» von Trieb in Geist, Sittlichkeit und
Kultur ist erfahrungsgemäß nicht mehr wert als die alchemistische Hoffnung auf
Umwandlung unedler Metalle in Gold.

Alle Theorien und Hypothesen verlassen müssen wir nun, wenn wir zum letzten
Buch übergehen: Hans Ornstein: «Macht, Moral und Recht. Studien zur
Grundproblematik menschlichen Zusammenlebens » (Francke, Bern). Hier wird von Grund
auf neu begonnen, und auch die Psychologie ist nur in ihrer angewandtesten Form
gegenwärtig; denn es handelt sich um eine rechts- und staatsphilosophische
Abhandlung, nicht gerade für die breite Oeffentlichkeit, aber auch nicht bloß für die
Fachgenossen berechnet. Geschrieben worden ist das Buch wohl während des

Weltkriegs, und abgeschlossen worden kurz nachher; denn die Erregung jener Tage
zittert noch hie und da in den Sätzen, ohne aber Urteil und Folgerungen
zeitbedingt zu trüben. Was ist Macht, was Moral und insbesonders die sittliche
Erscheinung der Gerechtigkeit, und was ist das so oft mit letzterer verwechselte
Recht, wird zuerst gefragt und leidenschaftslos und gründlich untersucht. Hier
interessiert besonders die Grundlegung der Moral. ALs «psychische Ausstattung
des Menschen zum ,Sittlichen'» wird aufgezählt: Sinn für Wahrhaftigkeit, Fähigkeit

des Wertens und Fähigkeit, die Werte zu harmonisieren mit Hilfe der
Vernunft und der Einfühlung (die außerordentlich scharfsinnige Analyse Schelers dieser
etwas unbestimmten Einfühlung wird von dem belesenen Verfasser sonderbarerweise

nicht herangezogen). Daß es Macht nicht nur gibt, sondern geben muß, genau
so wie Sittlichkeit und Recht, die ja ihrerseits manchmal den Beistand der Macht
nötig haben, wird nicht bestritten. Daß ein Wille im Staat sein muß, der die Macht
benützt, ebensowenig. Auf diesen Willen aber kommt es an, ob die Macht böse

wird oder nicht. An diesem Punkt setzen nun bekanntlich die Weltverbesserer mit
ihren Rezepten und Allheilmitteln ein. Ornstein ist nochmals ehrlich genug, zu
bekennen, daß er kein solches Rezept anzubieten hat. Er kennt nur das Uralte,
was er «die sittliche Forderung an den Staat» nennt, daß nämlich der Staat selbst
seine Macht nur innerhalb des Sittengesetzes gebrauchen darf. Oft gefordert und
versprochen und nie gehalten, wird der Zweifler und «Realist» beim Lesen dieses

Kapitels spotten, und in der Tat, auch wer nicht zweifeln will, wird den Klang
des Satzes von Jakob Burckhardt, der dort irgendwo zitiert wird, nicht aus dem
Ohr verlieren: «Das Allerseltenste aber ist bei weltgeschichtlichen Individuen die
Seelengröße. Sie liegt im Verzichtenkönnen auf Vorteile zugunsten des Sittlichen,
in der freiwilligen Beschränkung nicht bloß aus Klugheit, sondern aus innerer
Güte, während die politische Größe egoistisch sein muß und alle Vorteile ausbeuten
will.» Die Besten und Uneigennützigsten müßten also an die Macht gelangen und
damit dies geschieht, müßten diejenigen, die wählen und die Macht verleihen,
auch das Beste und Uneigennützigste wollen. Dies wäre, banal gesagt, das
Heilmittel. Ist es da aber nicht erschreckend, daß die vier großen politischen Utopien
der Weltliteratur, wo die Besten zum Wohle aller regieren, nämlich diejenigen
Piatos, Augustins, des Thomas Morus und Campanellas, so gar kein
demokratisches Gepräge tragen, sondern vielmehr an Diktaturen erinnern, zwar an
milde und wohltätige Herrschaften, aber eben doch an «Führer»staaten? Schien es

den vier Verfassern der Utopien, dem Philosophen, dem Theologen, dem Juristen
und Staatsmann und dem Diplomaten, dies sei die einzige Möglichkeit, daß wirklich
die Besten und Sittlichsten an die Spitze des Staates und zur Verwaltung der
Macht gelangen würden?

Diese Frage, die Ornstein nicht aufwirft, trotzdem er im Vorbeigehen die

1 9 1



Utopien ebenfalls nennt, drängt sich dem Leser zum Schluß des tapfern Buches auf..
Trostreich ist es trotz allem, und zwar darum, weil es deutlich zeigt und demi
Leser einhämmert, daß die rechte Ordnung von Macht, Gerechtigkeit und Sta.atc

jeder Generation neu aufgegeben ist und daß keine sich auf das bequeme Ruhekissen

irgendeines Völkerbundes oder einer UNO legen und schlafen darf; denni
jede Institution trägt notwendigerweise in sich sdion den Keim des Verfalls uindl
muß von jeder Generation neu belebt und mit Sinn erfüllt werden. Dies zui
wissen, mehr noch, das Wissen darum im Blut zu haben, ist viel bessere Verheißung;
für die Zukunft als alle Statuten und Kongresse, die leider so oft dazu dienen,,
die Wahrheit des biblischen Ausspruchs zu erweisen, wonach die Kinder der Wieltt
klüger sind als die Kinder des Lichtes. Dies wäre zum Schluß auch noch etwass
Psychologisches zu diesem Buch, das sonst weit darüber hinaus geht.

J. TYRSCK

THOMAS MANN UND SEIN WERK

Die Darstellung des Lebens und Schaffens eines noch kraftvoll mitten unter uins
wirkenden Künstlers kann nur wissender Freundesliebe gelingen, die durch eigene
Mitarbeit manches Schaffensgeheimnis ihres Helden erkundet hat. Das ErfüLlt-
sein dieser Vorbedingung gibt dem eben erschienenen Thomas-Mann-Buch von
Ferdinand Lion («Thomas Mann — Lehen und Werk», Verlag Oprecht, Zürich) im
schönsten Sinne Berechtigung und Ueberzeugungskraft. — Das heute noch —
glücklicherweise — Unvollendete seines Grundthemas hat auch die Form des Bucheis
entscheidend beeinflußt. Lion selbst bezeichnet das eine oder andere Kapitel ab
«Fragment» oder als «Skizze»; jeder Abschnitt bedeutet aber eine in sich
abgeschlossene Variation über das Hauptthema, zu dem sie schon jetzt Wesentliches
auszusagen weiß. Alles, was vielleicht später zum gleichen Thema beizubringen
sein wird, kann zwar die Variationenkette um neue Glieder vermehren, wird aber
die Gültigkeit der vorangegangenen nicht anzutasten vermögen.

Die Fähigkeit Lions, in knappen Formulierungen weitgespannte, vielschichtige
Aspekte zu eröffnen, bewährt sich auch diesmal in hohem Maße und erscheint der
eigenen Gestaltungsweise Thomas Manns ganz besonders glücklich angepaßt. So

gibt zum Beispiel gleich zu Anfang die Einordnung des Dichters neben Storm
und Fontane sehr aufschlußreiche Hinweise auf seine Entwicklung von den «Buddenbrooks»

zu «Lotte in Weimar», während etwa die Kapitelüberschrift «Erbe uind
Ahnen» schon die große Frage aufrollt, auf die Lion viel später in seiner trotz
ihrer Kürze dem Stoffe völlig gerecht werdenden Analyse des Josefsromans präzise
Antwort gibt. — Die Würdigung des Menschen Thomas Mann, seines gesellschaftlichen

und politischen Wirkens wird von Lion bei aller Intimität doch mit
bescheidener Diskretion und offenherziger Anführung auch des Problematischen
vollzogen. Einflüsse vorangegangener Denker werden ebenso sorgfältig berücksichtigt,

wie die gleichzeitige literarische Umwelt, innerhalb derer Thomas Mann
als typische Grenzerscheinung gewertet wird. An vielen Stellen wird auch liebevoll
der innigen Musikalität gedacht, die das gesamte literarische Schaffen Thomas Mainns
offen oder latent durchwebt und eines seiner wichtigsten Lebenselemente darstellt.
— In seiner Gesamtheit bedeutet das schmale, schlicht geschriebene Buch Lions eine
«Thomas-Mann-Enzyklopädie» im Kleinen, die auch Fernerstehenden die
Persönlichkeit und das Werk des tiefgründigen deutschen Dichters näherzubringen
vermag. w R

1 92


	Kleine Rundschau

