
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Dante als Dichte der Hoffnung

Autor: Stadler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DANTE ALS DICHTER DER HOFFNUNG

VON WILLY STADLER

Wer zu wissen begehrt, was die Schwester des Glaubens und der

Liebe, was die christliche Hoffnung wesenhaft sei, worin sie gründe,
wonach sie auslange — als Auslangende 'hat Giotto sie gemalt, dieses

Auslangen ist eine Urgebärde alles Lebendigen —, und wie sie in der
rechten Weise im Herzen genährt werden muß, daß sie ihre strömende
Gelöstheit bewahre und unversehrt, weder durch Verzweiflung
gebeugt noch durch Vermessenheit aufgebläht, zu ihrem Vollmaß heranreife:

wer solches zu wissen begehrt, der lernt es noch immer am
ehesten und am vollkommensten aus der Heiligen Schrift, sodann

aus Kirchenvätern, und endlich aus geistlichen Denkern späterer
Zeiten. Ueber die rein natürliche Hoffnung aber, und diese ist von
der übernatürlichen, christlichen wohl zu unterscheiden, niemals aber

zu trennen, haben schon Heraklit und Piaton Wesenhaftes gesagt.
Auf das gesamte tradierte, vorchristliche und christliche Gedankengut
sich zu besinnen, es auf seine Werte hin zu prüfen, mag ja gerade
heute der Existenzialismus manchem nahelegen. Die Seinsverfassung
des Menschen als Kreatur einsichtig zu machen, ist jedenfalls die
Hoffnung unmittelbarer geeignet als der Glaube, und doch wohl auch
als die Liebe, an der sie freilich teilhat durch das ihr innewohnende
«konkupiszible» Moment des Für-sich-Begehrens: hoffen nämlich
kann einer stets nur «das Seine», und hier hat das Possessivpronomen
emphatische Bedeutung, geht es doch um nichts Geringeres als das

Selbst-Sein des Menschen, die unwiederholbare Weise seiner personalen
Existenz.

Allein, da unser Verlangen nach dem Schönen nicht minder stark
ist als das nach dem Wahren, drängt es uns denn doch auch zu
vernehmen, was neben den Denkern die Dichter von der Hoffnung zu
sagen, zu — singen wußten, zumal die Großen und Weisen unter
ihnen, sie, deren Wort Jahrhunderte überdauert hat — und wer
dächte da nicht an Dante zuerst? Seine zum Lobe der Hoffnung
erhobene Stimme wollen wir hören.

I

Der erste Wandertag im Reiche der Läuterung geht zu Ende. Die
beiden Dichter sind schon ein gut Stück Weges den Berg empor-

1 50



geklommen. Sie queren jetzt das mattengrüne, blumenbunte Tal der
Fürsten. Der Abend verglüht, übers Weltmeer zieht die Nacht herauf.
Dante richtet seine forschenden Blicke zum Himmel. Da sieht er hoch
oben am Pol der Antarktis drei Sterne erglänzen, den ganzen Himmel
erhellt ihr Licht (2, 8, 89)1. Vergil bemerkt ihm, daß diese drei
Sterne dort stehen, wo am Morgen vier Sterne gestanden, sie hatten
das strenge Angesicht des Zuchtmeisters Cato beschienen: Sinnbilder
der vier Kardinaltugenden, Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit und
Maß. Die drei neuen Sterne aber, welche der stillen, zu Einkdhr,
Sammlung und Betrachtung mahnenden Nacht zugehören, sinnbilden
Glaube, Hoffnung und Liebe.

Diese drei «göttlichen» oder «theologischen» Tugenden heißen so,
weil Gott allein sie mit seiner heiligmachenden Gnade eingießt in der
Taufe. Sie sind dem Christen heilsnotwendig, da er ohne sie seinen
Verstand und Willen nicht in rechter Weise auf Gott, sein
übernatürliches Endziel hinzuordnen vermag. Der Heide Vergil entbehrte
dieser Tugenden, darum sieht er sich in den Limbus verwiesen: «Dort
weile ich mit jenen, welche mit den drei heiligen Tugenden nicht
geschmückt sind, wohl aber alle übrigen Tugenden erkannten und
übten sonder Tadel», spricht er zu Sordello (2, 7, 34). Einige Male
freilich, wiewohl selten, geschah es, daß das Himmelreich Gewalt
erlitt (Matth. 11, 12) und innige Liebe und lebendiges Hoffen den
Ratschluß Gottes verwandelten. So gelangte Ripheus, der gerechte
Troer in den Himmel, und auch der gute Kaiser Trajan empfing als

Lohn für sein tapferes Hoffen die ewige Seligkeit.
Die göttlichen Tugenden, welche drunten, vom Fuß des Läuterungsberges

aus als Sterne sichtbar gewesen, sie begegnen den beiden
Wanderern droben wieder, auf dem Gipfelrund, im irdischen Paradies.

Hier zieht der Siegeszug der Kirche auf, eine der am reichsten

ausgestalteten Allegorien. Innerhalb ihrer nehmen die göttlichen
Tugenden einen bedeutenden Rang ein:

2,29, 121 Tre donne in giro dalla destra rota
venian danzando: l'una tanto rossa
ch' a pena fora dentro al foco nota;

l'altr'era come se le carni e l'ossa
fossero state di smeraldo fatte;
la terza parea neve testé mossa;

e or parean dalla bianca tratte,
or dalla rossa; e dal canto di questa
l'altre toglien l'andare e tarde e ratte.

1 Die erste Zahl meint die Cantica (Inferno, Purgatorio, Paradiso), die
zweite den Gesang, die dritte den Vers.

1 5 1



Ums rechte Rad sah ich im Tanz sich drehen
Drei Frauen: rot die eine, daß du gar
Im Feuer nur mit Mühe sie gesehen;

Die zweite ganz, als ob mit Flaut und Haar
Die Glieder aus Smaragd gebildet seien;
Gleich frischgefallnem Schnee die dritte war.

Jetzt schien die Weiße Führerin den dreien,
Die Rote jetzt; wie deren Lied erklang,
Bald sacht, bald wieder schneller, ging der Reihen.2

Und keine Geringeren als diese drei sind es, deren Fürbitte der

gerügte, reuige und entsühnte Dichter noch bedarf, um der "Wonne des

Gottschauens ganz teilhaft zu werden. Nicht allein Beatrices Augen
soll er sehen dürfen, sondern auch ihre seconda bellezza, das Lächeln
ihres noch verhüllten Mundes:

2,31, 133 «Volgi, Beatrice, volgi Ii occhi santi»
era la sua canzone «al tuo fedele
che, per vederti, ha mossi passi tanti!

Per grazia fa noi grazia che disvele
a lui la bocca tua, si che discerna
la seconda bellezza che tu cele.»

«Neig, Beatrice, neige», klang die Bitte,
«Dein heilig Auge deinem Vielgetreuen,
Der dich zu schauen kam so viele Schritte!

Laß gnädig deiner Gnaden uns erfreuen:
Enthüll dein Lächeln! Deines Angesichtes
Verhohlne Schönheit laß ihn sehn, des neuen!»

Genug der schönen Allegorien! Nicht die sind, was wir eigentlich
zu hören wünschen. «Dante als Dichter der Hoffnung?» — so mag
sich mancher Leser fragen — «Wohlan! Aber da begehre ich sein Herz
schlagen zu hören! Was bedeutet mir schon die Hoffnung in der
tanzenden, singenden Dreiergruppe ihrer Schwestertugenden? Lieber
möchte ich erlauschen, wie Alighieri, hinabgestiegen an den Born seines
heimlichsten Hoffens, Zwiesprache hielt mit der smaragdgrünen Frau,
der Sancta Spes.» Sei es denn! Aber der rechte Weg dort hinab ist
ein weiter Weg, er verlangt Geduld. Texte sichten, verhören,
auslegen: einen anderen Weg zu begehen halten wir nicht für erlaubt;
denn wir verachten die willkürlichen, würdelosen Schleichpfade der
Anbiederung an ein Genie.

2 Deutsche Verszitate nach der Uebertragung Friedrichs Freiherrn v.
Falkenhausen (Dantes «Göttliche Komödie», Leipzig 1937), italienische nach
dem von Giuseppe Vandelli revidierten Testo critico (Dante Alighieri:
«La Divina Commedia», Milano 1938).

152



II

Zu den schönsten Sonetten der Vita nova gehört jenes, das mit den
Worten anhebt: «Deh peregrini che pensosi andate — Ihr Pilger, die
ihr sinnend geht einher.» Der Dichter, dessen Herz nach leidbringenden

Irrwegen heimgefunden hat zu seiner im Himmel verklärten
Beatrice, sieht eine Schar Rompilger durch seine Stadt ziehen, und da
verwundert er sich über die gelassenen Mienen, die ihm verraten, daß
keiner dieser Pilger um die Trübsal weiß, die ihm, dem Liebenden,
doch nicht ihm allein, nein, der ganzen Stadt widerfahren ist: daß
keiner dieser Pilger von Beatrices Tod gehört hat. Eine Glosse zu
diesem Sonett unterscheidet drei Arten von Pilgern: die Romfahrer,
«romei», die Jerusalem-Pilger, «palmieri» geheißen, weil sie oftmals
den Palmzweig heimbringen, und die Pilger, «peregrini», schlechthin:
die Sankt-Jakobs-Pilger nämlich, die nach Santiago de Compostela
im spanischen Galizien wallfahren. Das Wort «peregrini», heißt es

endlich, kann aber auch in weiterem Sinne gebraucht werden; dann
meint es jeden, der ferne weilt von seinem Vaterlande.

Pilger und Pilgerschaft! Zart noch und jugendlich, ganz empfunden
nach der Weise Liebender, hinwiederum mit schulgerechtem Eifer
sachlich ergründet und begrifflich durchgeklärt, taucht hier erstmals
in Dantes Werk ein Symbol auf, dem man fürderhin häufig begegnen
wird. Pilger und Pilgerschaft! Immer wieder rauschen sie auf, diese

Klänge, und jedesmal in mächtigeren Akkorden. Stufenweise nämlich
wird im Laufe seines leidvollen Lebens dem Dichter die Wahrheit
licht, daß dieses Leben ein Pilgerweg ist, eine «via», daß der Mensch
auf dieser Erde im Pilgerstande lebt, in statu viatoris, dieser ist recht
eigentlich des Menschen Seinsverfassung. Wandernde Fremdlinge, ohne
bleibende Stätte, schreiten wir aus nach der verheißenen künftigen.
Einzig im Bilde der militia, des Kriegsdienstes, erschaute Dante die
irdische Existenz des Christen wohl noch tiefer als im Bilde der
Pilgerschaft.

Die mittlere Erfahrungsstufe, die des Mannesalters, ist bezeugt
durch einen Satz des Convivio, niedergeschrieben in der ersten Zeit
der Verbannung, etwa zehn Jahre nach der Vita nova: «Dieweil es

den Bürgern von Florenz, dieser schönsten und ruhmreichsten Tochter
Roms, beliebt hat, mich zu verstoßen aus ihrem süßen Schoß — in
welchem Schoß ich geboren und genähret worden bis zu meinem Vollalter,

und in dessen Schutz und Frieden meinen ermatteten Geist
ruhen zu lassen und die mir noch vergönnten Tage zu beschließen ich
ein sehnlich Verlangen trage —, habe ich fast alle Lande, allwo diese
Sprache erklingt, durchwandert: ein Pilgrim, schier ein Bettler; und
widerwillig trug ich zur Schau jene Schicksalswunde, welche man

153



ungerechterweise gar oft dem Verwundeten selber schuld gibt.» Pere-

grino, quasi mendicando! Diese Worte sind im mächtigen Gliederbau
der Periode nichts Geringeres als die lebentragende Mitte, das pochende
Herz. Der Prior Alighieri, von bestochenen Richtern widerrechtlich
verurteilt, aus Amt und Stadt verjagt, sieht sich durch den Unstern
seines Geschicks all jenen beigesellt, die ihre Heimat hintangelassen
haben und in der Fremde wandern. Selber zum Pilgrim geworden,
gleicht er jenen, die er einst in den Tagen seiner Jugend durch Florenz
ziehen sah.

Und nun die in der Commedia verkörperte dritte Erfahrungsstufe,
die des Reifealters, der Senettute. Da hören wir zunächst vom Heimweh

des Pilger-Neulings, zur Stunde, da es Abend wird:

2, 8, 1 Era già l'ora che volge il disio
ai navicanti e 'ntenerisce il core
lb dl c' han detto ai dolci amici addio;

e che lo novo peregrin d'amore

punge, s' e' ode squilla di lontano
che paia il giorno pianger che si more.

Es war die Stunde, die von Wehmut schwellen
Zur See die Herzen macht und sehnlich schlagen,
Des Lebewohls gedenk der Trautgesellen;

Da Heimweh läßt den neuen Pilger zagen,
Hört er der Abendglocke fern Geläut
Ums Licht des Tages, der verscheidet, klagen.

Wir kennen sie schon, diese Heimwehweise, aber so lauter und
licht, so erhaben über jeden Gram und Unmut vernahmen wir sie

zuvor noch nie. Nicht eine Spur schwelenden Rauches trübt die

transparenten Abendgluten.
Zum spiritualen Sinnbild erhoben wird der Pilgerstab durch

Beatrice da, wo sie in einer pathetischen Szene zu ihrem Schutzbefohlenen
schmälend spricht: «Aber weil ich deinen Verstand so versteinert sehe,

so durchtränkt mit Sünde, daß meiner Rede Licht dich blendet: will
ich, daß du all das, was ich dir sagte, in deinem Herzen von hinnen

tragest: wenn nicht Wort für Wort, so doch im Bilde, gleichwie ein
Heiliglandpilger seinen Pilgerstab mit Palmen geschmückt
heimbringt» (2, 33, 73—78).

Schwerer freilich als diese beiden Stellen wiegt jene, wo der
demütige, der mit Binsenhalmen gegürtete Dichter, emporgestiegen
bis hinauf in den Kelch der Himmelsrose, dort die Seligen thronen
und die Engel schweben sieht, und nun sein eignes Schauen und
Staunen dem eines tumben Pilgrims vergleicht, der seine Wallfahrtskirche

betritt und andächtig umherblickt:

154



3, 31, 43 E quasi peregrin che si ricrea
nel tempio del suo voto riguardando,
e spera già ridir com'ello stea

su per la viva luce passegiando,
menava i'o Ii occhi per li gradi,
mo su, mo giù, e mo recirculando.

Und wie im Tempel, dem geweiht sein Flehen,
Umschauend sich erbaut der Pilgersmann
Und hofft zu künden schon, was da zu sehen,

So, durchs lebendige Licht, herab, hinan
Und in die Runde schweifend ließ ich fahren
Mein Auge Stuf um Stufe dort hindann.

Diese Verse weisen über sich selber hinaus: sie erinnern uns daran,
daß Dante, und zweifelsohne hoffte er durch diese Koordination die
prophetische Wirkung der Commedia zu steigern, seine Jenseitsreise
ins Heilige Jahr 1300 verlegte. Damals waren aus aller Herren Länder
unabsehbare Scharen reumütiger Pilger nach Rom gewallt, und so
erschien denn zu Dantes Zeit — und erscheint noch uns heute — das

große Gnadenjahr der abendländischen Christenheit auch als das des

Dichters. Die Rompilgerschaft jener vielen Namenlosen und des

einzigen Dante Pilgerschaft zum Ewigen Jerusalem, man findet sie in
dieselbe Perspektive gerückt, unser Blick umspannt beide zumal.

Zum Ewigen Jerusalem! Damit haben wir ein Symbol in den Blick
gewonnen, das sich, und zwar wiederum durch das gesamte Werk
hindurch, mit dem der Pilgerschaft rein-genau verflicht: zwei ins
Licht emporkletternde Blütenranken, wurzelnd im selben Erdreich,
beschienen von derselben Sonne. Nicht anders hat Thomas von Aquin
dem Begriffe des status viatoris als Gegenbegriff zugeordnet den

status comprehensoris. Viator sein, auf dem Wege sein, meint ja
nichts anderes, als: zuschreiten auf die comprehensio, die ewige
Glückseligkeit hin. Diese wird erreicht und umfangen im supremen Moment
des Todes. Bis dahin bleibt der Mensch viator, Pilger, eine sterbliche
Kreatur, dem Nichts entstammt, dem Nichts unentrinnbar nahe, ins
Nichts schuldhaft zurückzusinken stetsfort bedroht. Erst im Moment
des Todes wird der Zielstrebende zum Sieger am Ziel, der
Auslangende zum Umfangenden, der viator zum comprehensor. Erst im
Tode öffnet sich ihm das Tor des Himmlischen Jerusalem, oder es

verschließt sich ihm auf ewig.
«Quomodo sedet sola civitas — Wehe! Wie öd liegt die Stadt!» Des

Propheten Jeremias Klagelieder über das niedergebrannte, verlassene
Jerusalem betet die katholische Kirche Jahr um Jahr am
Gründonnerstag, und an diesem Tage mag sie Alighieri als junger Schüler
zum ersten Male vernommen haben. Er konnte sie nie wieder ver-

1 5 5



gessen; und wir wollen nun, wenn auch wiederum nur eiligen Fluges,
zeigen, wie sich ihm das uralte, israelitisch-christliche Sinnbild der
Zionsstadt in ebendem Maße vertiefte, als in seinem Herzen neue
Erfahrungen reiften und er sich getrauen durfte, immer größere,
heiligere Dinge in Vers und Prosa zu behandeln.

«Quomodo sedet sola civitas»: Latein mitten im Volgare, abrupt,
wehtuend wuchten die Prophetenworte zu Häupten jenes Kapitels
der Vita nova, das Beatrices Heimgang in den Himmel erzählt, und

wenig später wird uns ihr Sinn enthüllt: nachdem die Geliebte aus
dieser Zeitlichkeit geschieden, blieb die Stadt verwaist zurück, all
ihres hohen Wertes beraubt.. Was wir hier erblicken, ist der
Frühzustand des Symbols, seine erste, jugendlich-anfanghafte
Sinnerfüllung, noch ganz im Geschmacke des Dolce stil nuovo, der es liebt,
persönlichste Herzenserfahrung in biblisch-theologischer Einkleidung
vorzutragen.

Etwa acht Jahre später schreibt Alighieri seine Epistel an den nach

Italien herabgezogenen Kaiser. Mit geschuldeter Ehrfurcht zwar, doch

zugleich mit hohem Freimut wird der Monarch beschworen, nicht
länger an die geringeren Rebellenstädte seine Heeresmacht zu
verschwenden, sondern unverweilt die Hydra Florenz zu bezwingen. Arn
Ende dieses Briefes erscheint dem Dichter wieder, wie in den Tagen
seiner Jugend, das geliebte Florenz als die hehre Zionsstadt; doch
redet er nun nicht mehr als leidvoll Liebender, nein, als ungerecht
Verbannter erhebt er seine Stimme, als einer, der gemeinsam mit
vielen Schicksalsgefährten seine Heimberufung erwartet: «Gleich wie
wir jetzt, des hochheiligen Jerusalem eingedenk,, als Verbannte In
Babylon seufzen, werden wir dann, als Bürger und im Frieden wieder
aufatmend, all der Wirrsal und all des Jammers uns frohlockend
erinnern.»

Nur wenige Monate nach dem Untergang des unglücklichen Kaisers
stirbt auch dessen Gegenspieler Papst Klemens V. Da eröffnet Dante
Alighieri, als ein zweiter Jeremias, sein Sendschreiben an die zur
Papstwahl versammelten Kardinäle wiederum mit den alten
Klageworten: «Quomodo sedet sola civitas.» Jetzt aber meint er mit
«civitas» nicht mehr die süße Heimatstadt am Arno, sondern die
papstberaubte Stadt Rom; und so erscheint denn hier das Symbol
wiederum gewandelt, mit neuem, abermals tieferem Sinn erfüllt: vom
Staatspolitischen, das zunächst nur Italien angeht, ist die Sicht
erweitert ins Kirchenpolitische, das die ganze Christenheit bewegen
muß, und bereits schimmert die kühne Geschichtstheologie der «Mo-
narchia» in das Sendschreiben herein.

Erst fromme Liebestrauer, dann gerechtes Heimverlangen nach

Florenz, nun prophetischer Zorn um der heiligen Roma willen. Ihren

1 5 6



tiefsten biblisch-christlichen Sinn, ihren endgültigen Sinn aber erlangt
die Zionsstadt — nun freilich nicht mehr die zertrümmerte, sondern
die verklärte — erst in der Commedia. Im Fixsternhimmel bezeugt
Beatrice von ihrem Schutzbefohlenen, ihm sei, noch bevor er seinen
irdischen Kriegsdienst abgeleistet, von Gott selber vergönnt worden,
aus Aegyptenland nach «Jerusalem» zu kommen:

3, 25, 55 Ii è conceduto die d'Egitto
vegna in Ierusalemme, per vedere,
anzi che 'I militar Ii sia prescritto

— das meint: mitten aus dem Erdendasein, und dieses ist ein Kriegsdienst,

heraus und empor in die Stadt der Seligen —; in die Stadt,
welche der Apostel Paulus vom gegenwärtigen Jerusalem und dessen

in der Knechtschaft lebenden Kindern, den Juden, geschieden sieht
als das obere, freie Jerusalem, unsere Mutter (Gal. 4, 26); — in die
Stadt, welche der Seher Johannes als die Himmelsstadt erschaut, die
Braut, die Gattin des Lammes (Off. 21) —; in die Stadt, nach der
Augustinus so innig sich heimsehnt, weil er einzig in ihr den Frieden
im ewigen Leben, das ewige Leben im Frieden verbürgt weiß.

III

Wie aber kommt es, daß der Dichter, noch ehe er seinen irdischen
Kriegsdienst abgeleistet hat, die Himmelsstadt schauen darf? Audi
dies sagt uns, in derselben Rede, Beatrice. Vor dem Apostel Jakobus
rühmt sie ihren Dante:

3, 25, 52 La Chiesa militante alcun figliuolo
non ha con più speranza, com' è scritto
nel sol die raggia tutto nostro stuolo.

Die Ecclesia militans, die auf Erden streitende Kirche, sie hat unter
all ihren Söhnen keinen, der so inständig-tapfer zu hoffen vermöchte
wie — Dante! Des zum Zeugnis beruft sich Beatrice auf Gottes
Allwissenheit.

Eine Rede, die uns aufhorchen macht, eine erstaunliche, schier aber-
witzig-anmaßliche Rede, und erträglich nur dem, der sich erinnert,
wie reumütig und demütig Dante hinwiederum ist, er, der am
Läuterungsberg auf dem Sims der Neidbüßer — die Augenlider sind
ihnen, wie frisch gefangenen Jagdfalken, mit Draht vernäht — zwar
zu hoffen sich erkühnt, daß er, der durch Scheelsucht wenig gesündigt,
dereinst nur kurze Zeit hier seines Augenlichts beraubt sein werde,

157



jedoch sofort hinzufügt, weit größere Furcht bedränge jetzt schon

seine Seele ob der auf dem unteren Kreisgesims ihm drohenden Pein:
dort nämlich müssen die Hochmutssünder ihre Steinblöcke schleppen

Bedenken wir dies, und nehmen wir noch alles übrige hinzu,
was nur immer geeignet ist, jenes Selbstlob erträglich zu machen,
verständlich, «würdig und recht»: die Stelle bleibt alarmierend. Ist sie

nicht erfüllt von höchstem Sendungsbewußtsein? Hier wahrlich
spricht der Poeta vates, der seine Jenseitsfahrt mit der des Römerhelden

Aeneas vergleicht, und mit der des Apostels Paulus. Und er

sagt uns hier, wodurch er sich seiner Jenseitsfahrt würdig gemacht,
kraft welchen Verdienstes sie ihm vom höchsten Herrn gestattet
wurde: kraft seines unerhört tapferen Hoffens.

Verweilen wir! Hier nämlich stehen wir im Zentrum unseres
Problemkreises. Auf den Fährten der beiden Symbole Pilgerstand und
Zionsstadt sind wir zur theologischen Tugend der Hoffnung
hingelangt: zu jener Tugend, die nach scholastischer Lehre dem
Pilgerstande, dem status viatoris, erstlich zugeordnet ist. Hier also sind wir
am Ort, an unserem Locus classicus. Wir sind da angelangt, wo
Dante mit den erhabensten Mitteln seines dichterischen Vermögens,
mit Lichtlandschaft, Gestalt, Gebärde, Rede, Gebet, Gesang uns zu
wissen tut, wie er fühlend und denkend der Hoffnung sich zu eigen
gab und was sie, die Hoffnung, in ihm gewirkt. Wir sind jetzt in
seinem großen Gedicht da, wo er die Hoffnung am beredtesten rühmt.

IV

Verweilen wir! Blättern wir drei Gesänge zurück und halten wir
Umschau. Wo stehen wir? Die sieben Planetensphären sind
durchmessen. Von der äußersten, dem Saturnhimmel, ging es im Fluge über

Jakobs Engelsleiter empor auf das Sternbild der Zwillinge im
Fixsternhimmel. «Jetzt bist du», spricht Beatrice, «ganz nahe bei Gott.»
Auf den Fixsternhimmel nämlich werden nur noch der Kristallhimmel,

das Primum mobile, folgen, und der Feuerhimmel, das

Empyreum. Noch einmal dringt der Blick hinab bis ins Zentrum des

Kosmos, bis zu dem Flecklein Erde, «um dessen Besitz gar viele in
Wut entbrennen .» Da naht aus dem Zenith des mählich sich

erhellenden Himmels der Siegeszug des Christkönigs und der getreuen
Scharen all seiner Heiligen. Solchen Glanz vermag Dantes Auge noch

nicht zu bestehen, und erst nachdem der Gottessohn — diese Leuchte
aller Leuchten, er, aus dem jegliche Helle erfließt — sich ins Empyreum

emporgehoben, wagt der Geblendete wieder aufzuschauen:

t 5 8



3, 23, 79 Come a raggio di sol die puro mei

per fratta nube già prato di fiori
vider, coverti d'ombra, li occhi miei;

vid' io cosl più turbe di splendori
fulgorate di su da raggi ardenti
sanza veder principio di fulgori.

O benigna vertu che si li 'mprenti,
su t'essaltasti, per largirmi loco
alii occhi Ii che non t'eran possenti.

Wie hier mein Auge, selbst beschattet, Tal
Und Aue sah im Sonnenlichte blühen,
Brach durch den Riß der Wolke nur ihr Strahl,

So sah ich Schwärme da von Lichtern glühen
Im Strahl, der flammend auf sie niederfällt,
Doch nicht den Quell, aus dem die Blitze sprühen.

O Gnadenhort, des Licht sie so erhellt!
Dem Blick, der dein nicht mächtig, Raum zu geben,
Erhobst du huldreich dich zum Himmelszelt.

Das ist die durch mehr denn vier Gesänge hindurch sich erstreckende
Lichtlandschaft des Fixsternhimmels. Nicht die Hoffnung allein,
sondern auch deren Schwestertugenden Glaube und Liebe sind dieser

Sphäre zugeordnet. Die drei halten sich in ebenso gleichwichtig-
gleichgewichtiger Schwebe, wie die drei tanzenden Frauen auf dem

Gipfelrund des Läuterungsberges. Aber es darf uns scheinen, die

Vision dieser Lichtlandschaft sei vorzugsweise von der Hoffnung
eingegeben, nicht so sehr von Glaube oder Liebe, wiewohl ja auch
diese Tugenden sinnfällig in sie hineinzustehen kommen. Die
Seelenlandschaft des hoffenden Menschen! Kein wesentliches Element fehlt.
Nicht, noch nicht, im Lichte steht der Hoffende, seine Augen sind
coverti d'ombra. Die Hoffnung ist die Tugend des «Noch nicht». Nur
einen Strahl des ihm verhüllten Lichtes sieht er, wie durch einen
Wolkenriß: raggio di sol che puro mei per fratta nube. Ueber den
die Sicht sperrenden Wolken freilich — das weiß er, der Anblick
erschließt es ihm — ist die Fülle des Lichtes! Jene, die dort weilen,
sind jenseits von Dunkel und Zwielicht. Sie bedürfen weder Lampenlichtes

noch Sonnenlichtes, denn Gott der Herr selber leuchtet über
ihnen (Apoc. 22, 5). Und da ist, in der dritten Terzine, noch ein
Wesenselement allen Hoffens: die sich bescheidende kreatürliche
Demut. «In der Tugend der Hoffnung vor allen anderen versteht und
bejaht der Mensch sich darin, Kreatur zu sein, ein Geschöpf Gottes»,
sagt Josef Pieper.8 Demütig preist Dante die milde Weisheit seines

Schöpfers: «O benigna vertu», sie, die ihm seine schwachen Augen,

3 «Ueber die Hoffnung» (Leizpig 1940), S. 23.

159



«che non t'eran possenti», nicht erblinden läßt im unverhüllten Glänze
göttlicher Majestät.

In der so beschaffenen Sphäre erscheinen jetzt Scharen heller Lichter,

unter ihnen ein größtes, es ist die Gottesmutter Maria. Gabriel,
der Engel der Verkündigung, umkreist sie. Christus nachfolgend,
entschwinden die beiden, und zurück bleiben die Scharen der Heiligen
des Alten und Neuen Bundes.

Der nächste Gesang erzählt von Ringen kreisender Lichter, und wie
aus dem hellsten dieser Ringe ein Licht enteilt und heranschwebt. Es

ist das des Apostels Petrus. Beatrice bittet ihn, Dante über den Glauben

zu prüfen. Zwar, sagt sie, weißt du wohl, wie es um das Lieben,
Glauben und Hoffen dieses Prüflings steht, aber weil durch den
wahren Glauben dieses Reich sich Bürger erworben hat, ist es recht,

wenn dieser da zum Ruhme des Glaubens sprechen darf:

3, 24, 43 perché questo regno1 ha fatto civi
per la verace fede, a glorïarla
di lei parlare è ben ch'a lui arrivi.

Gotteswissenschaft als Gotteslob! — Ausgehend vom Stamme, das

meint: der Definition des Glaubens, bewegt sich alsdann die
«Prüfung» zu den Aesten, Zweigen, Blättern hin; und nachdem der Prüfling

allen Fragen standgehalten, umkreist ihn die Leuchte des Apostels
Petrus zu dreien Malen, segnend und singend. «Si nel dir Ii piacqui!
— So sehr gefiel ihm meine Rede!» endigt der Dichter; mag sein, daß
er das Schriftwort kannte: «Wer sich rühmen will, der möge sich
dessen rühmen, daß er so klug ist, mich zu erkennen, daß ich der
Herr bin, der Gnade, Recht und Gerechtigkeit übt auf Erden.»
(Jer. 9, 24.)

V

Aus dem strahlenden Ring der Apostel schwebt jetzt ein zweites
Licht heran, und die beiden ruhmreichen Kronvasallen am Hof des

Himmelskönigs, siehe da! sie begrüßen sich feierlich und voll süßer

Huld, indem sie einander umkreisen gleich einem zärtlichen Taubenpaar.

Beatrice jubelt: «Sieh da, sieh da! Der große Herr, um
deswillen man drunten, auf der Erde, nach Galizien pilgert! — Mira,
mira: ecco il barone per cui là giù si visita Galizia.»

"Wer ist der, um deswillen man nach dem fernsten Nordosten der
Iberischen Halbinsel, nach Galizien pilgert? Wie gerät er in die
Commedia hinein? Weshalb erscheint er gerade hier? Wir stehen
nämlich wieder im 25. Gesänge des Paradiso, wir sind wieder
angelangt an unserem Locus classicus.

160



In der neu herzugeschwebten Leuchte verbirgt sich, wir wissen es

bereits aus der Vita nova, die heilige Seele des Apostels Jakobus.
Und zwar ist gemeint Jakobus der Aeltere, Sohn des Zebedäus und
Bruder des Evangelisten Johannes. Ob seines stürmenden Eifers trägt
das Brüderpaar den Namen Donnersöhne. Mit Petrus gehören die
beiden zu den bevorzugten Aposteln des Herrn: er nimmt sie mit
sich zur Auferweckung des Töchterleins des Jairus, sie dürfen auf
dem Berge Tabor seine Verklärung schauen, und im Garten Gethsemane

sind sie Zeugen seiner Todesangst. Als erster der Zwölfboten
erlitt Jakobus unter Herodes Agrippa den Martertod durchs Schwert.
Nach später, unglaubhafter Tradition soll er die Frohbotschaft nach

Spanien gebracht haben, dann aber wieder nach Jerusalem
zurückgekehrt sein. Nach seinem Tod, so weiß es die Legende, gelangte sein
Leib nach Spanien, auf einem Schiff ohne Segel und Ruder, nur ein

schwingenspreitender Engel stand am Bug (gleich jenem, der die
Seelen der bußfertig Verstorbenen von der Tibermündung nach dem
Strande des Läuterungsberges führt). Rund fünfhundert Jahre vor
Dante glaubte Bischof Theodomir von Iria den Leib des Apostels
Jakobus zu Santiago de Compostela wieder aufgefunden zu haben,
und nun wurde dieses Städtchen Galiziens allmählich zum
weltberühmten Wallfahrtsort. Aus Spanien, Italien, Frankreich strömten
Pilger herzu, aus Deutschland, England, Schweden, Norwegen. Nach
Sankt Jakob hießen ungezählte Kirchen und Kapellen an den Wegen
und Heerstraßen der Wallfahrt; nach ihm nannten sidt Orden, Klöster,

Hospize, Bruderschaften; die Legende flocht ihm bunteste Kränze
— wir lesen von seinen Mirakeln in der Legenda aurea des Jacobus
de Voragine, eines Zeitgenossen von Dante, und zu seinem Preis sang
man Pilgerlieder, die auch uns noch ans Herz greifen, wie jenes
deutsche, das mit den Worten anhebt:

Wer das elent bawen wel
der heb sich auf und sei mein gesel
wol auf sant Jacobs Strassen.

Zeitweilig war wohl Sankt Jakob der volkstümlichste Heilige des

Abendlandes, wie denn in Italien, wir hörten es, die Santiago-Pilger
einfachhin «Pilger», peregrini, hießen, und die Stadt seines Grabes
stand an Ruhm, nur wenig zurück hinter Jerusalem, der Stadt des

Herrn, und Rom, der Stadt der Apostelgräber. Spanien erwählte sich

Santiago, neben Sankt Michael, zum Schutzheiligen. Seither erschallt
in den Maurenschlachten sein Name als Kriegsgeschrei. Malereien
zeigen, wie er hoch zu Roß, als Pilger bekleidet, über die Ungläubigen
dahinsprengt. Ueberhaupt prägt die spanische Wallfahrtstradition

il 1 6 l



weithin sein Bild: die Apostelsymbole Buch und Schriftrolle verlieren
sich allmählich, auch das Schwert seines Martyriums, und man stellt
den Heiligen dar als Santiago-Wallfahrer, in langem, wetterfestem
Gewände, Kürbisflasche und Reisetasche umgehängt, auf der Brust
oder am breitkrempigen Hut die Pilgermuschel. In der Rechten hält
er, als sein eigentliches Attribut, den Pilgerstab; den hat nach der
Legende Christus selber seinem Lieblingsapostel überreicht. Mehr
noch: er krönt Pilger öder birgt sie, bald ein Ehepaar, bald eine ganze
Schar, unter seinem weiten Mantel: so zeigt sein Bild auch mütterliche,
an die Schutzmantelmadonna erinnernde Züge. Sankt Jakob ist, mit
einem Wort, der Pilgerpatron.

Wenn also im Trecento der gemeine Mann aus dem Volk in der
Commedia die Worte las:

3,25, 17 «Mira, mira: ecco il barone

per cui là giù si visita Galizia»

— dann sah er vor sich den himmlischen Schirmherrn all derer, die
«auf das elent bawen», das meint: in der Fremde leben, fernab der
Heimat; all derer, die auf langen, mühseligen Wegen gehen; all derer,
die, zeitweilig ausgesondert aus den übrigen, den in ihren Städten
und Burgen und Dörfern seßhaft gebliebenen «Erdenpilgern», im
engsten, eigentlichsten, im fühlbar-wehtuenden Sinne des Wortes: im
«Pilgerstande» lebten, im status viatoris. Dem status viatoris aber ist,
wir sagten es, erstlich zugeordnet die Tugend des «Noch nicht», die
Hoffnung. Demnach konnte Dante des mühelosesten Verständnisses
und willigsten Beifalles seiner Leser gewiß sein, wenn er als den
Repräsentanten der Hoffnung Sankt Jakobus den Aelteren in sein
Lehrgedicht einführte, und Beatrices Jubelruf muß als eine Art
captatio benevolentiae gewirkt haben.

Damit aber läßt der gestrenge Poet es genug sein. Wo ohnehin
Ueberfluß herrscht an vielerlei Erfahrung, Erinnerung, Meinen und
Glauben, da genügt ihm die einmalige Evokation: der Windstoß jenes
kurzen Zurufes läßt eine Funkenlohe von Vorstellungen im Leser
aufsteigen (im damaligen Leser nämlich, nicht mehr in uns, die wir
zur Sommerszeit, wenn der 25. Juli naht, in entlegene Gebirgsgegenden

hinaufwandern müssen, um dort unter Bauern und Hirten noch
einen Nachglanz einstiger Jakobi-Verehrung zu erhaschen). Diese
aufsteigende Funkenlohe aber wird fernerhin nicht geschürt, und von all
den unzähligen Jakobs-Legenden und Jakobs-Mirakeln ist nichts in
die Commedia eingegangen, wie denn der Dichter sogar die viel
hochwertigeren Viten des Dominikus und des Franziskus nicht anders als

mit geradezu aszetischer Zurückhaltung benützt hat.
Dante legitimiert seine Wahl des Apostels Jakobus zum Repräsen-

1 62



tanten der Hoffnung in biblischer Weise dadurch, daß Beatrice mit
den Worten: «Erlauchtes Leben du, von unseres Tempels freigebiger
Huld hast du Kunde gegeben — Inclita vita per cui la larghezza
della nostra basilica si scrisse», auf den Jakobusbrief sich beruft, der
ja, alles eher denn eine «stroherne Epistel», uns Trost und Hoffnung
in reicher Fülle spendet. Und wiederum ist es ein biblisches, ein
neutestamentliches Argument, wenn im selben Atemzug Beatrice sagt,
Jakobus habe jeweils die Hoffnung dargestellt dann, wenn unser Herr
seinen geliebtesten drei Jüngern höhere Ehre als den anderen erwies:
eine Meinung, die von zeitgenössischen Bibelauslegern vertreten
wurde, nicht aber von Thomas v. Aquin, der Jakobus zwar die «prae-
rogativa martyrii» zuerkennt, von der Tugend der Hoffnung aber
schweigt.

VI

Die Prüfung über die Hoffnung, welche Dante nun zu bestehen
hat, ist zunächst in zwiefacher Weise motiviert: «Fa risonar la spene
in questa altezza — Die Hoffnung soll dein Mund hier oben preisen!»
bittet Beatrice den Apostel. Ihr geht es um die Gloria Dei. Jakobus
aber spricht:

3, 25, 43 Si che, veduto il ver di questa corte,
la spene, che là giù bene innamora,
in te ed in altrui di cio conforte.

Daß, so du Himmelswahrheit hier gesehn,
Dir Hoffnung sproßt und andren im Gemüte,
Drin rechte Liebe dann pflegt aufzugehn

— womit die Salus animarum gemeint ist: die verirrte Menschheit zu
mahnen, sie an ihr schwer zu gewinnendes, leicht zu verscherzendes

ewiges Heil prophetisch zu erinnern, darin müssen wir ja das eigentliche

Anliegen der Commedia erblicken.
In ihrem Aufbau gleicht die Prüfung über die Hoffnung der

vorangegangenen über den Glauben und der nachfolgenden über die Liebe.
«Di ramo in ramo» gilt bei allen dreien: vom Fuß des Baumes über
die Aeste zu den Zweigen und Blättern. Zuerst will der Prüfende
wissen, was die Hoffnung sei, er verlangt ihre Definition; sodann
fragt er, wie inständig Dante hoffe; die dritte Frage geht nach den
Quellen der Hoffnung.

Auffällig ist die zweite Frage. Während nämlich Sankt Peter
gefragt hatte: «Hast du Glauben?», fragt Sankt Jakobus nicht nach
dem Ob-überhaupt des Hoffnung-Habens, sondern nur nach dem
Wie-sehr; denn wer den Glauben hat — Dante hat ihn —, der hat

163



mit dem Glauben auch die Hoffnung: «Credenza, sopra la quai si

fonda l'alta spene.» (3, 24, 73.) Nicht anders spricht Thomas v. Aquin
von der Fides als der «substantia rerum sperendarum», und nicht
anders lehrte Dante selber schon in einem seiner früheren Werke,
dem Convivio, über die drei göttlichen Tugenden, sie, die einzigen,
durch die man «in das himmlische Athen gelangt» (III, 14, 14).

Das scholastische Konzept des Examens wird nun freilich durch
Beatrice gestört, die eilends das Wort ergreift, um die zweite Frage

vorweg zu beantworten, mit den uns schon bekannten Versen:

3, 25, 52 «La Chiesa militante alcun figliuolo
non ha con più speranza ...»

Damit will sie ihrem Schutzbefohlenen ein leidiges Selbstlob

ersparen. Die Hoffnung nämlich nährt sich nicht allein aus der
göttlichen Gnade, sondern auch aus den erworbenen persönlichen
Verdiensten des einzelnen Gläubigen. Wer also der Hoffnung sich rühmt,
der rühmt sich mittelbar seiner Verdienste. Anders steht es um den
Glauben. Dessen hat sich, wir hörten es, Dante vor Sankt Peter gar
sehr gerühmt. Von der Hoffnung aber gilt: «Ein anderer rühme dich,
nicht der eigene Mund, ein Fremder, und nicht deine eigenen Lippen»,
ein Schriftwort (Prov. 27,2), dem Beatrice voll freudigen Eifers
Genüge tut.

Alsdann wird die erste Frage, die nach der Definition, von dem

nun zu Worte kommenden Prüfling so gelöst:

3, 25, 67 «Spene» diss'io «è uno attender certo
della gloria futura, il quai produce
grazia divina e precedente merto.»

So sagt ich: «Hoffnung ist vom künftgen Heile
Gewisse Zuversicht, wird immerdar
Kraft Gottes Gnade dem Verdienst zu Teile»

— eine genaue Versifikation jener Definition, die im gängigsten
theologischen Handbuch des Mittelalters sich findet, in den Sentenzen des

Petrus Lombardus. Die Hoffnung ist ein aus der Gnadenwirklichkeit
Gottes erfließendes, vertrauensvolles Erwarten der künftigen
Glückseligkeit in Gott. Sperat Deum a Deo. Nur kraft dieser Eigenheiten
ist die Hoffnung theologische Tugend. Die rein natürliche Hoffnung
aber ist weder theologische Tugend, noch überhaupt Tugend. Sie
gehört zu den natürlichen Leidenschaften des Menschen. Sofern sie vom
Gemüt ausgeht, wird sie von Thomas v. Aquin den elf Grundleidenschaften

beigezählt.
Während Dante Sankt Peters Frage nach den Quellen seines Glau-

164



bens durch umfängliche Reflexionen über den Glaubensakt
beantwortet hatte durch Beweisgründe aus Natur und Metaphysik, richtet
er, nun es gilt die Quellen seines Hoffens zu nennen, den Blick
unmittelbar auf die göttliche Offenbarung: «Da molte stelle mi vien
questa luce — Gar viele Sterne spenden mir dies Licht», lautet seine
Antwort. Er denkt an die Bücher der Bibel, an die Väter der Kirche,
an die großen Lehrer alle. Die sieht er, wohl mit Daniel 12, 3, leuchten

wie den Glanz der Himmelsfeste, wie ewige Sterne. Vor allen
anderen aber, bekennt er, waren es zwei, die mir das Labsal der
Hoffnung ins Herz geträufelt haben. Der eine war der psalmenfrohe
König David, dieser höchste Sänger des höchsten Herrn. Der andere
aber (und nun findet die alttestamentliche Verheißung ihre
wundersam-überreiche neutestamentliche Erfüllung) bist du selber, Jakobus,
durch deine Epistel:
3, 25, 76 Tu mi stillasti, con lo stillar suo,

nella pistola poi; si ch'io son pieno,
ed in altrui vostra pioggia repluo.

Du hast in deinem Brief mich gleicherweis
Mit ihrem Tau gelabt: kann, reich für immer,
Nun andren davon spenden, euch zum Preis.

Entquellen, betraufen, erfüllen, überströmen: dies sind die Bilder, in
denen die Heilige Schrift das christliche Herz von seinem Hoffen
sprechen läßt. In stetigem Strömen (affluenter) gibt der Vater der
Lichter allen von seinem Lichte, Er, der Unwandelbar-Gute, von dem

nur gute Gabe kommt und nur vollkommenes Geschenk — so redet
Jakobus (1, 5. 17) zu seinen Judenchristen, und Paulus grüßt seine
Römer: «Der Gott der Hoffnung erfülle euch (repleat vos) mit lauter
Freude und Frieden im Glauben, damit ihr überströmt an Hoffnung
(ut abundetis in spe) in der Kraft des Heiligen Geistes.» (15,13.)

Jakobus, der zu mehreren Malen seine Huld und Freude bekundet,
fordert nun von seinem Prüfling:

3, 25, 82 «L'amore ond'io avvampo
ancor ver la virtù che mi seguette
infin la palma ed all'uscir del campo,

vuol ch'io rispiri a te che ti dilette
di lei; ed èmmi a grato che tu diche

quello che la speranza ti promette.»

«Weil noch die Tugend meine Lust,
Die mit mir war, bis ich davongetragen
Den Palmenzweig, bis ich davongemußt:

Heißt solche Liebe midi noch mehr dich fragen,
Daß du. dich ihrer freust: tu auf den Mund!
Was Hoffnung dir verheißt, das sollst mir sagen.»

165



An diesen Versen mag auffallen, daß der Pilgerpatron nicht, wie

unentwegter moderner Psychologismus erwarten mag, sein Erdendasein

als via, Pilgerreise, schaut: «Uscir del campo — die Kampfbahn

verlassen», sagt er. Damit aber wird das Motiv der «militia»
in Beatrices Lob auf Dante wieder aufgenommen. «Militia est vita
hominis super terram», mag der Dichter in der lateinischen Kirchenbibel

(Hiob 7, 1) gelesen haben. Jedenfalls war ihm, noch vor dem

Pilgerstande, der Kriegsdienst das stärkste Sinnbild christlicher
Existenz, sein geliebtestes, am häufigsten verwendetes.

Bis zum Siege, bis zum Verlassen der Kampfbahn, sagt der Apostel,
hat mich die Hoffnung begleitet. Bis dahin, bis zum supremen
Moment des Todes, bis zum Schwertstreich des Schergen, bedurfte
er dieser göttlichen Tugend. Im Himmel bedarf er ihrer und des

Glaubens nicht mehr. Wie der Glaube zum Schauen, wird die Hoffnung

zur Erfüllung. Einzig die Liebe hört niemals auf, selbst im
Himmel nicht (1. Kor. 13, 8).

«Che ti dilette di lei.» Die Frage des Apostels, seine letzte, erhält
eine neue Begründung. Dante, dem ohnehin eine der Fragen
entgangen ist, soll nochmals antworten dürfen, und wozu? Daß er sich

an der Tugend der Hoffnung erfreue! Damit kündigt sich, verhalten
noch, bereits der Lobpreis an, den nach beendigter Prüfung die himmlischen

Reigenscharen werden erschallen lassen. Zunächst aber ergreift
der glückliche Prüfling nochmals das Wort. Wiederum auf je ein Buch
des Alten und des Neuen Bundes sich berufend, legt er dar, daß uns
die Hoffnung die ewige Glückseligkeit der Seele und des Leibes
verspricht, das Leben der auferstandenen Gerechten. Kaum sind die

Worte verklungen, ertönt Psalmengesang durch den Himmel. Dann
gesellt sich zu Petrus und Jakobus die dritte Leuchte, die strahlendste:
der Apostel Johannes, der Dante über das Wesen der Liebe, der
vornehmsten unter den drei göttlichen Tugenden prüfen wird.

VU

Zwischen dem Glaubens-Examen durch Petrus und dem Hoffnungs-
Examen durch Jakobus stehen nun aber noch vier Terzinen, und zwar
so, daß sie das Exordium des 25. Gesanges bilden, seine, mit Pindar
zu reden, weithin leuchtende Stirn. Diese vielgerühmten Verse lauten:

3, 25, 1 Se mai continga che '1 poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra,
sx che m' ha fatto per più anni macro,

vinca la crudeltà che fuor mi serra

1 66



del bello ovile ov' io dormi' agnello,
nimico ai lupi che Ii danno guerra;

con altra voce omai, con altro vello
ritornerô poeta, ed in sul fonte
del mio battesmo prenderô '1 capello;

perô che nella fede, che fa conte
l'anime a Dio, quivi intra'io, e poi
Pietro per lei si mi giro la fronte.

«Erleb' ich's noch», dies ist der gemeinte Sinn der Verse, «daß mein

heiliges Lied, zu welchem Himmel und Erde aus ihrer Fülle so viel
gespendet haben, daß mich die Arbeit daran schon seit manchem Jahre

mager macht —, erleb' ich's noch, daß mein heiliges Lied die harten
Herzen derer bezwingt, die mich aus der schönen Hürde verjagten,
worin ich als Lamm einst schlief, und feind den argen Wölfen, welche
sie bekriegen —, dann werde ich heimkehren mit mächtiger Stimme
und strotzendem Vließe: ein Dichter; und an meinem Taufbrunnen
werde ich den Lorbeer nehmen, denn dort hat sich mir das Tor des

Glaubens aufgetan — des Glaubens, an dem Gott die Seelen der
Seinen erkennt —, des Glaubens, um deswillen Sankt Peter meine
Stirn so freudig umkreiste.»

Das Wesen aller Poesie beruht nach Leopardi in der gedrängten,
eiligen Abfolge der Bilder und Empfindungen, durch die unsere Phantasie

und unser Herz bewegt und entflammt werden, und mit sehr

gutem Fug wurde diese Definition an unseren Text herangebracht.
Nur freilich hat, wer ihn bloß in diesem Lichte zu sehen vermag,
längst nicht alles gesehen, und grade das Beste noch nicht. Nur schon
das durch] ogisierte, wohlgeplante Ebenmaß — die vier Terzinen
bauen sich zusammen zu einer vielgliedrigen Periode — sollte zur
Vorsicht mahnen. Die Syntax ist zuweilen eine Verräterin großer
Geheimnisse. Hier legt sie die Vermutung nahe, daß Dantes Verse
denn doch noch von geheimerer, höherer Geisteskraft mitgeprägt
seien, als etwa Verse von Hugo oder Shelley, unter denen manche

sind, die der Forderung Leopardis aufs glücklichste genügen.
Was liegt vor? «Un sospiro alla patria e alia corona poetica», hat

man gesagt. Wie? Ein Seufzer nur, mehr nicht? Sollte wirklich dem
Seher-Dichter, dem Poeta vates der unverzeihliche Lapsus passiert sein,

an so weithin sichtbarer Stelle seines Gedichts bloß einen Heimweh-
und Ruhmes-Seufzer auszustoßen? Und dies im selben Gesänge, wo er
Beatrice sagen läßt, die streitende Kirche habe «alcun figliuolo con
più speranza»? Im selben Gesänge, wo er (schließlich doch noch) sich
selber rühmt: «Io son pieno», und: «Repluo»? Im selben Gesänge,
wo er sich vom Apostel mahnen läßt: «La spene in te ed in
altrui.. conforte»? Nein! Aus diesen Versen — mit Bedacht haben

l 67



wir sie uns vorenthalten bis zuletzt (es galt zunächst alle zum
Verständnis notwendigen Voraussetzungen zu gewinnen) —, ist mehr
zu vernehmen als nur ein Seufzer. Sie sind die feierliche Bekundung
großen und frommen Hoffens, nämlich des Hoffens auf die
Heimberufung, und großen und frommen Vorhabens, nämlich der
Dichterkrönung am Taufbrunnen, im schönen Johannisdome, nirgendwo
sonst. Gewiß, dieses Exordium ist, auf seine Form hin betrachtet,
weder Gebet noch Gelübde. Aber mit beiden teilt es den geistlichen
Ernst, die innere Richtung auf Gott. Und mit dem Gelübde hat dieses

Exordium noch einen Wesenszug gemeinsam: die strenge
Selbstbindung; denn man stelle sich vor, welche skurrile Figur der bereits
über die ganze Halbinsel hin berühmte Alighieri gemacht hätte, wenn
er, nachdem diese Verse einmal hinausgegangen, sich anderswo hätte
krönen lassen als an der feierlich angesagten, heiligen Stätte! Etwa
zu Verona oder Ravenna! — Es ist nicht anders: in diesen zwölf
Verszeilen hat uns Dante das Symbolon seines persönlichsten Hoffens
übergeben. Hier endlich sind wir am Ziel unserer lunga via. Hier ist
es, wo wir lauschen dürfen, wie Alighieri, hinabgestiegen an den Born
seines heimlichsten Hoffens, Zwiesprache hält mit der smaragdgrün
schimmernden Frau, der Sancta Spes.

Dantes Hoffnung auf Heimberufung verdient groß genannt zu
werden schon in der Ordnung der Natur. «Das ganze Leben hindurch
sind wir immer voller Hoffnungen», heißt es im Dialog Philebos.
Aber Piaton weiß wohl, daß des Menschen innerstes Sein bestimmend
ist für das, was ein jeder hofft und wie er es hofft. Nur Geringes hofft
der Geringe, und er hofft es auf geringe Weise. Der Große aber hofft
Großes, und er hofft es auf große Weise. Dante hat Großes groß
gehofft. Nie war die Strafsentenz gemildert, mehrmals war sie

erneuert und verschärft worden. Gemessen an den wachsenden
Verdiensten, war die angetane Schmach immer ärger geworden im Laufe
der Jahre. Dazu das nahende Alter mit seinen Beschwerden. Welch
klägliches Exulantendasein! Peregrino, quasi mendicando! Da war die
ehrenvolle Heimberufung doch wohl nachgerade ein aussichtsloses

Anliegen. Aber gerade nach einem «bonum arduum futurum», einem
«steilen», einem schwer zu erringenden künftigen Gute soll ja die
Hoffnung auslangen, und zwar schon die natürliche Hoffnung.

Aber da ist noch mehr, und Größeres. «In der Ordnung auf das

Ewige Leben erhoffen wir von Gott die Hilfe nicht nur geistiger,
sondern auch leiblicher Wohltaten», lehrt Thomas v. Aquin. Die
Wiederherstellung bürgerlicher Ehre und die Krönung erworbenen
Verdienstes sind natürliche Güter des zeitlichen, des vergänglichen,
des irdischen Lebens, gewiß; aber im Lichte jenes Satzes betrachtet,
wird deutlich, daß auch übernatürliche, unmittelbar-gottgewirkte

1 6 8



Hoffnung nach solchen Gütern auslangen kann, ja auslangen — soll.
Dann nämlich, wenn derlei Güter dem Pilger auf seinem Pilgerwege
als heilsnotwendig erscheinen.4 Und wer erfrechte sich im Fall Dante
dies zu bestreiten? Folgende Beobachtungen aber geben unserem
Empfinden noch größere Gewißheit.

Das Hoffen unseres Dichters ist sichtbar in Zucht genommen von
zwei, heute meist scheel angesehenen, wenn überhaupt bemerkten
Tugenden: von der Magnanimitas und der Humilitas. In der Magna-
nimitas, der Hochgemutheit, diesem «Geschmeide aller Tugenden»,
spannt sich der Geist auf das jeweils größtmögliche Erreichbare und
macht sich eben dadurch dessen wert:

3, 25, 1 '1 poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra.

Die Humilitas aber, die Demut, eine innere Willensentscheidung —
nicht eine äußere Haltung —, ein Erkennen und Anerkennen des

Abstandes zwischen Schöpfer und Geschöpf, gibt Gott die Ehre, und
einzig Ihm:

3, 25, 8 ed in rul fonte
del mio battesmo prenderô '1 capello;

perd che nella fede, che fa conte
l'anime a Dio, quivi entra'io.

Vor langer Zeit hat es Gott gefallen, einem wimmernden Säugling
,die Taufgnade einzugießen, und das Heiligtum, wo dies geschehen,
der alternde Dichter hofft es noch einmal zu erblicken, zu betreten:
er, in dem Gottes Gnade nicht unwirksam geblieben ist, er, der
Vollender seines heiligen Liedes. Dort, im schönen San Giovanni zu
Florenz, will er an seinen Taufbrunnen hintreten und durch einen
Akt von schier verjährter Feierlichkeit nicht nur eigene Ehre
gewinnen, sondern zugleich Gott die geschuldete Ehre erweisen, als
Geschöpf dem Schöpfer. Solches zu tun gebietet die Demut.

Nach Jahren voll Wirrsal, Leid und Mühe rundet sich der mystische
Kreis eines Erdenlebens in seinen Anfang zurück. Vom Taufquell
heim zum Taufquell. Diese Dichterkrönung ist, man spürt es wohl,
ein todesgerechtes Vorhaben. Es umspielt sie, come raggio di sol
che puro mei per fratta nube, schon ein Schimmer jenseitigen Lichtes.

4 Unter unseren deutschen Dichtern hat diese geistliche Erfahrung
vielleicht am mächtigsten Klopstock bezeugt, in seiner Gebets-Ode «An
Gott». Es geht um ein Weib: «Gib mir, die du mir gleich erschufst!»
In der ewigen Seligkeit, im Himmel, wird nicht mehr zur Ehe
genommen (Matth. 22, 30).

169


	Dante als Dichte der Hoffnung

