Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Dante als Dichte der Hoffnung
Autor: Stadler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DANTE ALS DICHTER DER HOFFNUNG

VON WILLY STADLER

Wer zu wissen begehrt, was die Schwester des Glaubens und der
Liebe, was die christliche Hoffnung wesenhaft sei, worin sie griinde,
wonach sie auslange — als Auslangende hat Giotto sie gemalt, dieses
Auslangen ist eine Urgebirde alles Lebendigen —, und wie sie in der
rechten Weise im Herzen gendhrt werden muf}, dafl sie ihre stromende
Gelostheit bewahre und unversehrt, weder durch Verzweiflung ge-
beugt noch durch Vermessenheit aufgeblaht, zu ihrem Vollmafl heran-
reife: wer solches zu wissen begehrt, der lernt es noch immer am
chesten und am vollkommensten aus der Heiligen Schrift, sodann
aus Kirchenvitern, und endlich aus geistlichen Denkern spiterer
Zeiten. Ueber die rein natiirliche Hoffnung aber, und diese ist von
der iibernatiirlichen, christlichen wohl zu unterscheiden, niemals aber
zu trennen, haben schon Heraklit und Platon Wesenhaftes gesagt.
Auf das gesamte tradierte, vorchristliche und christliche Gedankengut
sich zu besinnen, ‘es auf seine Werte hin zu priifen, mag ja gerade
heute der Existenzialismus manchem nahelegen. Die Seinsverfassung
des Menschen als Kreatur einsichtig zu machen, ist jedenfalls die
Hoffnung unmittelbarer geeignet als der Glaube, und doch wohl auch
als die Liebe, an der sie freilich teilhat durch das ihr innewohnende
«konkupiszible» Moment des Fiir-sich-Begehrens: hoffen nimlich
kann einer stets nur «das Seine», und hier hat das Possessivpronomen
emphatische Bedeutung, geht es doch um nichts Geringeres als das
Selbst-Sein des Menschen, die unwiederholbare Weise seiner personalen
Existenz. ' :

Allein, da unser Verlangen nach dem Schonen nicht minder stark
ist als das nach dem Wahren, dringt es uns denn doch auch zu ver-
nehmen, was neben den Denkern die Dichter von der Hoffnung zu
sagen, zu — singen wuflten, zumal die Groflen und Weisen unter
ihnen, sie, deren Wort Jahrhunderte iiberdauert hat — und wer
dichte da nicht an Dante zuerst? Seine zum Lobe der Hoffnung
erhobene Stimme wollen wir horen.

I

Der erste Wandertag im Reiche der Lauterung geht zu Ende. Die
beiden Dichter sind schon ein gut Stiick Weges den Berg empor-

150



geklommen. Sie queren jetzt das mattengriine, blumenbunte Tal der
Fiirsten. Der Abend vergliiht, iibers Weltmeer zieht die Nacht herauf.
Dante richtet seine forschenden Blicke zum Himmel. Da sieht er hoch
oben am Pol der Antarktis drei Sterne erglinzen, den ganzen Himmel
erhellt ihr Licht (2, 8, 89)". Vergil bemerkt ihm, dafl diese drei
Sterne dort stehen, wo am Morgen vier Sterne gestanden, sie hatten
das strenge Angesicht des Zuchtmeisters Cato beschienen: Sinnbilder
der vier Kardinaltugenden, Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit und
Maf}. Die drei neuen Sterne aber, welche der stillen, zu Einkehr,
Sammlung und Betrachtung mahnenden Nacht zugehdren, sinnbilden
Glaube, Hoffnung und Liebe.

Diese drei «gottlichen» oder «theologischen» Tugenden heiflen so,
weil Gott allein sie mit seiner heiligmachenden Gnade eingiefit in der
Taufe. Sie sind dem Christen heilsnotwendig, da er ohne sie seinen
Verstand und Willen nicht in rechter Weise auf Gott, sein iiber-
natiirliches Endziel hinzuordnen vermag. Der Heide Vergil entbehrte
dieser Tugenden, darum sieht er sich in den Limbus verwiesen: «Dort
weile ich mit jenen, welche mit den drei heiligen Tugenden nicht
geschmiickt sind, wohl aber alle iibrigen Tugenden erkannten und
tibten sonder Tadel», spricht er zu Sordello (2,7, 34). Einige Male
freilich, wiewohl selten, geschah es, daff das Himmelreich Gewalt
erlitt (Matth. 11,12) und innige Liebe und lebendiges Hoffen den
Ratschlufy Gottes verwandelten. So gelangte Ripheus, der gerechte
Troer in den Himmel, und auch der gute Kaiser Trajan empfing als
Lohn fiir sein tapferes Hoffen die ewige Seligkeit.

Die gottlichen Tugenden, welche drunten, vom Fuf} des Liuterungs-
berges aus als Sterne sichtbar gewesen, sie begegnen den beiden
Wanderern droben wieder, auf dem Gipfelrund, im irdischen Para-
dies. Hier zieht der Siegeszug der Kirche auf, eine der am reichsten
ausgestalteten Allegorien. Innerhalb ihrer nehmen die gottlichen
Tugenden einen bedeutenden Rang ein:

2,29,121 Tre donne in giro dalla destra rota
venian danzando: 'una tanto rossa
ch’ a pena fora dentro al foco nota;

’altr’era come se le carni e ’ossa
fossero state di smeraldo fatte;
la terza parea neve testé mossa;

e or parean dalla bianca tratte,
or dalla rossa; e dal canto di questa
’altre toglien I’andare e tarde e ratte,

! Die erste Zahl meint die Cantica (Inferno, Purgatorio, Paradiso), die
zweite den Gesang, die dritte den Vers.

151



Ums rechte Rad sah ich im Tanz sich drehen
Drei Frauen: rot die eine, daf} du gar
Im Feuer nur mit Miihe sie gesehen;
Die zweite ganz, als ob mit Haut und Haar
Die Glieder aus Smaragd gebildet seien;
Gleich frischgefallnem Schnee die dritte war.
Jetzt schien die Weifle Fithrerin den dreien,
Die Rote jetzt; wie deren Lied erklang,
Bald sacht, bald wieder schneller, ging der Reihen.?

Und keine Geringeren als diese drei sind es, deren Fiirbitte der
geriigte, reuige und entsithnte Dichter noch bedarf, um der Wonne des
Gottschauens ganz teilhaft zu werden. Nicht allein Beatrices Augen
soll er sehen diirfen, sondern auch ihre seconda bellezza, das Licheln
ihres noch verhiillten Mundes:

2,31 133 «Volgi, Beatrice, volgi li occhi santi»
era la sua canzone «al tuo fedele
che, per vederti, ha mossi passi tanti!
Per grazia fa noi grazia che disvele
a lui la bocca tua, si che discerna
la seconda bellezza che tu cele.»

«Neig, Beatrice, neige», klang die Bitte,
«Dein heilig Auge deinem Vielgetreuen,
Der dich zu schauen kam so viele Schritte!

Laf} gnidig deiner Gnaden uns erfreuen:
Enthiill dein Licheln! Deines Angesichtes
Verhohlne Schonheit lafl ithn sehn, des neuen!»

Genug der schonen Allegorien! Nicht die sind, was wir eigentlich
zu horen wiinschen. «Dante als Dichter der Hoffnung?» — so mag
sich mancher Leser fragen — «Wohlan! Aber da begehre ich sein Herz
schlagen zu horen! Was bedeutet mir schon die Hoffnung in der
tanzenden, singenden Dreiergruppe ihrer Schwestertugenden? Lieber
mochte ich erlauschen, wie Alighieri, hinabgestiegen an den Born seines
heimlichsten Hoffens, Zwiesprache hielt mit der smaragdgriinen Frau,
der Sancta Spes.» Sei es denn! Aber der rechte Weg dort hinab ist
ein weiter Weg, er verlangt Geduld. Texte sichten, verhoren, aus-
legen: einen anderen Weg zu begehen halten wir nicht fiir erlaubt;
denn wir verachten die willkiirlichen, wiirdelosen Schleichpfade der
Anbiederung an ein Genie.

2 Deutsche Verszitate nach der Uebertragung Friedrichs Freiherrn v. Fal-
kenhausen (Dantes «Gottliche Komédie», Leipzig 1937), italienische nach
dem von Giuseppe Vandelli revidierten Testo critico (Dante Alighieri:
«La Divina Commedia», Milano 1938).

152



11

Zu den schonsten Sonetten der Vita nova gehort jenes, das mit den
Worten anhebt: «Deh peregrini che pensosi andate — Ihr Pilger, die
ihr sinnend geht einher.» Der Dichter, dessen Herz nach leidbringen-
den Irrwegen heimgefunden hat zu seiner im Himmel verklirten
Beatrice, sieht eine Schar Rompilger durch seine Stadt ziehen, und da
verwundert er sich iiber die gelassenen Mienen, die thm verraten, daf}
keiner dieser Pilger um die Trubsal weif}, die ihm, dem Liebenden,
doch nicht ihm allein, nein, der ganzen Stadt widerfahren ist: dafl
keiner dieser Pilger von Beatrices Tod gehort hat. Eine Glosse zu
diesem Sonett unterscheidet drei Arten von Pilgern: die Romfahrer,
«romei», die Jerusalem-Pilger, «palmieri» geheiflen, weil sie oftmals
den Palmzweig heimbringen, und die Pilger, «peregrini», schlechthin:
die Sankt-Jakobs-Pilger namlich, die nach Santiago de Compostela
im spanischen Galizien wallfahren. Das Wort «peregrini», heiflt es
endlich, kann aber auch in weiterem Sinne gebraucht werden; dann
meint es jeden, der ferne weilt von seinem Vaterlande.

Pilger und Pilgerschaft! Zart noch und jugendlich, ganz empfunden
nach der Weise Liebender, hinwiederum mit schulgerechtem Eifer
sachlich ergriindet und begrifflich durchgeklart, taucht hier erstmals
in Dantes Werk ein Symbol auf, dem man fiirderhin hiufig begegnen
wird. Pilger und Pilgerschaft! Immer wieder rauschen sie auf, diese
Klinge, und jedesmal in machtigeren Akkorden. Stufenweise nimlich
wird im Laufe seines leidvollen Lebens dem Dichter die Wahrheit
licht, daf} dieses Leben ein Pilgerweg ist, eine «via», daf} der Mensch
auf dieser Erde im Pilgerstande lebt, in statu viatoris, dieser ist recht
eigentlich des Menschen Seinsverfassung. Wandernde Fremdlinge, ohne
bleibende Stitte, schreiten wir aus nach der verheiflenen kiinftigen.
Einzig im Bilde der militia, des Kriegsdienstes, erschaute Dante die
irdische Existenz des Christen wohl noch tiefer als im Bilde der
Pilgerschaft.

Die mittlere Erfahrungsstufe, die des Mannesalters, ist bezeugt
durch einen Satz des Convivio, niedergeschrieben in der ersten Zeit
der Verbannung, etwa zehn Jahre nach der Vita nova: «Dieweil es
den Biirgern von Florenz, dieser schonsten und ruhmreichsten Tochter
Roms, beliebt hat, mich zu verstoflen aus ihrem siiflen Schof — in
welchem Schofl ich geboren und gendhret worden bis zu meinem Voll-
alter, und in dessen Schutz und Frieden meinen ermatteten Geist
ruhen zu lassen und die mir noch vergonnten Tage zu beschlieflen ich
ein sehnlich Verlangen trage —, habe ich fast alle Lande, allwo diese
Sprache erklingt, durchwandert: ein Pilgrim, schier ein Bettler; und
widerwillig trug ich zur Schau jene Schicksalswunde, welche man

153



ungerechterweise gar oft dem Verwundeten selber schuld gibt.» Pere-
grino, quasi mendicando! Diese Worte sind im michtigen Gliederbau
der Periode nichts Geringeres als die lebentragende Mitte, das pochende
Herz. Der Prior Alighieri, von bestochenen Richtern widerrechtlich
verurteilt, aus Amt und Stadt verjagt, sieht sich durch den Unstern
seines Geschicks all jenen beigesellt, die ihre Heimat hintangelassen
haben und in der Fremde wandern. Selber zum Pilgrim geworden,
gleicht er jenen, die er einst in den Tagen seiner Jugend durch Florenz
ziehen sah.

Und nun die in der Commedia verkorperte dritte Erfahrungsstufe,
die des Reifealters, der Senettute. Da horen wir zunichst vom Heim-
weh des Pilger-Neulings, zur Stunde, da es Abend wird:

2,8,1 Era gid lora che volge 1l disio
al navicanti e 'ntenerisce il core
lo di ¢ han detto ai dolci amici addio;
e che lo novo peregrin d’amore
punge, s’ ¢’ ode squilla di lontano
che paia il giorno pianger che si more.

Es war die Stunde, die voan Wehmut schwellen
Zur See die Herzen macht und sehnlich schlagen,
Des Lebewohls gedenk der Trautgesellen;

Da Heimweh lifit den neuen Pilger zagen,

Hort er der Abendglocke fern Geldut
Ums Licht des Tages, der verscheidet, klagen.

Wir kennen sie schon, diese Heimwehweise, aber so lauter und
licht, so erhaben liber jeden Gram und Unmut vernahmen wir sie
zuvor noch nie. Nicht eine Spur schwelenden Rauches triibt die
transparenten Abendgluten. |

Zum spiritualen Sinnbild erhoben wird der Pilgerstab durch Bea-
trice da, wo sie in einer pathetischen Szene zu ithrem Schutzbefohlenen
schmilend spricht: «Aber weil ich deinen Verstand so versteinert sehe,
so durchtrankt mit Siinde, daff meiner Rede Licht dich blendet: will
ich, dafy du all das, was ich dir sagte, in deinem Herzen von hinnen
tragest: wenn nicht Wort fir Wort, so doch im Bilde, gleichwie ein
Heiliglandpilger seinen Pilgerstab mit Palmen geschmiickt heim-
bringt» (2, 33,73—78).

Schwerer freilich als diese beiden Stellen wiegt jene, wo der
demiitige, der mit Binsenhalmen gegiirtete Dichter, emporgestiegen
bis hinauf in den Kelch der Himmelsrose, dort die Seligen thronen
und die Engel schweben sieht, und nun sein eignes Schauen und
Staunen dem eines tumben Pilgrims vergleicht, der seine Wallfahrts-

kirche betritt und anddchtig umherblickt:

154



3,31,43 E quasi peregrin che si ricrea
nel tempio del suo voto riguardando,
e spera gia ridir com’ello stea
su per la viva luce passegiando,
menava io li occhi per li gradi,
mo su, mo gil, e mo recirculando.

Und wie im Tempel, dem geweiht sein Flehen,
Umschauend sich erbaut der Pilgersmann
Und hofft zu kiinden schon, was da zu sehen,

So, durchs lebendige Licht, herab, hinan
Und in die Runde schweifend lief} ich fahren
Mein Auge Stuf um Stufe dort hindann.

Diese Verse weisen iiber sich selber hinaus: sie erinnern uns daran,
dafl Dante, und zweifelsohne hoffte er durch diese Koordination die
prophetische Wirkung der Commedia zu steigern, seine Jenseitsreise
ins Heilige Jahr 1300 verlegte. Damals waren aus aller Herren Linder
unabsehbare Scharen reumiitiger Pilger nach Rom gewallt, und so
erschien denn zu Dantes Zeit — und erscheint noch uns heute — das
grofle Gnadenjahr der abendlindischen Christenheit auch als das des
Dichters. Die Rompilgerschaft jener vielen Namenlosen und des ein-
zigen Dante Pilgerschaft zum Ewigen Jerusalem, man findet sie in
dieselbe Perspektive geriickt, unser Blick umspannt beide zumal.

Zum Ewigen Jerusalem! Damit haben wir ein Symbol in den Blick
gewonnen, das sich, und zwar wiederum durch das gesamte Werk
hindurch, mit dem der Pilgerschaft rein-genau verflicht: zwei ins
Licht emporkletternde Bliitenranken, wurzelnd im selben Erdreich,
beschienen von derselben Sonne. Nicht anders hat Thomas von Aquin
dem Begriffe des status viatoris als Gegenbegriff zugeordnet den
status comprehensoris. Viator sein, auf dem Wege sein, meint ja
nichts anderes, als: zuschreiten auf die comprehensio, die ewige Gliick-
seligkeit hin. Diese wird erreicht und umfangen im supremen Moment
des Todes. Bis dahin bleibt der Mensch viator, Pilger, eine sterbliche
Kreatur, dem Nichts entstammt, dem Nichts unentrinnbar nahe, ins
Nichts schuldhaft zuriickzusinken stetsfort bedroht. Erst im Moment
des Todes wird der Zielstrebende zum Sieger am Ziel, der Aus-
langende zum Umfangenden, der viator zum comprehensor. Erst im
Tode 6ffnet sich ihm das Tor des Himmlischen Jerusalem, oder es
verschliefit sich thm auf ewig.

«Quomodo sedet sola civitas — Wehe! Wie 6d liegt die Stadt!» Des
Propheten Jeremias Klagelieder iiber das niedergebrannte, verlassene
Jerusalem betet die katholische Kirche Jahr um Jahr am Griin-
donnerstag, und an diesem Tage mag sie Alighieri als junger Schiiler
zum ersten Male vernommen haben. Er konnte sie nie wieder ver-

155



gessen; und wir wollen nun, wenn auch wiederum nur eiligen Fluges,
zeigen, wie sich ithm das uralte, israelitisch-christliche Sinnbild der
Zionsstadt in ebendem Mafle vertiefte, als in seinem Herzen neue
Erfahrungen reiften und er sich getrauen durfte, immer groflere,
heiligere Dinge in Vers und Prosa zu behandeln.

«Quomodo sedet sola civitas»: Latein mitten im Volgare, abrupt,
wehtuend wuchten die Prophetenworte zu Hiupten jenes Kapitels
der Vita nova, das Beatrices Heimgang in den Himmel erzidhlt, und
wenig spiter wird uns ihr Sinn enthiillt: nachdem die Geliebte aus
dieser Zeitlichkeit geschieden, blieb die Stadt verwaist zuriick, all
thres hohen Wertes beraubt... Was wir hier erblicken, ist der
Frithzustand des Symbols, seine erste, jugendlich-anfanghafte Sinn-
erfiillung, noch ganz im Geschmacke des Dolce stil nuovo, der es liebt,
personlichste Herzenserfahrung in biblisch-theologischer Einkleidung
vorzutragen.

Etwa acht Jahre spater schreibt Alighieri seine Epistel an den nach
Italien herabgezogenen Kaiser. Mit geschuldeter Ehrfurcht zwar, doch
zugleich mit hohem Freimut wird der Monarch beschworen, nicht
linger an die geringeren Rebellenstidte seine Heeresmacht zu ver-
schwenden, sondern unverweilt die Hydra Florenz zu bezwingen. Am
Ende dieses Briefes erscheint dem Dichter wieder, wie in den Tagen
seiner Jugend, das geliebte Florenz als die hehre Zionsstadt; doch
redet er nun nicht mehr als leidvoll Liebender, nein, als ungerecht
Verbannter erhebt er seine Stimme, als einer, der gemeinsam mit
vielen Schicksalsgefdhrten seine Heimberufung erwartet: «Gleich wie
wir jetzt, des hochheiligen Jerusalem eingedenk, als Verbannte in
Babylon seufzen, werden wir dann, als Biirger und im Frieden wieder
aufatmend, all der Wirrsal und all des Jammers uns frohlockend
erinnern.»

Nur wenige Monate nach dem Untergang des ungliicklichen Kaisers
stirbt auch dessen Gegenspieler Papst Klemens V. Da eroffnet Dante
Alighieri, als ein zweiter Jeremias, sein Sendschreiben an die zur
Papstwahl versammelten Kardinile wiederum mit den alten Klage-
worten: «Quomodo sedet sola civitas.» Jetzt aber meint er mit
«civitas» nicht mehr die siiffle Heimatstadt am Arno, sondern die
papstberaubte Stadt Rom; und so erscheint denn hier das Symbol
wiederum gewandelt, mit neuem, abermals tieferem Sinn erfiillt: vom
Staatspolitischen, das zunichst nur Italien angeht, ist die Sicht er-
weitert ins Kirchenpolitische, das die ganze Christenheit bewegen
muf}, und bereits schimmert die kithne Geschichtstheologie der «Mo-
narchia» in das Sendschreiben herein.

Erst fromme Liebestrauer, dann gerechtes Heimverlangen nach
Florenz, nun prophetischer Zorn um der heiligen Roma willen. Ihren

156



tiefsten biblisch-christlichen Sinn, ihren endgiiltigen Sinn aber erlangt
die Zionsstadt — nun freilich nicht mehr die zertriimmerte, sondern
die verklirte — erst in der Commedia. Im Fixsternhimmel bezeugt
Beatrice von threm Schutzbefohlenen, ihm sei, noch bevor er seinen
irdischen Kriegsdienst abgeleistet, von Gott selber vergdnnt worden,
aus Aegyptenland nach «Jerusalem» zu kommen:

3, 25,55 ...1li & conceduto che d’Egitto
vegna in lerusalemme, per vedere,
anzi che ’l militar li sia prescritto

— das meint: mitten aus dem Erdendasein, und dieses ist ein Kriegs-
dienst, heraus und empor in die Stadt der Seligen —; in die Stadt,
welche der Apostel Paulus vom gegenwirtigen Jerusalem und dessen
in der Knechtschaft lebenden Kindern, den Juden, geschieden sieht
als das obere, freie Jerusalem, unsere Mutter (Gal. 4, 26); — in die
Stadt, welche der Seher Johannes als die Himmelsstadt erschaut, die
Braut, die Gattin des Lammes (Off. 21) —; in die Stadt, nach der
Augustinus so innig sich heimsehnt, weil er einzig in ihr den Frieden
im ewigen Leben, das ewige Leben im Frieden verbiirgt weifs.

ITI

Wie aber kommt es, dafl der Dichter, noch ehe er seinen irdischen
Kriegsdienst abgeleistet hat, die Himmelsstadt schauen darf? Auch
dies sagt uns, in derselben Rede, Beatrice. Vor dem Apostel Jakobus
rihmt sie thren Dante:

3, 25,52 La Chiesa militante alcun figliuolo
non ha con pil speranza, com’ ¢ scritto
nel sol che raggia tutto nostro stuolo.

Die Ecclesia militans, die auf Erden streitende Kirche, sie hat unter
all ihren Sohnen keinen, der so instindig-tapfer zu hoffen vermochte
wie — Dante! Des zum Zeugnis beruft sich Beatrice auf Gottes
Allwissenheit. : |

Eine Rede, die uns aufhorchen macht, eine erstaunliche, schier aber-
witzig-anmalfiliche Rede, und ertriglich nur dem, der sich erinnert,
wie reumiitig und demiitig Dante hinwiederum ist, er, der am Liu-
terungsberg auf dem Sims der Neidbifler — die Augenlider sind
ihnen, wie frisch gefangenen Jagdfalken, mit Draht verniht — zwar
zu hoffen sich erkithnt, daf er, der durch Scheelsucht wenig gesiindigt,
dereinst nur kurze Zeit hier seines Augenlichts beraubt sein werde,

157



jedoch sofort hinzufiigt, weit groflere Furcht bedringe jetzt schon
seine Seele ob der auf dem unteren Kreisgesims ihm drohenden Pein:
dort nimlich miissen die Hochmutssiinder ihre Steinblocke schlep-
pen ... Bedenken wir dies, und nehmen wir noch alles iibrige hinzu,
was nur immer geeignet ist, jenes Selbstlob ertrdglich zu machen, ver-
standlich, «wiirdig und recht»: die Stelle bleibt alarmierend. Ist sie
nicht erfiillt von hochstem Sendungsbewuf3tsein? Hier wahrlich
spricht der Poeta vates, der seine Jenseitsfahrt mit der des Romer-
helden Aeneas vergleicht, und mit der des Apostels Paulus. Und er
sagt uns hier, wodurch er sich seiner Jenseitsfahrt wiirdig gemacht,
kraft welchen Verdienstes sie ihm vom hochsten Herrn gestattet
wurde: kraft seines unerhort tapferen Hoffens.

Verweilen wir! Hier namlich stehen wir im Zentrum unseres
Problemkreises. Auf den Fahrten der beiden Symbole Pilgerstand und
Zionsstadt sind wir zur theologischen Tugend der Hoffnung hin-
gelangt: zu jener Tugend, die nach scholastischer Lehre dem Pilger-
stande, dem status viatoris, erstlich zugeordnet ist. Hier also sind wir
am Ort, an unserem Locus classicus. Wir sind da angelangt, wo
Dante mit den erhabensten Mitteln seines dichterischen Vermogens,
mit Lichtlandschaft, Gestalt, Gebirde, Rede, Gebet, Gesang uns zu
wissen tut, wie er filhlend und denkend der Hoffnung sich zu eigen
gab und was sie, die Hoffnung, in ihm gewirkt. Wir sind jetzt in
seinem groflen Gedicht da, wo er die Hoffnung am beredtesten riihmae,

IV

Verweilen wir! Bldattern wir drei Gesdnge zuriick und halten wir
Umschau. Wo stehen wir? Die sieben Planetensphidren sind durch-
messen. Von der duflersten, dem Saturnhimmel, ging es im Fluge liber
Jakobs Engelsleiter empor auf das Sternbild der Zwillinge im Fix-
sternhimmel. «Jetzt bist du», spricht Beatrice, «ganz nahe bei Gott.»
Auf den Fixsternhimmel nidmlich werden nur noch der Kristall-
himmel, das Primum mobile, folgen, und der Feuerhimmel, das
Empyreum. Noch einmal dringt der Blick hinab bis ins Zentrum des
Kosmos, bis zu dem Flecklein Erde, «um dessen Besitz gar viele in
Wut entbrennen...» Da naht aus dem Zenith des mahlich sich er-
hellenden Himmels der Siegeszug des Christkonigs und der getreuen
Scharen all seiner Heiligen. Solchen Glanz vermag Dantes Auge noch
nicht zu bestehen, und erst nachdem der Gottessohn — diese Leuchte
aller Leuchten, er, aus dem jegliche Helle erfliefit — sich ins Empy-
reum emporgehoben, wagt der Geblendete wieder aufzuschauen:

158



3,23,79 Come a raggio di sol che puro mei
‘ per fratta nube gid prato di fiori
vider, coverti d’ombra, li occhi miei;
vid’ io cosi pil turbe di splendori
fulgorate di su da raggi ardenti
sanza veder principio di fulgori.
O benigna verttu che si li *mprenti,
su tessaltasti, per largirmi loco
alli occhi li che non t’eran possenti.

Wie hier mein Auge, selbst beschattet, Tal
Und Aue sah im Sonnenlichte bliihen,
Brach durch den Rif! der Wolke nur ihr Strahl,
So sah ich Schwirme da von Lichtern glithen
Im Strahl, der flammend auf sie niederfillt,
Doch nicht den Quell, aus dem die Blitze spriihen.
O Gnadenhort, des Licht sie so erhellt!
Dem Blick, der dein nicht michtig, Raum zu geben,
Erhobst du huldreich dich zum Himmelszelt.

Das ist die durch mehr denn vier Gesdnge hindurch sich erstreckende
Lichtlandschaft des Fixsternhimmels. Nicht die Hoffnung allein,
sondern auch deren Schwestertugenden Glaube und Liebe sind dieser
Sphire zugeordnet. Die drei halten sich in ebenso gleichwichtig-
gleichgewichtiger Schwebe, wie die drei tanzenden Frauen auf dem
Gipfelrund des Lauterungsberges. Aber es darf uns scheinen, die
Vision dieser Lichtlandschaft sei vorzugsweise von der Hoffnung
eingegeben, nicht so sehr von Glaube oder Liebe, wiewohl ja auch
diese Tugenden sinnfillig in sie hineinzustehen kommen. Die Seelen-
landschaft des hoffenden Menschen! Kein wesentliches Element fehlt.
Nicht, noch nicht, im Lichte steht der Hoffende, seine Augen sind
coverti d’ombra. Die Hoffnung ist die Tugend des «Noch nicht». Nur
einen Strahl des thm verhiillten Lichtes sieht er, wie durch einen
Wolkenrifl: raggio di sol che puro mei per fratta nube. Ueber den
die Sicht sperrenden Wolken freilich — das weifl er, der Anblick
erschlieffit es ihm — ist die Fiille des Lichtes! Jene, die dort weilen,
sind jenseits von Dunkel und Zwielicht, Sie bediirfen weder Lampen-
lichtes noch Sonnenlichtes, denn Gott der Herr selber leuchtet iiber
thnen (Apoc.22,5). Und da ist, in der dritten Terzine, noch ein
Wesenselement allen Hoffens: die sich bescheidende kreatiirliche
Demut. «In der Tugend der Hoffnung vor allen anderen versteht und
bejaht der Mensch sich darin, Kreatur zu sein, ein Geschopf Gottes»,
sagt Josef Pieper.® Demiitig preist Dante die milde Weisheit seines
Schopfers: «O benigna verti», sie, die ihm seine schwachen Augen,

% «Ueber die Hoffnung» (Leizpig 1940), S. 23.

159



«che non t’eran possenti», nicht erblinden 1a8t im unverhiillten Glanze
gottlicher Majestit.

In der so beschaffenen Sphire erscheinen jetzt Scharen heller Lich-
ter, unter ihnen ein grofites, es ist die Gottesmutter Maria. Gabriel,
der Engel der Verkiindigung, umkreist sie. Christus nachfolgend, ent-
schwinden die beiden, und zuriick bleiben die Scharen der Heiligen
des Alten und Neuen Bundes.

Der nichste Gesang erzdhlt von Ringen kreisender Lichter, und wie
aus dem hellsten dieser Ringe ein Licht enteilt und heranschwebt. Es
ist das des Apostels Petrus. Beatrice bittet ihn, Dante tiber den Glau-
ben zu priifen. Zwar, sagt sie, weiflt du wohl, wie es um das Lieben,
Glauben und Hoffen dieses Priiflings steht, aber weil durch den
wahren Glauben dieses Reich sich Biirger erworben hat, ist es recht,
wenn dieser da zum Ruhme des Glaubens sprechen darf:

3,24,43 ... perché questo regno ha fatto civi
per la verace fede, a gloriarla
di lei parlare é ben ch’a lui arrivi.

Gotteswissenschaft als Gotteslob! — Ausgehend vom Stamme, das
meint: der Definition des Glaubens, bewegt sich alsdann die «Prii-
fung» zu den Aesten, Zweigen, Blidttern hin; und nachdem der Priif-
ling allen Fragen standgehalten, umkreist thn die Leuchte des Apostels
Petrus zu dreien Malen, segnend und singend. «Si nel dir li piacqui!
— So sehr gefiel ihm meine Rede!» endigt der Dichter; mag sein, daf}
er das Schriftwort kannte: «Wer sich rithmen will, der moge sich
dessen rithmen, dafl er so klug ist, mich zu erkennen, dafl ich der
Herr bin, der Gnade, Recht und Gerechtigkeit iibt auf Erden.»
(Jer. 9, 24.)

v

Aus dem strahlenden Ring der Apostel schwebt jetzt ein zweites
Licht heran, und die beiden ruhmreichen Kronvasallen am Hof des
Himmelskonigs, siehe da! sie begriiflen sich feierlich und voll siiffer
Huld, indem sie einander umkreisen gleich einem zirtlichen Tauben-
paar. Beatrice jubelt: «Sieh da, sich da! Der grofle Herr, um des-
willen man drunten, auf der Erde, nach Galizien pilgert! — Mira,
mira: ecco il barone per cui la giu si visita Galizia.»

Wer ist der, um deswillen man nach dem fernsten Nordosten der
Iberischen Halbinsel, nach Galizien pilgert? Wie gerdt er in die
Commedia hinein? Weshalb erscheint er gerade hier? Wir stehen
niamlich wieder im 25.Gesange des Paradiso, wir sind wieder an-
gelangt an unserem Locus classicus.

160



In der neu herzugeschwebten Leuchte verbirgt sich, wir wissen es
bereits aus der Vita nova, die heilige Seele des Apostels Jakobus.
Und zwar ist gemeint Jakobus der Aeltere, Sohn des Zebeddus und
Bruder des Evangelisten Johannes. Ob seines stiirmenden Eifers tragt
das Briiderpaar den Namen Donnerschne. Mit Petrus gehoren die
beiden zu den bevorzugten Aposteln des Herrn: er nimmt sie mit
sich zur Auferweckung des Tochterleins des Jairus, sie diirfen auf
dem Berge Tabor seine Verklirung schauen, und im Garten Gethse-
mane sind sie Zeugen seiner Todesangst. Als erster der Zwolfboten
erlict Jakobus unter Herodes Agrippa den Martertod durchs Schwert.
Nach spidter, unglaubhafter Tradition soll er die Frohbotschaft nach
Spanien gebracht haben, dann aber wieder nach Jerusalem zurlick-
gekehrt sein. Nach seinem Tod, so weifs es die Legende, gelangte sein
Leib nach Spanien, auf einem Schiff ohne Segel und Ruder, nur ein
schwingenspreitender Engel stand am Bug (gleich jenem, der die
Seelen der bufifertig Verstorbenen von der Tibermiindung nach dem
Strande des Liuterungsberges fithrt). Rund fiinfhundert Jahre vor
Dante glaubte Bischof Theodomir von Iria den Leib des Apostels
Jakobus zu Santiago de Compostela wieder aufgefunden zu haben,
und nun wurde dieses Stidtchen Galiziens allmihlich zum welt-
berthmten Wallfahrtsort. Aus Spanien, Italien, Frankreich stromten
Pilger herzu, aus Deutschland, England, Schweden, Norwegen. Nach
Sankt Jakob hieflen ungezahlte Kirchen und Kapellen an den Wegen
und Heerstraflen der Wallfahrt; nach ihm nannten sich Orden, Kl6-
ster, Hospize, Bruderschaften; die Legende flocht ihm bunteste Krianze
— wir lesen von seinen Mirakeln in der Legenda aurea des Jacobus
de Voragine, eines Zeitgenossen von Dante, und zu seinem Preis sang
man Pilgerlieder, die auch uns noch ans Herz greifen, wie jenes
deutsche, das mit den Worten anhebt:

Wer das elent bawen wel
der heb sich auf und sei mein gesel
wol auf sant Jacobs strassen.

Zeitweilig war wohl Sankt Jakob der volkstiimlichste Heilige des
Abendlandes, wie denn in Italien, wir horten es, die Santiago-Pilger
einfachhin «Pilger», peregrini, hieflen, und die Stadt seines Grabes
stand an Ruhm nur wenig zurlick hinter Jerusalem, der Stadt des
Herrn, und Rom, der Stadt der Apostelgriber. Spanien erwidhlte sich
Santiago, neben Sankt Michael, zum Schutzheiligen. Seither erschallt
in den Maurenschlachten sein Name als Kriegsgeschrei. Malereien
zeigen, wie er hoch zu Rof}, als Pilger bekleidet, iiber die Ungldubigen
dahinsprengt. Ueberhaupt prigt die spanische Wallfahrtstradition

11 161



weithin sein Bild: die Apostelsymbole Buch und Schriftrolle verlieren
sich allmihlich, auch das Schwert seines Martyriums, und man stellt
den Heiligen dar als Santiago-Wallfahrer, in langem, wetterfestem
Gewande, Kiirbisflasche und Reisetasche umgehingt, auf der Brust
oder am breitkrempigen Hut die Pilgermuschel. In der Rechten hilt
er, als sein eigentliches Attribut, den Pilgerstab; den hat nach der
Legende Christus selber seinem Lieblingsapostel iiberreicht. Mehr
noch: er kront Pilger oder birgt sie, bald ein Ehepaar, bald eine ganze
Schar, unter seinem weiten Mantel: so zeigt sein Bild auch miitterliche,
an die Schutzmantelmadonna erinnernde Ziige. Sankt Jakob ist, mit
einem Wort, der Pilgerpatron.

Wenn also im- Trecento der gemeine Mann aus dem Volk in der
Commedia die Worte las:

3,25,17 «Mira, mira: ecco il barone
per cui la git si visita Galizia»

— dann sah er vor sich den himmlischen Schirmherrn all derer, die
«auf das elent bawen», das meint: in der Fremde leben, fernab der
Heimat; all derer, die auf langen, mithseligen Wegen gehen; all derer;
die, zeitweilig ausgesondert aus den iibrigen, den in ihren Stddten
und Burgen und Dorfern seffhaft gebliebenen «Erdenpilgern», im
engsten, eigentlichsten, im fiihlbar-wehtuenden Sinne des Wortes: im
«Pilgerstande» lebten, im status viatoris. Dem status viatoris aber ist,
wir sagten es, erstlich zugeordnet die Tugend des «Noch nicht», die
Hoffnung. Demnach konnte Dante des miihelosesten Verstindnisses
und willigsten Beifalles seiner Leser gewifl sein, wenn er als den
Reprisentanten der Hoffnung Sankt Jakobus den Aelteren in sein
Lehrgedicht einfiihrte, und Beatrices Jubelruf mufl als eine Art
captatio benevolentiae gewirkt haben.

Damit aber 1d3t der gestrenge Poet es genug sein. Wo ohnehin
Ueberflufl herrscht an vielerlei Erfahrung, Erinnerung, Meinen und
Glauben, da geniigt ihm die einmalige Evokation: der Windstof} jenes
kurzen Zurufes 1iflt eine Funkenlohe von Vorstellungen im Leser
aufsteigen (im damaligen Leser ndmlich, nicht mehr in uns, die wir
zur Sommerszeit, wenn der 25. Juli naht, in entlegene Gebirgsgegen-
den hinaufwandern miissen, um dort unter Bauern und Hirten noch
einen Nachglanz einstiger Jakobi-Verehrung zu erhaschen). Diese auf-
steigende Funkenlohe aber wird fernerhin nicht geschiirt, und von all
den unzihligen Jakobs-Legenden und Jakobs-Mirakeln ist nichts in
die Commedia eingegangen, wie denn der Dichter sogar die viel hoch-
wertigeren Viten des Dominikus und des Franziskus nicht anders als
mit geradezu aszetischer Zuriickhaltung beniitzt hat.

Dante legitimiert seine Wahl des Apostels Jakobus zum Reprisen-

162"



tanten der Hoffnung in biblischer Weise dadurch, daf} Beatrice mit
den Worten: «Erlauchtes Leben du, von unseres Tempels freigebiger
Huld hast du Kunde gegeben — Inclita vita per cui la larghezza
della nostra basilica si scrisse», auf den Jakobusbrief sich beruft, der
ja, alles eher denn eine «stroherne Epistel», uns Trost und Hoffnung
in reicher Fille spendet. Und wiederum ist es ein biblisches, ein
neutestamentliches Argument, wenn im selben Atemzug Beatrice sagt,
Jakobus habe jeweils die Hoffnung dargestellt dann, wenn unser Herr
seinen geliebtesten drei Jingern hohere Ehre als den anderen erwies:
eine Meinung, die von zeitgenossischen Bibelauslegern vertreten
wurde, nicht aber von Thomas v. Aquin, der Jakobus zwar die «prae-
rogativa martyrii» zuerkennt, von der Tugend der Hoffnung aber
schweigt.

VI

Die Priifung tiber die Hoffnung, welche Dante nun zu bestehen
hat, ist zunichst in zwiefacher Weise motiviert: «Fa risonar la spene
in questa altezza — Die Hoffnung soll dein Mund hier oben preisen!»
bittet Beatrice den Apostel. Thr geht es um die Gloria Dei. Jakobus
aber spricht:

3,25,43 Si che, veduto il ver di questa corte,
la spene, che 13 gili bene innamora,
in te ed in altrui di cid conforte.

Daf}, so du Himmelswahrheit hier gesehn,
Dir Hoffnung sprofit und andren im Gemiite,
Drin rechte Liebe dann pflegt aufzugehn

— womit die Salus animarum gemeint ist: die verirrte Menschheit zu
mahnen, sie an ihr schwer zu gewinnendes, leicht zu verscherzendes
ewiges Heil prophetisch zu erinnern, darin miissen wir ja das eigent-
liche Anliegen der Commedia erblicken.

In ithrem Aufbau gleicht die Priifung {iber die Hoffnung der voran-
gegangenen Uber den Glauben und der nachfolgenden tiber die Liebe.
«Di ramo in ramo» gilt bei allen dreien: vom Fuf} des Baumes iiber
die Aeste zu den Zweigen und Blittern. Zuerst will der Priifende
wissen, was die Hoffnung sei, er verlangt ihre Definition; sodann
fragt er, wie instdndig Dante hoffe; die dritte Frage geht nach den
Quellen der Hoffnung.

Auffillig ist die zweite Frage. Wihrend nidmlich Sankt Peter
gefragt hatte: «Hast du Glauben?», fragt Sankt Jakobus nicht nach
dem Ob-tiberhaupt des Hoffnung-Habens, sondern nur nach dem
Wie-sehr; denn wer den Glauben hat — Dante hat thn —, der hat

163



mit dem Glauben auch die Hoffnung: «Credenza, sopra la qual si
fonda l’alta spene.» (3, 24, 73.) Nicht anders spricht Thomas v. Aquin
von der Fides als der «substantia rerum sperendarum», und nicht
anders lehrte Dante selber schon in einem seiner fritheren Werke,
dem Convivio, liber die drei gottlichen Tugenden, sie, die einzigen,
durch die man «in das himmlische Athen gelangt» (I1I, 14, 14).

Das scholastische Konzept des Examens wird nun freilich durch
Beatrice gestort, die eilends das Wort ergreift, um die zweite Frage
vorweg zu beantworten, mit den uns schon bekannten Versen:

3, 25,52 «La Chiesa militante alcun figliuolo
non ha con piu speranza...»

Damit will sie ithrem Schutzbefohlenen ein leidiges Selbstlob er-
sparen. Die Hoffnung ndmlich ndhrt sich nicht allein aus der gott-
lichen Gnade, sondern auch aus den erworbenen personlichen Ver-
diensten des einzelnen Gliubigen. Wer also der Hoffnung sich rithmt,
der rithmt sich mittelbar seiner Verdienste. Anders steht es um den
Glauben. Dessen hat sich, wir horten es, Dante vor Sankt Peter gar
sehr geriihmt. Von der Hoffnung aber gilt: «Ein anderer riihme dich,
nicht der eigene Mund, ein Fremder, und nicht deine eigenen Lippen»,
ein Schriftwort (Prov.27,2), dem Beatrice voll freudigen Eifers
Geniige tut.,

Alsdann wird die erste Frage, die nach der Definition, von dem
nun zu Worte kommenden Priifling so gelost:

3, 25,67 «Spene» diss’io «& uno attender certo
della gloria futura, il qual produce
grazia divina e precedente merto.»

So sagt ich: «Hoffnung ist vom kiinftgen Heile
Gewisse Zuversicht, wird immerdar
Kraft Gottes Gnade dem Verdienst zu Teile»

— eine genaue Versifikation jener Definition, die im gingigsten theo-
logischen Handbuch des Mittelalters sich findet, in den Sentenzen des
Petrus Lombardus. Die Hoffnung ist ein aus der Gnadenwirklichkeit
Gottes erflieflendes, vertrauensvolles Erwarten der kiinftigen Gliick-
seligkeit in Gott. Sperat Deum a Deo. Nur kraft dieser Eigenheiten
ist die Hoffnung theologische Tugend. Die rein natiirliche Hoffnung
aber ist weder theologische Tugend, noch tberhaupt Tugend. Sie ge-
hort zu den natiirlichen Leidenschaften des Menschen. Sofern sie vom
Gemiit ausgeht, wird sie von Thomas v. Aquin den elf Grundleiden-
schaften beigezahlt.

Wihrend Dante Sankt Peters Frage nach den Quellen seines Glau-

164



bens durch umfingliche Reflexionen iiber den Glaubensakt beant-
wortet hatte durch Beweisgriinde aus Natur und Metaphysik, richtet
er, nun es gilt die Quellen seines Hoffens zu nennen, den Blick
unmittelbar auf die gottliche Offenbarung: «Da molte stelle mi vien
questa luce — Gar viele Sterne spenden mir dies Licht», lautet seine
Antwort. Er denkt an die Biicher der Bibel, an die Viter der Kirche,
an die groflen Lehrer alle. Die sieht er, wohl mit Daniel 12, 3, leuch-
ten wie den Glanz der Himmelsfeste, wie ewige Sterne. Vor allen
anderen aber, bekennt er, waren es zwei, die mir das Labsal der
Hoffnung ins Herz getraufelt haben. Der eine war der psalmenfrohe
Konig David, dieser hochste Singer des hochsten Herrn. Der andere
aber (und nun findet die alttestamentliche Verheiflung ihre wunder-
sam-iberreiche neutestamentliche Erfiillung) bist du selber, Jakobus,
durch deine Epistel:

3, 25,76 Tu mi stillasti, con lo stillar suo,
nella pistola poi; si ch’io son pieno,
ed in altrui vostra pioggia repluo.

Du hast in deinem Brief mich gleicherweis
Mit ithrem Tau gelabt: kann, reich fiir immer,
Nun andren davon spenden, euch zum Preis.

Entquellen, betraufen, erfiillen, {iberstromen: dies sind die Bilder, in
denen die Heilige Schrift das christliche Herz von seinem Hoffen
sprechen 1df}t. In stetigem Stromen (affluenter) gibt der Vater der
Lichter allen von seinem Lichte, Er, der Unwandelbar-Gute, von dem
nur gute Gabe kommt und nur vollkommenes Geschenk — so redet
Jakobus (1,5.17) zu seinen Judenchristen, und Paulus griifft seine
Romer: «Der Gott der Hoffnung erfiille euch (repleat vos) mit lauter
Freude und Frieden im Glauben, damit ihr tGberstromt an Hoffnung
(ut abundetis in spe) in der Kraft des Heiligen Geistes.» (15,13.)

Jakobus, der zu mehreren Malen seine Huld und Freude bekundet,
fordert nun von seinem Priifling:

3,25,82 ...«L’amore ond’io avvampo
ancor ver la virtt che mi seguette
infin la palma ed all’uscir del campo,

vuol ch’io rispiri a te che ti dilette
di lei; ed émmi a grato che tu diche
quello che la speranza ti promette.»

.. «Weil noch die Tugend meine Lust,
Die mit mir war, bis ich davongetragen
Den Palmenzweig, bis ich davongemufit:
Heif}t solche Liebe mich noch mehr dich fragen,
Daf du dich ihrer freust: tu auf den Mund!
Was Hoffnung dir verheifit, das sollst mir sagen.»

165



An diesen Versen mag auffallen, dafl der Pilgerpatron nicht, wie
unentwegter moderner Psychologismus erwarten mag, sein Erden-
dasein als via, Pilgerreise, schaut: «Uscir del campo — die Kampf-
bahn verlassen», sagt er. Damit aber wird das Motiv der «militia»
in Beatrices Lob auf Dante wieder aufgenommen. «Militia est vita
hominis super terram», mag der Dichter in der lateinischen Kirchen-
bibel (Hiob 7, 1) gelesen haben. Jedenfalls war ithm, noch vor dem
Pilgerstande, der Kriegsdienst das stdrkste Sinnbild christlicher
Existenz, sein geliebtestes, am hdufigsten verwendetes.

Bis zum Siege, bis zum Verlassen der Kampfbahn, sagt der Apostel,
hat mich die Hoffnung begleitet. Bis dahin, bis zum supremen
Moment des Todes, bis zum Schwertstreich des Schergen, bedurfte
er dieser gottlichen Tugend. Im Himmel bedarf er ihrer und des
Glaubens nicht mehr. Wie der Glaube zum Schauen, wird die Hoff-
nung zur Erfiillung. Einzig die Liebe hort niemals auf, selbst im
Himmel nicht (1. Kor. 13, 8).

«Che ti dilette di lei.» Die Frage des Apostels, seine letzte, erhilt
eine neue Begriindung. Dante, dem ohnehin eine der Fragen ent-
gangen ist, soll nochmals antworten diirfen, und wozu? Daf§ er sich
an der Tugend der Hoffnung erfreue! Damit kiindigt sich, verhalten
noch, bereits der Lobpreis an, den nach beendigter Priifung die himm-
lischen Reigenscharen werden erschallen lassen. Zunichst aber ergreift
der gliickliche Priifling nochmals das Wort. Wiederum auf je ein Buch
des Alten und des Neuen Bundes sich berufend, legt er dar, daff uns
die Hoffnung die ewige Gliickseligkeit der Seele und des Leibes ver-
spricht, das Leben der auferstandenen Gerechten. Kaum sind die
Worte verklungen, ertont Psalmengesang durch den Himmel. Dann
‘gesellt sich zu Petrus und Jakobus die dritte Leuchte, die strahlendste:
der Apostel Johannes, der Dante iiber das Wesen der Liebe, der vor-
nehmsten unter den drei gottlichen Tugenden priifen wird.

VII

Zwischen dem Glaubens-Examen durch Petrus und dem Hoffnungs-
Examen durch Jakobus stehen nun aber noch vier Terzinen, und zwar
s0, daf} sie das Exordium des 25. Gesanges bilden, seine, mit Pindar
zu reden, weithin leuchtende Stirn. Diese vielgeriihmten Verse lauten:

3, 25,1 Se mai continga che ’l poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra,
si che m’ ha fatto per pit anni macro,

vinca la crudeltd che fuor mi serra

166



del bello ovile ov’ io dormi’ agnello,

nimico ai lupi che li danno guerra;
con altra voce omai, con altro vello

ritornerd poeta, ed in sul fonte

del mio battesmo prenderd ’l capello;
perd che nella fede, che fa conte

’anime a Dio, quivi intra’io, e poi

Pietro per lei si mi gird la fronte.

«Erleb’ ich’s noch», dies ist der gemeinte Sinn der Verse, «dafl mein
heiliges Lied, zu welchem Himmel und Erde aus ihrer Fiille so viel
gespendet haben, dafl mich die Arbeit daran schon seit manchem Jahre
mager macht —, erleb” ich’s noch, daff mein heiliges Lied die harten
Herzen derer bezwingt, die mich aus der schonen Hiirde verjagten,
worin ich als Lamm einst schlief, und feind den argen Wolfen, welche
sie bekriegen —, dann werde ich heimkehren mit michtiger Stimme
und strotzendem Vliefle: ein Dichter; und an meinem Taufbrunnen
werde ich den Lorbeer nehmen, denn dort hat sich mir das Tor des
Glaubens aufgetan — des Glaubens, an dem Gott die Seelen der
Seinen erkennt —, des Glaubens, um deswillen Sankt Peter meine
Stirn so freudig umkreiste.»

Das Wesen aller Poesie beruht nach Leopardi in der gedringten,
eiligen Abfolge der Bilder und Empfindungen, durch die unsere Phan-
tasie und unser Herz bewegt und entflammt werden, und mit sehr
gutem Fug wurde diese Definition an unseren Text herangebracht.
Nur freilich hat, wer ihn blof in diesem Lichte zu sehen vermag,
langst nicht alles gesehen, und grade das Beste noch nicht. Nur schon
das durchlogisierte, wohlgeplante Ebenmafl — die vier Terzinen
bauen sich zusammen zu einer vielgliedrigen Periode — sollte zur
Vorsicht mahnen. Die Syntax ist zuweilen eine Verriterin grofier
Geheimnisse. Hier legt sie die Vermutung nahe, dafl Dantes Verse
denn doch noch von geheimerer, hoherer Geisteskraft mitgeprigt
seien, als etwa Verse von Hugo oder Shelley, unter denen manche
sind, die der Forderung Leopardis aufs gliicklichste gentigen.

Was liegt vor? «Un sospiro alla patria e alla corona poetica», hat
man gesagt. Wie? Ein Seufzer nur, mehr nicht? Sollte wirklich dem
Seher-Dichter, dem Poeta vates der unverzethliche Lapsus passiert sein,
an so weithin sichtbarer Stelle seines Gedichts bloff einen Heimweh-
und Ruhmes-Seufzer auszustoflen? Und dies im selben Gesange, wo er
Beatrice sagen lifit, die streitende Kirche habe «alcun figliuolo con
piu speranza»? Im selben Gesange, wo er (schlieflich doch noch) sich
selber riihmt: «Io son pieno», und: «Repluo»? Im selben Gesange,
wo er sich vom Apostel mahnen lafit: «La spene... in te ed in
altrui. .. conforte»? Nein! Aus diesen Versen — mit Bedacht haben

) 167



wir sie uns vorenthalten bis zuletzt (es galt zunichst alle zum Ver-
stindnis notwendigen Voraussetzungen zu gewinnen) —, ist mehr
zu vernehmen als nur ein Seufzer. Sie sind die feierliche Bekundung
grofien und frommen Hoffens, nimlich des Hoffens auf die Heim-
berufung, und groflen und frommen Vorhabens, nimlich der Dichter-
kronung am Taufbrunnen, im schonen Johannisdome, nirgendwo
sonst. Gewif}, dieses Exordium ist, auf seine Form hin betrachtet,
weder Gebet noch Geliibde. Aber mit beiden teilt es den geistlichen
Ernst, die innere Richtung auf Gott. Und mit dem Geliibde hat dieses
Exordium noch einen Wesenszug gemeinsam: die strenge Selbst-
bindung; denn man stelle sich vor, welche skurrile Figur der bereits
iiber die ganze Halbinsel hin berithmte Alighieri gemacht hitte, wenn
er, nachdem diese Verse einmal hinausgegangen, sich anderswo hitte
kronen lassen als an der feierlich angesagten, heiligen Stitte! Etwa
zu Verona oder Ravenna! — Es ist nicht anders: in diesen zwdlf
Verszeilen hat uns Dante das Symbolon seines personlichsten Hoffens
tibergeben. Hier endlich sind wir am Ziel unserer lunga via. Hier ist
es, wo wir lauschen diirfen, wie Alighieri, hinabgestiegen an den Born
seines heimlichsten Hoffens, Zwiesprache hidlt mit der smaragdgriin
schimmernden Frau, der Sancta Spes.

Dantes Hoffnung auf Heimberufung verdient groff genannt zu
werden schon in der Ordnung der Natur. «Das ganze Leben hindurch
sind wir immer voller Hoffnungen», heifit es im Dialog Philebos.
Aber Platon weill wohl, dafl des Menschen innerstes Sein bestimmend
ist fiir das, was ein jeder hofft und wie er es hofft. Nur Geringes hofft
der Geringe, und er hofft es auf geringe Weise. Der Grofe aber hofft
Grofles, und er hofft es auf grofie Weise. Dante hat Grofles grof§
gehofft. Nie war die Strafsentenz gemildert, mehrmals war sie er-
neuert und verschirft worden. Gemessen an den wachsenden Ver-
diensten, war die angetane Schmach immer drger geworden im Laufe
der Jahre. Dazu das nahende Alter mit seinen Beschwerden. Welch
klagliches Exulantendasein! Peregrino, quasi mendicando! Da war die
ehrenvolle Heimberufung doch wohl nachgerade ein aussichtsloses
Anliegen. Aber gerade nach einem «bonum arduum futurum», einem
«steilen», einem schwer zu erringenden kiinftigen Gute soll ja die
Hoffnung auslangen, und zwar schon die natiirliche Hoffnung.

Aber da ist noch mehr, und Groéfleres. «In der Ordnung auf das
Ewige Leben erhoffen wir von Gott die Hilfe nicht nur geistiger,
sondern auch leiblicher Wohltaten», lehrt Thomas v. Aquin. Die
Wiederherstellung biirgerlicher Ehre und die Krdnung erworbenen
Verdienstes sind natiirliche Giiter des zeitlichen, des vergidnglichen,
des irdischen Lebens, gewif}; aber im Lichte jenes Satzes betrachtet,
wird deutlich, daff auch ibernatiirliche, unmittelbar-gottgewirkte

168



Hoffnung nach solchen Giitern auslangen kann, ja auslangen — soll.
Dann nimlich, wenn derlei Giiter dem Pilger auf seinem Pilgerwege
als heilsnotwendig erscheinen.* Und wer erfrechte sich im Fall Dante
dies zu bestreiten? Folgende Beobachtungen aber geben unserem Emp-
finden noch groflere Gewiftheit.

Das Hoffen unseres Dichters ist sichtbar in Zucht genommen von
zwel, heute meist scheel angesehenen, wenn {iberhaupt bemerkten
Tugenden: von der Magnanimitas und der Humilitas. In der Magna-
nimitas, der Hochgemutheit, diesem «Geschmeide aller Tugenden»,
spannt sich der Geist auf das jeweils grofitmogliche Erreichbare und
macht sich eben dadurch dessen wert: |

3,25,1 ) ...’l poema sacro
al quale ha posto mano e cielo e terra.

Die Humilitas aber, die Demut, eine innere Willensentscheidung —
nicht eine duflere Haltung —, ein Erkennen und Anerkennen des
Abstandes zwischen Schopfer und Geschopf, gibt Gott die Ehre, und
einzig Thm:
3,25,8 ...ed in sul fonte

del mio battesmo prenderd ’1 capello;

perd che nella fede, che fa conte
I’anime a Dio, quivi entra’io.

Vor langer Zeit hat es Gott gefallen, einem wimmernden Sdugling
die Taufgnade einzugieflen, und das Heiligtum, wo dies geschehen,
der alternde Dichter hofft es noch einmal zu erblicken, zu betreten:
er, in dem Gottes Gnade nicht unwirksam geblieben ist, er, der Voll-
ender seines heiligen Liedes. Dort, im schonen San Giovanni zu
Florenz, will er an seinen Taufbrunnen hintreten und durch einen
Akt von schier verjihrter Feierlichkeit nicht nur eigene Ehre ge-
winnen, sondern zugleich Gott die geschuldete Ehre erweisen, als
Geschopf dem Schopfer. Solches zu tun gebietet die Demut.

Nach Jahren voll Wirrsal, Leid und Miihe rundet sich der mystische
Kreis eines Erdenlebens in seinen Anfang zuriick. Vom Taufquell
heim zum Taufquell. Diese Dichterkronung ist, man spiirt es wohl,
ein todesgerechtes Vorhaben. Es umspielt sie, come raggio di sol
che puro mei per fratta nube, schon ein Schimmer jenseitigen Lichtes.

@

* Unter unseren deutschen Dichtern hat diese geistliche Erfahrung viel-
leicht am michtigsten Klopstock bezeugt, in seiner Gebets-Ode «An
Gott». Es geht um ein Weib: «Gib mir, die du mir gleich erschufst!»
In der ewigen Seligkeit, im Himmel, wird nicht mehr zur Ehe ge-
nommen (Matth. 22, 30).

169



	Dante als Dichte der Hoffnung

