Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Thomas Mann und die franzdsische Musik
Autor: Schlappner, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758447

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS MANN
UND DIE FRANZOSISCHE MUSIK

VON MARTIN SCHLAPPNER

Goethe eroberte in der personlichen Kultur Thomas Manns den
Boden, den Wagner verloren hatte. Nicht dafy der Dichter die Musik
des Bayreuther Meisters, ihre Todes- und Nachtsiichtigkeit als Mog-
lichkeit seines Wesens nicht mehr in sich triige. Aber sein Wille zum
Tag iiberwand seine dem Pessimismus und den Versuchungen des
indisch-schopenhauerischen Nirwana zugeneigte Natur und damit
auch die an der Musik Wagners erlebte Erlosung in den Selbstverlust
an die entstaltende Macht jenes Vollkommenen, das das Nichts ist.
Mit dem Ethos, seinem eigenen und zugleich auch beispielhaft seinem
{ibereigenen deutschen Wesen den Abschluff der Form zu geben, wurde
im Werke des Dichters die Musik wenn nicht verdammt, so doch
nicht mehr in der Ausschliefflichkeit der an Wagner erlebten ver-
herrlicht.

In Anschluf} an Nietzsche hatte Thomas Mann wihrend des ersten
Weltkrieges die Musik als den Ausdruck dessen gefeiert, was er unter
«Kultur» verstand; hatte er die «Meistersinger» als Gegensatz zur
«Zivilisation», als das Deutsche gegen das Franzgsische gesetzt. Die
Musik als die grofle und gefihrliche Feindin einer vom Vernunfts-
maflstab beherrschten Kultur, das war ein Erlebnis, das ihm an
Wagner aufgegangen war: Wagner habe es, wie Nietzsche sagte, in
allem hoher, stirker, gefahrlicher, selbst barbarischer getrieben, als
je ein Franzose des neunzehnten Jahrhunderts es hitte treiben kdnnen.
Nach dem Krieg setzte Thomas Manns Krititk am Deutschtum, zu
der er sich wihrend der Kriegsjahre durchgerungen hatte, eben bei
der Musik ein, wie ja auch die Nietzsches dort eingesetzt hatte. Nichts
beweist so sehr, wie gerade diese selbst- und nationalpadagogische
Ablehnung einer bestimmten Art von Musik, wie stark Thomas
Mann in seinen Problemstellungen von Nietzsche beeinflufit ist. Auf
Nietzsches Feindschaft gegen die an Wagner erhorchte Musik kénnen
wir hier nicht eingehen; es gentige, dafi, wie die seine, auch die Musik-
feindschaft Thomas Manns einen Akt der Selbstiiberwindung dar-
stellt; es ist bei beiden eine intellektuelle Feindschaft. Nietzsches
Dictum, dafl an sich keine Musik tief und bedeutungsvoll sei, daf}

8 113



der Intellekt selber diese Bedeutsamkeit erst in den Klang hinein-
gelegt habe, findet Antwort bei Settembrini, der in dieser Hinsicht
das Sprachrohr Thomas Manns ist: «Ich bin ein Liebhaber der Musik
— womit nicht gesagt sein soll, dafl ich sie sonderlich achte —, so
etwa wie ich das Wort achte und liebe, den Trager des Geistes. ..
Musik ... sie ist das halb Artikulierte, das Zweifelhafte, das Un-
verantwortliche, das Indifferente ... Lassen Sie die Musik die Ge-
barde der Hochherzigkeit annehmen. Gut! Sie wird damit unser
Gefiihl entflammen. Es kommt jedoch darauf an, die Vernunft zu
entflammen! Die Musik ist scheinbar die Bewegung selbst, gleichwohl
habe ich sie im Verdachte des Quietismus. Musik ist unschitzbar als
letztes Begeisterungsmittel, als aufwirts- und vorwirtsreiffende
Macht, wenn sie den Geist fiir ithre Wirkung vorgebildet findet. Aber
die Literatur mufl ihr voraufgegangen sein ... Die Kunst ist sittlich,
sofern sie weckt. Aber wie, wenn sie das Gegenteil tut? Wenn sie
betdubt, einschlifert, der Aktivitait und dem Fortschritt entgegen-
arbeitet? Auch das kann die Musik, auch auf die Wirkung der Opiate
versteht sie sich aus dem Grunde... Das Opiat ist vom Teufel,
denn es schafft Dumpfsinn, Beharrung, Untitigkeit, knechtischen Still-
stand.» :

Das «cave musicam» Nietzsches hatte sich gegen alle romantische
Musik des Nordens gerichtet: Wovon sein Zarathustrawille triumte,
war eine Erlosung der Musik vom Norden, war eine Musik, die durch
die Schule des Siidens, der Genesung im Geistigsten und Sinnlichsten,
gegangen ist. Thomas Mann fehlt eine solche Steilheit der Forderung,
aber auch er wendet sich gegen die romantische Musik als Symbol
aller Romantik, deren Wesen er als Sympathie mit dem Tode be-
stimmt hatte. In den «Betrachtungen eines Unpolitischen», als er
riickblickend bei Wagner Einkehr nahm, hatte er von diesem sich
schon entfernt, indem er seine Musik in ihrer Ehrlichkeit verdichtigte
und thren Willen zur Betdubung und Massenwirkung geiflelte. Doch
damals hatte er sich noch nicht von der romantischen Musik als solcher
abgewandt, vielmehr an der Musik Pfitzners zu «Paldstrina» das
Wesen der Romantik als eben der Sympathie mit dem Tode er-
lautert und bejaht. Erst im «Zauberberg» ist der Schritt weiter getan:
nun richtet sich das «cave musicam» gegen alle Musik als Romantik.
Sie wird ithm Gegenstand der Selbstiiberwindung nach letztgliltigem
Gewissensspruch, Und bei diesem Beginnen wird Settembrini, der
romanische Literat, der aus dem schonen Wort die schone Tat heraus-
schldgt, namhaft gemacht: «Wahrhaftig, der Literat Settembrini war
nicht eben der Mann seines unbedingten Vertrauens, aber er erinnerte
sich einiger Belehrung, die der klare Mentor ihm einst vor Zeiten,
am Anfang seiner hermetischen Laufbahn, tiber ,Riickneigung’, die

114



geistige ,Riickneigung’ in gewisse Welten hatte zuteil werden lassen,
und er fand es ratsam, diese Unterweisung mit Vorsicht auf seinen
Gegenstand zu beziehen.» Der Gegenstand ist Schuberts Lied vom
«Lindenbaum», dessen Gemiitssphire mitnichten krank ist, das viel-
mehr das Gemiitlich-Gesundeste auf der Welt ist. Aber es ist eine
Lebensfrucht, vom Tode gezeugt und todestrichtig, «ein Wunder der
Seele — das hochste vielleicht vor dem Angesicht gewissenloser Schon-
heit und gesegnet von ihr, jedoch mit Mifitrauen betrachtet aus
triftigen Griinden vom Auge verantwortlich regierender Lebens-
freundschaft.» Und das Antlitz Wagners, als des Gipfels der roman-
tischen Musik, die in Schubert ihren reinsten und seligsten Klang
gefunden hatte, steigt empor; hier hat das holde Heimwehlied Riesen-
maf empfangen und sich die Welt unterworfen. Der Beste jedoch ist,
heifit es, auf Nietzsches Selbst- und Musikiilberwindung zum Heile
deutscher Humanitdt bezogen, «der in seiner Ueberwindung sein
Leben verzehrte und starb, auf den Lippen das neue Wort der Liebe,
das er nicht zu sprechen wufite. Es war so wert, dafiir zu sterben,
das Zauberlied! Aber wer dafiir starb, der starb schon eigentlich nicht
mehr dafiir und war ein Held nur, weil er im Grunde schon fiir das
Neue starb, das neue Wort der Liebe und der Zukunft in seinem
Herzen —».

Das Wort der Zukunft: deutsche Humanitdt ist nur gegen die
Musik moglich, gegen jene Musik, die den Menschen im Selbstbewuf3t-
sein seiner Personlichkeit vergewaltigt. Die Musik aber soll die Per-
sonlichkeit im Bewuf3tsein ihrer selbst belassen, und es ist die logische
Musik, der diese Wirkung eignet. Es gibt logische Musik, hat Thomas
Mann ausgerufen, es gibt eine Musik, die mehr ist als mutterrecht-
liches Wonnebeben: es ist die mozartisch helle Musik, die den Bogen
der Klarheit tiber das dimonische Dunkel des Abgrundes spannt und
das Dunkel-Driuende, das Vielfdltig-Ungestaltige des Dionysischen
in die strenge Schonheit des apollinischen Tempels erldst. In dieser
Hinneigung zur Musik Mozarts fithlte sich denn auch Thomas Mann
verbunden mit André Gide, dessen Sinne der ganz unbeschwerten und
ganz dauerhaftigen Frohlichkeit der mozartischen Kunst weit offen
standen, und der den Ausdruck dieser Musik einen ruhigen Gedanken
nannte, dessen Einfachheit ein Ding aus Kristall ist: alle Gefiihle
spielen in ihr, aber schon wie ins Himmlische erhoben. Bewegt zu
sein, wie die Engel es sind, heifft mafihalten: das ist Mozart.

Mit der Ueberwindung der romantischen Musik ist bei Thomas
Mann ganz spiirbar eine zunehmende Freude an der reinen und ge-
bundenen Melodienfithrung festzustellen. Damit aber tritt in beson-
derem Mafle die italienische Musik in Erscheinung, die in den «Be-
trachtungen eines Unpolitischen» noch auf eine gereizte Weise ironi-

115



siert war: Tenorarie mit Blechunterstlitzung, Das Wort Settembrinis,
dafl die Musik unschitzbar sei als letztes Begeisterungsmittel, als auf-
wirts- und vorwirtsreiflende Macht, nimmt diesen Gedanken aus
dem Kriegsbuch wieder auf: aber nun tritt alle Polemik gegen die
italienische Musik zuriick. Vielmehr erhellt, daff Thomas Mann gegen-
tiber einer ihrer wesentlichen Erlebnisfunktionen Verstindnis ge-
wonnen hatte. Es ist moglich, dafl er durch Franz Werfels «Roman
der Oper», den er eingehend besprochen, eine Wandlung in seinem
Urteil erfahren hat. Die Wirme, mit der Thomas Mann im «Zauber-
berg» von der italienischen Opernmusik spricht, deren fiir ihn an-
scheinend bezeichnendstes Werk Verdis «Aida» ist, erreicht ja wohl
nirgends jenen Grad, mit dem er von Wagner einst zu sprechen
wuflte, soviel liebende Einfiihlung nun den Dichter auch auszeichnet.
Im allgemeinen wird in der Hinneigung zur schmelzenden Melodik
des italienischen «bel canto» etwas von der Nietzschestimmung der
Bezauberung durch jene «allereinfachsten italienischen Opern-
melismen, welche, trotz aller rhythmischen Einformigkeit und har-
monischen Kinderei, uns mitunter wie die Seele der Musik selber
anzusingen scheinen», erfaflbar. Im «Zauberberg» heifit es denn in
demselben Sinne: «Zirtlicheres gab es auf Erden nicht, als den Zwie-
gesang aus einer modernen italienischen Oper, ...als diese beschei-
dene und innige Gefiihlsanndherung zwischen der weltberiihmten
Tenorstimme . .. und einem glashell-siiffen kleinen Sopran, ...als
sein ,Da mi il braccio, mia piccina’ und die simple, siifle, gedringt
melodische kleine Phrase, die sie ihm zur Antwort gab.»

Doch grofieres Gewicht als auf diesen Einbezug der italienischen
Musik in das dichterische Werk Thomas Manns mochten wir auf
den der franzosischen Musik legen, die im «Zauberberg» doch auf-
fallend stark vertreten ist: mit Gounod, Bizet und Debussy. Die drei
franzosischen Komponisten, an deren Werken Thomas Mann seinen
Bildungsreisenden Hans Castorp sich mitvollenden 1d88t, gehdren nach
kiinstlerischem Sein und Konnen verschiedenen Epochen der fran-
zosischen Musikgeschichte an, und so offenbaren sie verschiedene
Wesensseiten musikalischer Aeuflerung des Franzosentums. Aber sie
sind miteinander verbunden durch den einen ausgesprochenen fran-
zosischen Sinn fiir rhythmische Bewegtheit. Durch sie empfingt, in
Verbindung mit der lebhaften Intelligenz, die den Franzosen eigen
ist und die zuerst und vor allem auf Verstindlichkeit dringt, die
franzosische Musik den Charakter malerischer Abschilderung. Indem
das Klangliche, das sich selten nur in einen iippigen Reichtum melo-
discher Erfindungen verstromt, von den rationalen Vorstellungen
iberwdlbt wird, erreicht die franzosische Musik eine unerhorte formale
Klarheit und Prignanz, Umrif}festigkeit und Sachlichkeit, der jedoch,

116



da das Rhythmische sich gerne ins Tanzmiflige versinnlicht, Anmut
und Charme in keiner Weise abgeht.

Ein Volk, das die Musik dem Begrifflichen unterordnet, kennt
eine aus sich selbst lebende Musik nicht — nicht als den ihm gemifien
musikalischen Ausdruck. Die Musik ist, als Ganzes gesehen — und
dies ist beileibe kein Werturteil, sondern eine charakterisierende Fest-
stellung —, ja iiberhaupt nie von den Franzosen als Ausdruck dessen
erlebt worden, was sie zu sagen haben. Sie wird in Frankreich, wie-
wohl ihre Pflege seit dem ausgehenden neunzehnten Jahrhundert
einen ungeheuren Aufschwung genommen hat, immer mehr doch, wie
Rolland sagte, die besondere Angelegenheit einer Auswahl von
Geistern und nicht, wie in Deutschland, von dem Gedanken eines
Volkes erfiillt sein. Die Franzosen wissen um andere Ausdrucks-
moglichkeiten ihres Wesens, und nur wenige, etwa Rolland und
Suarés, auch Elie Faure, haben die Musik so erlebt, wie sie der
Deutsche zu erleben pflegt. Die Macht der Musik iiber das deutsche
Wesen, der an ihr erlebte und sich erfiillende Traum in das tonende
Meer der Vergessenheit ist es, was den Franzosen immer wieder ver-
didchtig erscheint, und Thomas Mann hat die Grundgedanken aller
ithrer Aussetzungen am deutschen Musikerlebnis trefflich in die Worte
zusammengefafit: die Musik ist das halb Artikulierte, das Zweifel-
hafte, das Unverantwortliche, das Indifferente. Ein der deutschen
Musik lange Zeit weit offener, an die Musik Wagners aber tief ver-
fallener Franzose, Barrés, sagte in jener Zeit, da er sich schon in
seinen Traditionalismus zurlickgezogen und Wagner abgeschworen
hatte: das deutsche Lied iiberschwemme unsere Sensibilitit ohne allen
Vorteil fiir das Hohere'in uns, das heifdt fiir die Vernunft, schlifere
die Gedanken ein und vermittle eine unklare Wollust blofler Empfin-
dungen. Das franzosische Lied dagegen tiberlasse die Herrschaft den
Worten und mache die Musik zu deren Dienerin, so dafl es uns
belassen bleibe, Meister unserer selbst zu sein. Das sei tiberhaupt der
Unterschied zwischen der deutschen und der franzosischen Musik:
diese treibe nie, wie jene, in den Selbtverlust eines unbewufiten —
indifferenten — Zustandes. Die Musik habe den Deutschen die voll-
kommenste Erfiillung jenes Ur zu geben, das eine so beliebte Vorsilbe
threr Sprache ausmacht.

Da also die franzosische Musik vor allem beschreibt, schildert oder
redet und nicht einfach jenseits aller begrifflichen Vorstellungen lebt
und webt, wird sie im «Zauberberg» ohne allen Zweifel zum Erlebnis
von Hans Castorps selbsterzieherischem und selbstiiberwindendem
Willen. Eine Musik, die sich_ selber gleichsam immer an der Hand
hat, kennt jene finsteren Konsequenzen des romantisch-wagnerischen
Seelenzaubers nicht. Die durch ihre melodidse Gebirde und ihren ¢ehr-

117



lichen Anstrich von Gefiihlszartheit und Passionellem echt fran-
zosische Faustoper Gounods bedarf keiner weiteren Erwdhnung als
dieser, daf} sie teils auf eine pathetisch-fromme, «im Stil des protestan-
tischen Chorals gehaltene», teils auf eine franzosisch-chevalereske,
leichtsinnige und kriegerische, dabei aber ebenfalls fromme Weise
in den «Zauberberg» hineinklingt. — Wesentlich scheint uns indes
schon dies zu sein, dafl die Ueberwindung der Liebe zur todbringen-
den, todesgezeugten und todessiichtigen Musik begleitet ist von einer
Hinwendung zur Carmenoper Bizets, die jenes Antlitz Frankreichs
enthiillt, das dem Siiden zugewendet ist. Es ist kaum anzunehmen,
dafl Thomas Mann, in Nachfolge Nietzsches, in Bizets Musik den
gefdhrlicheren, heifleren Siiden erlauschen wollte, und es ist sicher,
daf} er, indem Bizet in jenem Augenblick genannt wird, da die Los-
I6sung von Wagner aus letztgiiltigem Gewissensspruch sich vollzog,
den Franzosen an Rang keineswegs dem deutschen Meister gleich-
ordnete. Das ist es ja iiberhaupt, dafl die drei franzosischen Kom-
ponisten, die im «Zauberberg» das Gegengewicht gegen die deutsch-
romantische Musik schaffen sollen, an Rang dem deutschen Meister
des Heimwehliedes nicht gleichkommen. Es wire gewifl ein gliick-
hafteres Unternehmen gewesen, wenn Thomas Mann dieses Gegen-
gewicht mit Mozart geschaffen hitte. Oder vielleicht auch, um im
Bereich des Romanischen zu bleiben, mit einem stirkeren Hervor-
heben Verdis. Jetzt kann man lediglich sagen, dafl der Dichter, nach-
dem er seinen Hans Castorp die Humanitit, die Liebe zum Mensch-
lichen um des Lebens und der Gesundheit willen hatte entdecken
lassen, in der Musik des siidfranzosischen Meisters eine gesunde
Lebensbejahung mit «achtsamster Sympathie» begriifite, da dieser
den Tod neben die Liebe stellt ohne allen Aufruhr des Gefiihls, das
sich ins Fassungslose und in die Erlésung aus dem Unzulanglichen
der Endlichkeit sehnt.

Mit dem dritten der genannten franzosischen Musiker aber hatte
sich in Frankreich die Abkehr von Wagner vollzogen. Daff Thomas
Mann gerade Debussys «Aprés-midi d’un Faune» gewihlt und eine
tief bezaubernde Schilderung davon gegeben hat, ist ohne Zweifel
nicht ohne Absicht geschehen. Auch hier handelt es sich bei ihm ja
nicht um den Rang, sondern um das Wesen: wohl ist diese Musik
dazu angetan, die Seele in den Traum zu singen und das europiische
Aktivitditskommando verneinen zu machen, wie es Hans Castorp
diinkt. Aber ihrem Kolorismus, der die zartesten Farbenbrechungen
erblithen ldfit, fehlt das tiefsinnig Wolliistige der pessimistischen Ver-
neinung und das Heroisch-Pathetische, das dem Wagnerischen Musik-
werke eignet. Hans Castorp, der im Traume der Schneenacht die
dekadenziiberwindende Humanitdt in groflartiger Vision geschaut

118



hatte, erlebt unbezweifelbar diese aus der Dekadenz stammende
Musik Debussys als Erinnerung an den iiberwundenen, weiter noch
zu iiberwindenden Zustand: diese Musik wiegt einen ins Vergessen,
gewifl, aber dieses Vergessen ist ein «seliger Stillstand», ist die «Un-
schuld der Zeitlosigkeit», die Liederlichkeit mit gutem Gewissen, was
die Weltvergessenheit und die Vergessentrunkenheit, die er an der
Musik Wagners erlebt hatte, nicht war. Dem Infinitismus Wagners
ist eben in dieser franzosischen Musik das Gliick des Augenblicks
entgegengestellt, dessen «wonnevoll-vollkommenes Geniigen» die
Ewigkeit in sich trdgt. Thomas Mann hat den deskriptiven Gehalt
dieser Musik meisterlich ins Wort umgesetzt: in seiner dichterischen
Einfiithlung leuchtet etwas von jenem Sublimen auf, das die Musik
Debussys tiberglanzt und sie zu einem jener franzosischen Mysterien
macht, von denen George Duhamel einmal spricht und von denen
er sagt, daf} ithr Tiefstes vielleicht nur von den Franzosen selbst
erschlossen werden konne. Es ist moglich, dafl Thomas Mann dank
seines lateinischen Erbes, das er in sich trigt und das sein Wesen
stirker bestimmt, als er eine Zeitlang wahr haben wollte, daf} er
dank seiner Subtilitit und Luciditit, die so durchaus und aufler-
ordentlich franzdsisch an ihm anmuten, dieser Musik ein Verstindnis
abzugewinnen vermag, das den Deutschen sonst nicht iiblich ist. Viel-
leicht ist die Musik eine Macht, die den Zauberschliissel besitzt, iiber
die Grenzen der Volker hinweg die Herzen aller in briiderlicher Ge-
meinschaft zu 6ffnen. Man hat sie oft geehrt in diesem Sinne. Aber
wenn man auch die Musik auf diese Weise immer wird erleben
miissen, wenn man sie auch in Wahrheit in diesem Sinne erleben soll,
wenn man auch beim Anhdren der Musik nicht von nationalen Frage-
stellungen ausgehen darf, so darf man vielleicht doch sagen, daf}
zuletzt die Musik eines jeden Volkes nur diesem ganz verstindlich
ist. Thomas Mann hat in den «Betrachtungen eines Unpolitischen»
gesagt, dafl man Deutscher sein und als Deutscher die Musik Wagners
erleben miisse, um von der tiefen Problematik des Deutschtums wenn
nicht etwas zu verstehen, so doch etwas zu ahnen, Wenn dem so ist,
wenn wirklich eine letzte Schranke bestehen sollte, die dem Auslinder
nicht iiberschreitbar ist, dann darf man auch sagen, und Duhamel
sagt es, dafl man Franzose sein miisse, um des Genusses jenes Sublimen
froh zu werden, das von den Gipfeln franzosischer Kunst zu uns

heriiberblinkt.



	Thomas Mann und die französische Musik

