Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Vom griechischen Mythos zum modernen Humanismus : zu den
schweizerischen Schriften Karl Kerényis

Autor: Basler, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758446

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM GRIECHISCHEN MYTHOS ZUM
MODERNEN HUMANISMUS

Zu den schweizerischen Schriften Karl Kerényis

VON OTTO BASLER

Romandichtung und M ythologie

In das komplexe Werk Prof. Kerényis einzufiihren, ist vielleicht
sein unldngst veroffentlichter Briefwechsel mit Thomas Mann am
besten geeignet.' Jedoch nicht um blofle Einfithrung handelt es sich bei
diesem menschlich und wissenschaftlich gleich hochstehenden Brief-
austausch, sondern um das Werden und Wachsen einer neuen Mensch-
heitsidee, gewonnen aus dem Zentralaspekt der groflen klassischen
Mythologie, die — das miissen wir im Fall Kerényi klar voraus-
schicken — zum bloflen Historizismus der meisten klassischen Philo-
logen in scharfem Gegensatze steht. Dieser hat vor Welt und Mensch-
heit versagt, weil er wohl das «Material», nicht aber den menschlich-
geistigen Daseinsgrund zu erkennen oder auszuwerten vermochte; er
ist zur «Wissenschaft des Nichtwissenswerten» geworden und hat
durch sein fatales Ignorabimus zu kritischer Stunde am Geiste Verrat
geiibt, als von verbrecherischer Hand der menschliche Urmythos
geraubt und in den unmenschlichen von «Rasse, Blut, Volk und
Boden», den «Mythos des 20. Jahrhunderts», umgebogen wurde. An
Stelle des humanen Mythos trat ein bewufit gewollter und geschaf-
fener anti-humaner, ein Pseudomythos, und tat das blutige Werk, das
man den «Zweiten Weltkrieg» nennt.

Diesem Pseudomythos stellten sich von Anfang an — so berichtet
der Briefwechsel — Romanschriftsteller und wahrer Mythologe ent-
gegen, einzig darauf bedacht, den Diebstahl, kein «hermetischer», da
er unmenschlich war, durch das Eroffnen neuer mythischer Wirklich-
keitsgriinde, hergeleitet aus den altehrwiirdigen gottlich-menschlichen
Gegebenheiten, zu kompensieren. So bedeutet dieser Briefaustausch
zwischen Thomas Mann und Karl Kerényi Kampf, gemeinsamen
Kampf um ein ideales Menschheitsbild, das einer satanischen Ver-
falschung zum Opfer gefallen war. Es ist wohl ein ans Wunderbare

1 Karl Kerényi: «Romandichtung und Mythologie.» Ein Briefwechsel mit
Thomas Mann. Herausgegeben zum siebzigsten Geburtstag des Dichters
am 6. Juni 1945, Rhein-Verlag, Ziirich 1945.

101



grenzender «Zufall», dafl sich der klassische Altertumsforscher und
der Dichter von «Josef und seine Briider» auf derselben Ebene und
im selben Streben trafen, im Bestreben nimlich, den Mythos aus
Riuberhinden zu befreien und ihn «um- und zuriickzufunktionieren».
Die Not, die geistige Not hat das zustande gebracht, und es ist
begliickend, in diesem «geheimnisvollen Spiel des Geistes» ein ver-
heiflungsvolles Zeichen zu erkennen.

Die wahren Mythen sind nicht tot, das haben sie bewiesen und sich
gegen die gerichtet, die sie schidndlich miffbrauchten. Sie sind der
Ausdruck der Lebensgesetzlichkeit aus erster Hand, Gleichnisse und
Symbole unrealisierbarer Urwirklichkeiten. Die philologisch-philo-
sophische Auswertung der Mythen sowohl wie die romanhaft-dich-
terische mag transzendentalen Charakter haben: Immer bleibt der
Mensch mythischer Mittelpunkt, Zentralobjekt eines jeden echten
Mythos. Thomas Mann und Karl Kerényi sind beide wahre Mythen-
kenner — besser gesagt: Wiedereroberer dieses Gebietes —; gleichviel
ob der eine von der exakten Altertumswissenschaft herkommt und
der andere von der mythischen Intuition seines dichterischen Inge-
niums aus wirkt. Beider Briefe, in ihrer geistig-mythologischen Auf-
einanderbezogenheit und stofflichen Durchdringung, haben, trotz der
totalen Verschiedenheit der Quellen, den selben generellen Nenner:
Errettung des wahren Mythos, Nutzbarmachung mythischer Wirk-
lichkeiten zum Dienst am Menschen der Gegenwart. Dabei handelt
es sich nicht um ein Verpflanzenwollen des Menschen aus klassischer
Vergangenheit und biblisch-mythischer Vorzeit, sondern um die
Erhaltung, Sichtbarmachung und Anwendung ewiger menschlicher
Symbolwerte, das heifdt der einzigen reinen Offenbarungen des Geistes.

Der Titel der Schrift «Romandichtung und Mythologie» gibt ja
nicht erschopfende Auskunft iiber das grofle Wollen des Inhaltes und
seine vielverzweigten Anspielungen; er bleibt literarische Formel, die
aber in umfassender Weise «hohere Wirklichkeiten» zu erschlieflen
vermag. Den Briefen beider Autoren kommt darum, literarisch und
philologisch, eine besondere Bedeutung zu, weil sie auf seltsam an-
ziehende’ Weise vom Sichentwickeln und Grofiwerden der mytholo-
gischen Idee innerhalb zweier verschiedener Werke und Welten be-
richten: der wissenschaftlichen und der dichterischen. Eingebung und
Wissen schlieflen sich nicht aus, sondern suchen, finden und durch-
dringen sich, entziinden sich gegenseitiz und tragen gemeinsame
Friichte auf eine Weise, die an sich allein schon mythisch-mystische
Art hat: «...auch ist es selten, dafl sich ein so profundes Wissen von
der Vergangenheit mit so guten Beziechungen zum gegenwirtigen
schopferischen Geist verbindet... Es ist merkwiirdig, wie gleich
unsere Gedanken zuweilen laufen», schreibt Thomas Mann. «Der

102



Josef-Roman ist schon jetzt — durch seinen hermetischen Standpunkt
zwischen Mythos und rein menschlicher Geschichte — dem griechi-
schen Roman nahe verwandt», sagt Kerényi.

Hermes?

Die Hermes-Idee, namentlich aber der Hermes-Psychopompos,
spielt im Romanwerk Thomas Manns eine groflere Rolle, als sein
genialer, mit der mythologischen Gegebenheit intuitiv und haarscharf
vertrauter Autor selber ahnen mochte. Es bedurfte des wissenschaft-
lich arbeitenden Mythologen Kerényi, um die hermetischen Spiele,
die duflerst anziechenden Wirkungen des Psychopompos im «Zauber-
berg» und namentlich im «Josef» herauszustellen: «Mit dem Lesen
des ,Jungen Joseph® bin ich fertig, nicht fertig aber mit dem Buch
selbst, ebenso wie man mit Faust II nie ,fertig® wird. Das hingt wohl
auch mit der hermetischen Natur dieses Werkes zusammen. Herme-
tisch war schon die Situation des ,Bildungsreisenden* Hans Castorp,
insofern dieser ein auf den Fithrer im ,Hades* und aus dem ,Hades
Angewiesener war. Und nicht umsonst ist mir auch Faust II hier
eingefallen: es ist ein hermetischer Weg der zu den ,Miittern‘, in die
klassische Walpurgisnacht, in die Sphire der Lemuren, tiberallhin, wo
es dort heidnisch und zugleich deutsch ist, in der — im nachheidnischen
Europa sonst unerreichten — primidren Weise des Mythos. (,Von den
Gottern verehren sie am meisten Mercur® ... Tacitus, Von den Ger-
manen, cap. 9.) Zum hermetischen ,Mythos* der Deutschen haben wir
jetzt ihren hermetischen ,Roman‘, in dem Sinne, wie ich den Ort des
Romans neben dem Mythos bestimmt zu haben glaube. Im ,Jungen
Joseph® finde ich auch die Rechtfertigung dieser Auffassung vom
,Romanhaften ganz klar ausgedriickt: ,Wer will sagen — liest man
Seite 65 —, wo die Geschichten urspriinglich zu Hause sind, droben
oder drunten? Gerade diese Frage bezeichnet den hermetischen Punkt,
den dieser Roman einnimmt ({ibereinstimmend mit Faust in der
Jfinstern Galerie: ,Versinke denn! Ich konnt’ auch sagen: steige!*).
Er ist eine Bibelauslegung zugleich nach dem rein Mythischen und
dem bloff Menschlichen hin.» — Dieses umfangreiche Zitat aus
dem «Briefwechsel» war notig, denn es trifft den Kern von Kerényis
Hermes-Idee: das Wesen und die Transparenz des Psychopompos.
Kerényis Hermes-Studie triagt den Untertitel «Das Mythologem vom
minnlichen Lebensursprung» und behandelt das grofle Thema
unter zwel Hauptabschnitten: I. «Der Hermes der klassischen
Ueberlieferung» und II. «Der Hermes des Lebens und des Todes».

2 «Hermes der Seelenfithrer», Rhein-Verlag, Ziirich 1944.

103



In zehn besonderen, alle zuginglichen Quellen (Homer, Hesiod, die
Tragiker, die Monumente usw.) beriicksichtigenden Kapiteln gelangt
der Autor zu einem «tief» und «hoch» greifenden (wie es der Hermes-
Idee entspricht) Hermes-Begriff. Sofern man bei mythologischen Ge-
bilden iiberhaupt von «abschliefender Betrachtungsweise» reden kann,
indem man ein rundes Bild, gewonnen aus einem zeitlich hochst-
moglichen wissenschaftlichen Stand, meint, so ist dieses Ziel in der
Hermes-Studie von Kerényi erreicht: «Mit Hermes als Fithrer im
Leben — so lehrt uns die klassische Ueberlieferung — erhilt die
Welt einen besonderen Aspekt: jenen hermetischen, den wir kennen-
gelernt haben — einen Aspekt, der durchaus real ist und im Bereich
einer natiirlichen Welterfahrung verbleibt.» «Die hermetische Weise
war es, eine unvergeflliche Melodie der griechischen Mythologie,
die mit allen ihren Schwingungen vom Kabirisch-Silenischen
bis zum sprachbegabten Mittler- und Psychagogentum in diesen
Betrachtungen wiedererklingen sollte. Wer die Gefahren der aller-
tiefsten Tiefen und der allerneuesten Wege, die zu 6ffnen Hermes
immer bereit ist, nicht scheut, folge ihm und gelange als Forscher,
Deuter, Philosoph zu groflerem Funde, zu sichererem Besitz. Allen,
fiir die das Leben Abenteuer ist — ob Liebes- oder Geistesabenteuer
— 1st er der gemeinsame Fiihrer. Koinos Hermes!> — Das Mytho-
logem von der Urherme beweist die Bezogenheit des Absolut-Mann-
lichen auf die grofle Gottin Demeter, die in Theben Demeter Kabiria
heifit. So leitet sich das Mysterium der hermetischen «Vermittlung
zwischen Leben und Tod», Hermes’ Amt als «Urbote und — Mittler»,
der «sich zwischen dem absoluten Nein und dem absoluten Ja» be-
wegt, «oder noch richtiger: zwischen zwei gegeneinander gerichteten
,Nein’», «zwischen zwei Feinden, zwischen Weib und Mann», aus
jenem weiblichen Urgrund, jenem weiblichen Seelenreich ab, welches
in vielen Erscheinungsformen als das Mythologem der Demeter
Kabiria zutage tritt.

T ochter der Sonne®

Dieses Buch umfafit die Mythologeme griechischer Gottheiten, die
als der «Sonnensippschaft» zugehorig zu betrachten sind. Kerényi
geht dabei von der Theogonie des Hesiod aus, beniitzt aber auch
andere klassisch-mythische Quellen, wenn sie ihm zur Schaffung der
gottlichen Monographien niitzlich und wertvoll genug erscheinen.
Der Sonnenmythos ist vielleicht der vielgestaltigste, beziehungsreichste,
aber auch vielverzweigteste aller griechischen Mythen. Das aus nahe-

8 «Tochter der Sonne», Betrachtungen iber griechische Gottheiten. Mit
7 Tafeln. Rascher, Ziirich 1944.

104



liegenden Griinden. Das Sonnenerlebnis, ein menschliches Urerlebnis
par excellence, hat durch seine allzeitige Unmittelbarkeit unwill-
kiirlich Anreiz zu mythologischem Denken und Empfinden gegeben.
Es steht darum auch inmitten der griechischen Kosmogonie. Die
Sonnenbezogenheit der groflen griechischen Mythologie ist darum
erstrangig. Die Wirkungen der klassischen Sonnenmythen sind so
stark, dafl selbst der abstrakte Monotheismus des Christentums ihrer
nicht ganz zu entbehren vermag. Bei Kerényi steht: «Es ist ein selt-
sames Schauspiel der Religionsgeschichte, wie dann auch der Gott der
Christen sich Elemente der im Kult ausgedriickten Sonnenmythologie
aneignet, um den gleichen Mittelpunkt einnehmen zu kd&nnen.»
Der griechische Sonnenkult wirkt selbst in einem der grofiten deut-
schen Dichter, Friedrich Holderlin, Leben zeugend fort. Kerényis
Studien iiber die «Sonnentdchter» (abgeleitet vom Konig und Titanen:
Kirke und Medeia, die ihnen iibergeordneten Gottinnen: Hera,
Aphrodite und die Schwester der Kirke, Pasiphae, die «kretische
Sonnentochter») erstreckten sich {iber ein ungeheures Gebiet, das hier
nur zu umreiffen unmoglich ist. Kaum irgendwo in der griechischen
Mythologie wie gerade hier, wo die Mythen der Sonne mit Theogonie
und Kosmogonie in ursichlichem Zusammenhange stehen, offenbart
sich eine solche Differenziertheit in der Weltschau, in der Psychologie
des Menschenbildes, in der Symbolik eines «Zeitlos-Giiltigen», «Ewig-
Menschlichen» auf inter-humanem und {iber-humanem Daseinsgrund.
Keine Mythologie der Welt hat sonst dergleichen aufzuweisen. Daf}
der Autor dieses Buches einer Welt-Gotter- und Menschenschau ob
seinen Untersuchungen zum Philosophen wird, zum klassischen
Religionsphilosophen katexochen, das wundert den nicht, der sich die
Miihe nimmt, thm ins Labyrinth der Sonnenmythologeme mit ihrer
heliozentrischen Geschlechterreihe zu folgen. Furcht, Ehrfurcht, Ahnen
und Begeisterung sind die Primissen einer seltsamen mythologischen
Ich-Bezogenheit. Mythologie wird hier zu Philosophie, weil sie Er-
kenntnis wird, und zum System, weil sie sich ihm zur Weltanschauung
rundet, zu der er bekenntnishaft steht: «Mythologische Vorginge
sind auflerzeitlich, sie sind grundlegend und vorbildlich fiir das ganze
menschliche Dasein, unabhingig von seiner jeweiligen zeitlichen Be-
dingtheit.»

Prometheus*

Wohl die problematischste unter den griechischen Gottergestalten
ist Prometheus, und in keiner kommt wie bei ithm der wahre Sinn

4 «Prometheus, das griechische Mythologem von der menschlichen Existenz.»
Rhein-Verlag, Ziirich 1946.

105



der Mythologie als «transzendente Wirklichkeitsforschung» zum
Ausdruck. «Unter allen Gottern der Griechen», sagt Kerényi, «hat
Prometheus die merkwiirdigste Beziehung zur Menschheit, eine Be-
ziehung, die durch Aehnlichkeit und durch Gegensitzlichkeit an die
Auffassung des Christentums von seinem Erloser erinnert. Prome-
theus steht fiir die Menschheit ein, macht gemeinsame Sache mit ihr
wie kein anderer Griechengott. Darin liegt die Aehnlichkeit mit der
Beziehung Christi zur Menschheit. Doch Christus erleidet die mensch-
liche Existenz als Mensch. Seine enge Beziehung zur Menschheit, eine
Voraussetzung seines Werkes, erscheint erst durch den Glauben der
Christen, er sei Gott, in ihrer ganzen Paradoxie. Paradox ist der
Glaube an die Gottlichkeit des als Menschen Erscheinenden und nicht,
dafl er gemeinsame Sache macht mit der Menschheit. Prometheus
erscheint nie als Mensch. Er ist ein mythologisches Wesen.» — Die
ganze Problematik der prometheischen Existenz liegt in diesen Zeilen
und zugleich auch die Tragik dieses als Gott sich offenbarenden Phi-
nomens. Er ist nicht Mensch, nimmt aber den «menschlichen Stand-
punkt» ein und nimmt darum Leiden auf sich: «Ungerechtigkeit —
Erleiden». Prometheus, der mondhafte Titane, ein Kabir wie Hermes
und Hephaistos, nimmt in der griechischen Mythologie eine Sonder-
stellung ein, indem er den menschlichen Gegenpol der olympischen
Zeusdynastie darstellt. Seine Menschenliebe, seine wesenhafte Be-
zogenheit zum «Menschlichen Standpunkt» veranlafit ihn, seinen
Freund, den Menschen, {iber dessen tierhafte Existenz, also gewisser-
maflen iiber sich selbst, als Geschdpf, hinauszufiihren, indem er thm
das Zeus geraubte gottliche Feuer schenkt. Dadurch — das Tier ist
feuerlos — wird «die menschliche Existenz zur menschlichen Existenz,
zu einer immer noch tierisch verwundbaren, leidenden, sterbenden,
jedoch nicht sich tierisch fiigenden. Ja zu einer schon befreiten und
doch gefesselten und bestraften». — Das Leiden, das Prometheus als
Strafe fiir den Feuerdiebstahl auf sich zu nehmen hat, ist ein mensch-
liches, ein «moralisches» Leiden, das einem Grundzug menschlicher
Existenz entspricht. Die Losung und «Erlosung» des Prometheus er-
folgt in echt griechischem Stil und hat — immer in ihrer Mensch-
Bezogenheit — hoch-symbolischen Charakter. Das Mythologem des
Prometheus ist in seiner Schlufifassung der hochstmogliche Ausdruck
des menschlichen Existenz-Mysteriums iiberhaupt, des Mysteriums
von seiner Sterblich-Unsterblichkeit. Das Prometheus-Mythologem ist
mehr mensch-bezogen als jedes andere, es bedeutet, auf die Ebene des
groflen Symbols gehoben, die grundsitzliche Auseinandersetzung mit
dem Mensch-Gott-, Freiheit-Gebundenheit-, Sterblich-Unsterblich-
keits-Problem. Der prometheische Schrei nach dem «ersehnten Tode»
bedeutet den kreatiirlichen Schrei nach Qual-Erl6sung, Erlosung aus

106



Hier- und Dort-Gebundenheit, zugleich aber auch Hoffnung auf
Unsterblichkeit, wie sie in der Gottlichkeit des Prometheus verhei-
Bungsvoll bereits innewohnt. Kerényi, der bei seiner wundervollen
Auseinandersetzung mit dem gewaltigen Stoff in erster Linie der
Prometheus-Trilogie des Aischylos, aber auch anderen Quellen
(Hesiod, Homer, Pindar usw.) gefolgt ist, erhebt das Prometheus-
Mythologem zu einem menschlichen Philosophem grundsitzlichen
Ranges.

Die Geburt der Helena®

«Wirken auf das Eine, Wesentliche hin...
den Menschen in seinem zeitlosen Bestand,
erfafit durch seine vielen Seinsmoglichkeiten»

.. steht als Eingangswort zum Heft, das neun wesentliche Aufsitze
zusammenfaflt, deren letzter, «Grundbegriffe und Zukunftsmoglich-
keiten des Humanismus», die Folgerung aus aller Beschdftigung mit
der klassischen Mythologie darstellt. Die Untersuchungen in dieser
Schrift, die unter dem Generalthema «Humanistische Schriften» ver-
einigt sind, sind motivisch fiir Kerényis Schaffen tiberhaupt, und sie
hitten darum eigentlich, wenn nicht der «Brief an junge Humanisten»
mit dabei wire, der das Dach iiber dem riesigen GebZude bildet, an
den Anfang dieser Betrachtungen gehort. Der Helena-Mythos, der
die teleologische Ur-Hochzeit des Zeus mit der Nemesis (die mytho-
logische Verkorperung der «Kosmischen Rache») einschliefit, ist der
Mythos von der Urweiblichkeit der Schuld. Das Epos Kypria be-
richtete von der Flucht und den Verwandlungen der Nemesis, die sich
dem Liebesverlangen des Zeus entziehen will, um ihre Jungfraulich-
keit zu bewahren: «Ihre Flucht und ihre Verwandlungen bezeugen
nach der Absicht des Kypriendichters ihre Allgemeingiiltigkeit als
einer seienden geistigen Ordnung, die mit den folgenden Worten aus-
zudriicken ist: was verletzt wird, richt sich. Diese Ordnung 1488t sich
nicht iibertreten: die Nemesis ist eben dann und darin im hdchsten
Mafle und am vornehmlichsten sie selbst, wo sogar sie verletzt und
scheinbar bezwungen wird. Durch Verl'etzung vermehrt sich der
Rachegeist: die Nemesis gebiert und wird in ihrer Tochter, der
Helena, neu geboren.» — Dadurch erhilt nun freilich die Schuldfrage
einen gehmmmsvollen, Zeus-bezogenen, maskulinen Aspekt. Kereny1
filhrt weiter aus: «Die uralte Lehre daft das Leid als Vergeltung
durch das Weib auf die Welt kam, ist uns allen wohlbekannt. Sie

5 «Die Geburt der Helena, samt humanistischen Schriften aus den Jahren
1943—45.» Rhein-Verlag, Ziirich 1945.

107



steht in altorientalischer mythischer Fassung am Anfang unserer Bibel.
Wie man im einzelnen den Wortlaut der Paradiesesgeschichte erklart,
geht uns hier nichts an. Die Hauptsache bleibt unzweifelhaft: sie
erzihlt uns, daf} das durchaus weibliche Gebaren des ersten Weibes
Elend und Tod als Strafe zum Geschick der Menschheit macht. Und
wir begegnen nicht nur hier einer uralten Geschichte, die das Urweib
als Quelle des Leidens auf Erden und zugleich jenes Leiden als
verschuldetes hinstellt.» Zum Helena-Mythus des Homer sagt
Kerényi: «Und so ist auch die Helenagestalt Homers symbolisch;
womit nicht gesagt werden will, daf} sie nur symbolisch oder daf} sie
in einem anderen Sinn symbolisch sei, als es die Gestalten — auch die
geschichtlichen — in jeder groflen Dichtkunst, etwa bei Shakespeare
oder Goethe, sind. Entweder Nemesis oder Aphrodite: das sind die
beiden Moglichkeiten der weiblichen Schénheit, wovon die Wand-
lungen des Nemesis- und Helena-Mythos erzahlen. Entweder die
Tochter der Nemesis bleiben und aus der Quelle des Siindenbewuf3t-
seins sich zur Strafe der Menschheit erheben (und das weist Homer
zurlick), oder (und dafiir ist die Helena der Ilias das ewige Symbol)
bei der schweren, gleichgiiltigen Herrin dienen und den reinen, schuld-
losen Glanz der Aphrodite tragen als eigenes und als der sterblichen
Minner tragisches Schicksal.»

Die zweite Studie befafit sich mit dem Begriff «Geist» und setzt
sich mit der «Krise der Altertumswissenschaft», die notwendigerweise
zu einer «Krise der Geisteswissenschaften» iberhaupt werden muflte,
grundsitzlich auseinander. Kerényi gelingt es, den «Geist» als Rea-
litdt, als Ur-Seiendes von seiner klassisch-mythologischen Voraus-
setzung und den «Heiligen Texten des Christentums» abzuleiten, ihn
als «rein-existent» zu beweisen und von seinen profanierenden Attri-
buten zu befreien: «Man trennte den Geist durch eine papierne Vor-
nehmheit vom todlichen Ernste der unmittelbar erfahrbaren Wirk-
lichkeiten des Lebens, verkannte in ihm eine Urerfahrung der Mensch-
heit, welche, wie etwa auch die Urerfahrung der Liebe, nicht allen in
gleichem Mafie zuteil wird.»

Man kann es wagen, iiber die folgenden Aufsitze, «Mysterien der
Kabiren», «Castello di Tegna», «Die Heiligkeit des Mahles im Alter-
tum», «Mnemosyne-Lemosyne», «Selbstbekenntnisse des Livius» und
«Ueber das Klassische» hinweg zum letzten Aufsatz «Brief an junge
Humanisten» iiberzugehen, nicht mit der Absicht, damit anzudeuten,
daf} sie minderwertig seien: das Gegenteil ist natiirlich der Fall; denn
es handelt sich dabei um Kabinettstiicke eines philologisch-philoso-
phisch bemiihten Geistes, der keinen unklaren Rest in seinem mytho-
logischen System zu dulden gewillt ist, der eindringt ins dunkle Reich

108



der «Mysteria», der die Begriffe reinigt, sie klassisch-neu erstehen
laft, um sie in der Symmachie von Symbolon und Gleichnis seinem
Humanismus, von dem jetzt die Rede sein soll, dienstbar zu machen.
Der Begriff «Humanismus», dessen logische Folge «Humanitit» ist,
erfahrt in dieser letzten, bezwingenden Studie dieses Heftes, die sich
zundchst mit der «nur» historischen Philologie scharf auseinandersetzt,
eine begliickende Klirung. Kenntnis und Erkenntnis sind nicht Ziel
antiker Forschung, sondern Zweck. Das «Homo sum, nil humani a me
alienum puto» des Terenz, das blofle «Mensch-Sein» ist die Grundlage
fiir den bewegenden Humanismus, Ziel aber ist der «<homo humanus»,
der «menschliche Mensch», «das in Griechenland und Rom angestrebte
Ideal des all-empfinglichen, -erduldenden, -verstehenden und -aus-
sprechenden Menschen». Der Vers des Menander, «Was fiir ein liebes,
nettes Ding ist der Mensch — wenn er Mensch ist», weist auf den Un-
Menschen hin, der aber auch — und trotzdem — Mensch ist. Das
Auftauchen des «ungeheuerlichen Menschenantlitzes» als entsetzliche
Realitdt im zweiten Weltkrieg stellt an den Humanismus, wenn er
«wirklich eine philosophische Weltanschauung sein will», ungeahnte
neue Forderungen: «Die Starrheit des alten Stils der humanistischen
Beschidftigungen — der Studien, der Forschung, der Erziehung der
Forscher und der Lehrer — von ihrer Arbeit in der Schule sei jetzt
nicht die Rede — muf} aufgeldst und einem neuen Bediirfnis unter-
geordnet werden: dem Heilungsbediirfnis der Menschheit. Die Neu-
orientierung aller humanistischen Studien im weitesten Sinne, aller
Wissenschaften, die mit dem Menschen zu tun haben, wire heute von
diesem Bediirfnis aus erwigenswert: eine Neuorientierung auf eine
‘Weise, dafl im Mittelpunkt ihres Bezichungssystems die Medizin zu
stehen kommyt. Freilich eine Medizin des ganzen Menschen, welche die
Tiefenpsychologie ebenso mitumfafit wie etwa die Biologie, und die
neben ihrer praktischen Aufgabe, den individuellen Heilungen, auch
den Aufbau jener Anthropologie vor Augen hat, welche die wissen-
schaftliche Grundlage des Humanismus als philosophischer Welt-
anschauung wird bilden konnen» ... «nie der Verzicht auf die
Kenntnis des Menschen und Unmenschen, des Segens- und Gefahren-
reichen in uns, auf die Grundlage unserer Wissenschaft, unseres
bewufiten Menschentums, unseres Humanismus!» —

Damit, obwohl der Stoff dieser reichen Studie noch zu mancher
dankbaren Bemerkung Anlaf} bote — namentlich auch das «Typho-
nische», das in den Menschenmassen zum Ausdruck und Ausbruch
kommt, zu dessen «offenkundigen Trigern diese durch ungeheure
staatliche Machtmittel gemacht wurden» — ist der Uebergang zur
letzten, hier zu betrachtenden Arbeit Karl Kerényis gegeben.

109



Bachofen und die Zukunft des Humanismus®

Bachofen: «...Dieses Beispiel wissenschaftlich iiberholter, huma-
nistisch noch immer nicht eingeholter Bemiihungen um das wahre und
gefahrdete Bild des Menschen.» In diesem Satz liegen Tragik und
Grofde dieses Mannes zugleich. Kerényi bekennt sich in seinem schonen
Versuch {iber Bachofen emphatisch zum Bachofenschen Humanismus,
der zu dem seinen in nicht zu leugnender verwandtschaftlicher Be-
ziehung steht. Geist, Gleichnis und Symbol sind die Bezwinger des
Stoffes. Im Mythos wird er zum menschlichen Seinsgrund. Dieser ist
Geist-gezeugt, und nur in ihm wirkt Geist ewig-zeugend fort. Bach-
ofens Bekenntnis zum Altertum entspringt und entspricht seinem
eigenen menschlich-personlichen Streben nach Vollkommenheit. So ist
sein Griechenlanderlebnis die Bestdtigung einer innern Bereitschaft,
eines bereits a priori «So-Seins», Kerényi sagt sehr schon: «Seine
Begegnung mit Griechenland hatte einen durchaus personlichen Cha-
rakter und bezog sich nicht auf Teile oder Einzelheiten, sondern auf
das Ganze und Wesentliche. So kénnen nur Erkenntnisse, die auch das
Ganze oder doch das Wesentliche betreffen, nicht aber Einzeldeutun-
gen bestitigt werden — bestitigt, falls man solche Erkenntnisse mit-
bringt und auf klassischem Boden das Wiedererkennen des einmal
schon Erkannten wieder erlebt. Das war der Fall Bachofens. Der
Beweis der wissenschaftlichen Richtigkeit seines Erlebnisses 1488t sich
nie durch das Aufzeigen von Uebereinstimmungen mit Greifbarkeiten
erbringen, sondern nur durch das Mitmachen des Wiedererkennens,
dessen erste Bedingung ist: dieselbe erste Erkenntnis zu haben.» Und:
«Fiir Bachofen ist nichts so wichtig als gerade ,der Anfang der Dinge’.
Als einer, der gleichsam noch den Nachgeschmack der Siifle des Ur-
zustandes in seinem Munde hat, glaubt er fest an die Moglichkeit eines
ununterbrochenen Zusammenhangs mit dem Uranfang. Dadurch wird
seine Wertung der Tradition bestimmt. Die Ueberlieferung von den
gottlichen Urspriingen Roms und der antiken Staaten ist ihm dazu
da, um iiber thre Ursprungsnihe hinauszugelangen: in der Richtung
nach dem ,ewigen Ursprung’ hin. Hier ist thm — das sagt er
in der Einleitung zum ,Mutterrecht’ ausdriicklich — Mythologie
ebenso recht wie Geschichte.» — Der Weg Bachofens ist, um in der
mythologischen Terminologie zu verharren, ein hermetischer Weg,
unnachahmbar in seiner individualistischen Gegegebenheit, es ist
eine mythische «Fahrt zu den ,Miittern’». Seiner wirklichen Griechen-
landreise entsprach — oder ging voraus — die immanente, her-
metische. Die Kritik hat Weg und Methode Bachofens angefochten.

6 «Bachofen und die Zukunft des Humanismus — mit einem Intermezzo
iiber ,Nietzsche und Ariadne‘.» Rascher, Ziirich 1945.

110



Der Geist aber hat ithn «ins Rechte gesetzt», und fiir den wahren
Humanisten sind beide gleich wunderbar. Kerényi nennt Bach-
ofen einen «menschlichen Menschen unter den grofiten Gelehrten:
in seinem Ringen mit der Frage nach dem Ursprung und Utr-
zustand .. .» «Und wie vorlidufig auch seine Antworten auf diese
Frage sein mogen», sagt Kerényi, «wirkt er durch jenes ,innere
Schicksal’, durch das Ringen selbst, als Vorbereiter einer wirklich
humanen Wissenschaft von dem antiken Menschen und dem Men-
schen iiberhaupt...»

Die zweite Studie dieses letzten Heftes, das «Intermezzo iiber
Nietzsche und Ariadne» ist, in mittelbarem Zusammenhang mit dem
«Fall Bachofen» geschaffen, eine geistreiche Untersuchung tiber die
hintergriindige Existenz des Dionysischen im «Fall Nietzsche». Nietz-
sches Selbstidentifizierung mit Dionysos weicht — von einer Lebens-
spannung zur andern — seinem Ariadne-Komplex. Und diese Ariadne
(mit threm Labyrinth), wer ist sie in Nietzsches Fall?: «Seine eigene,
verleugnete und miffhandelte weichere und weiblichere Hilfte, die in
der grofien Mythologie wesentlich zu Dionysos gehort...» «Ange-
sichts des bekannten Schicksals von Nietzsche», schreibt Kerényi
spater, «brauchen wir nicht weiter zu fragen, ob er zum Griechentum,
ob sein Dionysos zum grofien Gott der Griechen eine wirkliche Be-
zichung hatte. Die Beziehung war echt, wie die Tragodie, in der er
zugrunde ging. Sein eigenes, erlebtes und in seinem Leben dennoch
nicht verwirklichtes Mythologem von der Einheit des Dionysos und
der Ariadne zeigt uns auch, dafl er nicht am dionysischen Griechen
zugrunde ging, den er eben nie verwirklichte, sondern an jenem
andern, allzuminnlichen Wesen, das er in sich trug und das sein
Schicksal mitbestimmte und entschied.» Doch geht es Kerényi nicht um
das Gesamtproblem Nietzsches, sondern einzig und allein um seinen
aus der klassischen Altertumswissenschaft hergeleiteten Humanismus.
Bachofen und Nietzsche haben beide — dem einen ward’s zum Heil,
dem andern zum Untergang — thr Wissen um das Griechentum
«schicksalshaft erlebt»: «Die beiden sonderbaren Basler Professoren
mit ihren so verschieden gestalteten Lebenswerken, mit ihren so eigen-
timlichen ,inneren Schicksalen‘ und ihrem noch eigenartigeren Gang
zu den Urspriingen, nach dem Reich der Miitter, die fiir den jiingeren
die dionysische K6nigin Ariadne allein und unerreichbar vertrat, sind
uns die nichsten gewaltigen Beispiele eines solchen Wissens.» — Der
eine gelangte dadurch zu einer «Ganzheit», der andere starb an «Zer-
rissenheit».

Wir beenden wunsere Betrachtung iiber die mythisch-saumlosen
Schriften Professor Karl Kerényis, der fiir seine Eignung als Weg-
bereiter eines kommenden Humanismus darin weithinweisendes

111



Zeugnis abgelegt, indem er die klassische Altertumswissenschaft in
eine Philosophie des Humanismus iibergefiihrt hat, mit der An-
fiihrung des letzten Abschnittes seines Nietzsche-Versuches.

Der Humanist wird, falls er heil wegkommt und falls es seines-
gleichen in der Zukunft iberhaupt noch geben wird, neben Apollon
und Dionysos auch dem Asklepios seine Verehrung darbringen.
Er wird seine traditionelle Aufgabe als Erzieher der europiischen
Menschheit, als ithr Mahner an die hohen Moglichkeiten des
Menschseins, nur dann wieder tibernehmen konnen, wenn auch die
fruchtbaren und furchtbaren Tiefen desselben Menschseins, die Ur-
spriinge von allem Guten und Bosen, erkannt werden. Nicht mehr
uns unbedacht darauf zu verlassen: ohnehin sei uns nichts Menschliches
fremd, sondern alles Menschliche samt seiner Wurzeln durchsichtig
und dadurch vielleicht auch heilsam zu machen — erst das wird den
Sinn des wahren Humanismus erfiillen.

112



	Vom griechischen Mythos zum modernen Humanismus : zu den schweizerischen Schriften Karl Kerényis

