
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Vom griechischen Mythos zum modernen Humanismus : zu den
schweizerischen Schriften Karl Kerényis

Autor: Basler, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM GRIECHISCHEN MYTHOS ZUM
MODERNEN HUMANISMUS

Z« den schweizerischen Schriften Karl Kerényis

VON OTTO BASLER

Romandichtung und Mythologie

In das komplexe Werk Prof. Kerényis einzuführen, ist vielleicht
sein unlängst veröffentlichter Briefwechsel mit Thomas Mann am
besten geeignet.1 Jedoch nicht um bloße Einführung handelt es sich bei
diesem menschlich und wissenschaftlich gleich hochstehenden
Briefaustausch, sondern um das Werden und Wachsen einer neuen
Menschheitsidee, gewonnen aus dem Zentralaspekt der großen klassischen

Mythologie, die — das müssen wir im Fall Kerényi klar
vorausschicken — zum bloßen Historizismus der meisten klassischen Philologen

in scharfem Gegensatze steht. Dieser hat vor Welt und Menschheit

versagt, weil er wohl das «Material», nicht aber den menschlichgeistigen

Daseinsgrund zu erkennen oder auszuwerten vermochte; er
ist zur «Wissenschaft des Nichtwissenswerten» geworden und hat
durch sein fatales Ignorabimus zu kritischer Stunde am Geiste Verrat
geübt, als von verbrecherischer Hand der menschliche Urmythos
geraubt und in den unmenschlichen von «Rasse, Blut, Volk und
Boden», den «Mythos des 20. Jahrhunderts», umgebogen wurde. An
Stelle des humanen Mythos trat ein bewußt gewollter und geschaffener

anti-humaner, ein Pseudomythos, und tat das blutige Werk, das

man den «Zweiten Weltkrieg» nennt.
Diesem Pseudomythos stellten sich von Anfang an — so berichtet

der Briefwechsel — Romanschriftsteller und wahrer Mythologe
entgegen, einzig darauf bedacht, den Diebstahl, kein «hermetischer», da

er unmenschlich war, durch das Eröffnen neuer mythischer
Wirklichkeitsgründe, hergeleitet aus den altehrwürdigen göttlich-menschlichen
Gegebenheiten, zu kompensieren. So bedeutet dieser Briefaustausch
zwischen Thomas Mann und Karl Kerényi Kampf, gemeinsamen
Kampf um ein ideales Menschheitsbild, das einer satanischen
Verfälschung zum Opfer gefallen war. Es ist wohl ein ans Wunderbare

1 Karl Kerényi: «Romandichtung und Mythologie.» Ein Briefwechsel mit
Thomas Mann. Herausgegeben zum siebzigsten Geburtstag des Dichters
am 6. Juni 1945. Rhein-Verlag, Zürich 1945.

1 0 1



grenzender «Zufall», daß sich der klassische Altertumsforscher und
der Dichter von «Josef und seine Brüder» auf derselben Ebene und
im selben Streben trafen, im Bestreben nämlich, den Mythos aus
Räuberhänden zu befreien und ihn «um- und zurückzufunktionieren».
Die Not, die geistige Not hat das zustande gebracht, und es ist
beglückend, in diesem «geheimnisvollen Spiel des Geistes» ein
verheißungsvolles Zeichen zu erkennen.

Die wahren Mythen sind nicht tot, das haben sie bewiesen und sich

gegen die gerichtet, die sie schändlich mißbrauchten. Sie sind der
Ausdruck der Lebensgesetzlichkeit aus erster Hand, Gleichnisse und
Symbole unrealisierbarer Urwirklichkeiten. Die philologisch-philosophische

Auswertung der Mythen sowohl wie die romanhaft-dichterische

mag transzendentalen Charakter haben: Immer bleibt der
Mensch mythischer Mittelpunkt, Zentralobjekt eines jeden echten

Mythos. Thomas Mann und Karl Kerényi sind beide wahre Mythenkenner

— besser gesagt: "Wiedereroberer dieses Gebietes —; gleichviel
ob der eine von der exakten Altertumswissenschaft herkommt und
der andere von der mythischen Intuition seines dichterischen
Ingeniums aus wirkt. Beider Briefe, in ihrer geistig-mythologischen Auf-
einanderbezogenheit und stofflichen Durchdringung, haben, trotz der
totalen Verschiedenheit der Quellen, den selben generellen Nenner:
Errettung des wahren Mythos, Nutzbarmachung mythischer
"Wirklichkeiten zum Dienst am Menschen der Gegenwart. Dabei handelt
es sich nicht um ein Verpflanzenwollen des Menschen aus klassischer

Vergangenheit und biblisch-mythischer Vorzeit, sondern um die

Erhaltung, Sichtbarmachung und Anwendung ewiger menschlicher
Symbolwerte, das heißt der einzigen reinen Offenbarungen des Geistes.

Der Titel der Schrift «Romandichtung und Mythologie» gibt ja
nicht erschöpfende Auskunft über das große Wollen des Inhaltes und
seine vielverzweigten Anspielungen; er bleibt literarische Formel, die
aber in umfassender Weise «höhere Wirklichkeiten» zu erschließen

vermag. Den Briefen beider Autoren kommt darum, literarisch und
philologisch, eine besondere Bedeutung zu, weil sie auf seltsam
anziehende'Weise vom Sichentwickeln und Großwerden der mythologischen

Idee innerhalb zweier verschiedener Werke und Welten
berichten: der wissenschaftlichen und der dichterischen. Eingebung und
Wissen schließen sich nicht aus, sondern suchen, finden und
durchdringen sich, entzünden sich gegenseitig und tragen gemeinsame
Früchte auf eine Weise, die an sich allein schon mythisch-mystische
Art hat: «... auch ist es selten, daß sich ein so profundes Wissen von
der Vergangenheit mit so guten Beziehungen zum gegenwärtigen
schöpferischen Geist verbindet... Es ist merkwürdig, wie gleich
unsere Gedanken zuweilen laufen», schreibt Thomas Mann. «Der

l 0 2



Josef-Roman ist schon jetzt — durch seinen hermetischen Standpunkt
zwischen Mythos und rein menschlicher Geschichte — dem griechischen

Roman nahe verwandt», sagt Kerényi.

Hermes2

Die Hermes-Idee, namentlich aber der Hermes-Psychopompos,
spielt im Romanwerk Thomas Manns eine größere Rolle, als sein

genialer, mit der mythologischen Gegebenheit intuitiv und haarscharf
vertrauter Autor selber ahnen mochte. Es bedurfte des wissenschaftlich

arbeitenden Mythologen Kerényi, um die hermetischen Spiele,
die äußerst anziehenden Wirkungen des Psychopompos im «Zauberberg»

und namentlich im «Josef» herauszustellen: «Mit dem Lesen
des Jungen Joseph' bin ich fertig, nicht fertig aber mit dem Buch
selbst, ebenso wie man mit Faust II nie ,fertig' wird. Das hängt wohl
auch mit der hermetischen Natur dieses Werkes zusammen. Hermetisch

war schon die Situation des ,Bildungsreisenden' Hans Castorp,
insofern dieser ein auf den Führer im ,Hades' und aus dem ,Hades'
Angewiesener war. Und nicht umsonst ist mir auch Faust II hier
eingefallen: es ist ein hermetischer Weg der zu den ,Müttern', in die
klassische Walpurgisnacht, in die Sphäre der Lemuren, überallhin, wo
es dort heidnisch und zugleich deutsch ist, in der — im nachheidnischen

Europa sonst unerreichten — primären Weise des Mythos. (,Von den
Göttern verehren sie am meisten Mercur'... Tacitus, Von den

Germanen, cap. 9.) Zum hermetischen ,Mythos' der Deutschen haben wir
jetzt ihren hermetischen ,Roman', in dem Sinne, wie ich den Ort des

Romans neben dem Mythos bestimmt zu haben glaube. Im Jungen
Joseph' finde ich auch die Rechtfertigung dieser Auffassung vom
,Romanhaften' ganz klar ausgedrückt: ,Wer will sagen — liest man
Seite 65 —, wo die Geschichten ursprünglich zu Hause sind, droben
oder drunten?' Gerade diese Frage bezeichnet den hermetischen Punkt,
den dieser Roman einnimmt (übereinstimmend mit Faust in der
,finstern Galerie': ,Versinke denn! Ich könnt' auch sagen: steige!').
Er ist eine Bibelauslegung zugleich nach dem rein Mythischen und
dem bloß Menschlichen hin.» — Dieses umfangreiche Zitat aus
dem «Briefwechsel» war nötig, denn es trifft den Kern von Kerényis
Hermes-Idee: das Wesen und die Transparenz des Psychopompos.
Kerényis Hermes-Studie trägt den Untertitel «Das Mythologem vom
männlichen Lebensursprung» und behandelt das große Thema
unter zwei Hauptabschnitten: I. «Der Hermes der klassischen

Ueberlieferung» und II. «Der Hermes des Lebens und des Todes».

2 «Hermes der Seelenführer». Rhein-Verlag, Zürich 1944.

103



In zehn besonderen, alle zugänglichen Quellen (Homer, Hesiod, die

Tragiker, die Monumente usw.) berücksichtigenden Kapiteln gelangt
der Autor zu einem «tief» und «hoch» greifenden (wie es der Hermes-
Idee entspricht) Hermes-Begriff. Sofern man bei mythologischen
Gebilden überhaupt von «abschließender Betrachtungsweise» reden kann,
indem man ein rundes Bild, gewonnen aus einem zeitlich
höchstmöglichen wissenschaftlichen Stand, meint, so ist dieses Ziel in der
Hermes-Studie von Kerényi erreicht: «Mit Hermes als Führer im
Leben — so lehrt uns die klassische Ueberlieferung — erhält die
Welt einen besonderen Aspekt: jenen hermetischen, den wir kennengelernt

haben — einen Aspekt, der durchaus real ist und im Bereich
einer natürlichen Welterfahrung verbleibt.» «Die hermetische Weise

war es, eine unvergeßliche Melodie der griechischen Mythologie,
die mit allen ihren Schwingungen vom Kabirisch-Silenischen
bis zum sprachbegabten Mittler- und Psychagogentum in diesen

Betrachtungen wiedererklingen sollte. Wer die Gefahren der allertief

sten Tiefen und der allerneuesten Wege, die zu öffnen Hermes
immer bereit ist, nicht scheut, folge ihm und gelange als Forscher,
Deuter, Philosoph zu größerem Funde, zu sichererem Besitz. Allen,
für die das Leben Abenteuer ist — ob Liebes- oder Geistesabenteuer

— ist er der gemeinsame Führer. Koinos Hermes!» — Das Mytho-
logem von der Urherme beweist die Bezogenheit des Absolut-Männlichen

auf die große Göttin Demeter, die in Theben Demeter Kabiria
heißt. So leitet sich das Mysterium der hermetischen «Vermittlung
zwischen Leben und Tod», Hermes' Amt als «Urbote und — Mittler»,
der «sich zwischen dem absoluten Nein und dem absoluten Ja»
bewegt, «oder noch richtiger: zwischen zwei gegeneinander gerichteten
,Nein'», «zwischen zwei Feinden, zwischen Weib und Mann», aus
jenem weiblichen Urgrund, jenem weiblichen Seelenreich ab, welches
in vielen Erscheinungsformen als das Mythologem der Demeter
Kabiria zutage tritt.

Töchter der Sonne3

Dieses Buch umfaßt die Mythologeme griechischer Gottheiten, die
als der «Sonnensippschaft» zugehörig zu betrachten sind. Kerényi
geht dabei von der Theogonie des Hesiod aus, benützt aber auch
andere klassisch-mythische Quellen, wenn sie ihm zur Schaffung der
göttlichen Monographien nützlich und wertvoll genug erscheinen.
Der Sonnenmythos ist vielleicht der vielgestaltigste, beziehungsreichste,
aber auch vielverzweigteste aller griechischen Mythen. Das aus nahe-

3 «Töchter der Sonne», Betrachtungen über griechische Gottheiten. Mit
7 Tafeln. Rascher, Zürich 1944.

104



liegenden Gründen. Das Sonnenerlebnis, ein menschliches Urerlebnis

par excellence, hat durch seine allzeitige Unmittelbarkeit unwillkürlich

Anreiz zu mythologischem Denken und Empfinden gegeben.
Es steht darum auch inmitten der griechischen Kosmogonie. Die
Sonnenbezogenheit der großen griechischen Mythologie ist darum
erstrangig. Die Wirkungen der klassischen Sonnenmythen sind so

stark, daß selbst der abstrakte Monotheismus des Christentums ihrer
nicht ganz zu entbehren vermag. Bei Kerényi steht: «Es ist ein
seltsames Schauspiel der Religionsgeschichte, wie dann auch der Gott der
Christen sich Elemente der im Kult ausgedrückten Sonnenmythologie
aneignet, um den gleichen Mittelpunkt einnehmen zu können.»
Der griechische Sonnenkult wirkt selbst in einem der größten
deutschen Dichter, Friedrich Hölderlin, Leben zeugend fort. Kerényis
Studien über die «Sonnentöchter» (abgeleitet vomKönig und Titanen:
Kirke und Medeia, die ihnen übergeordneten Göttinnen: Hera,
Aphrodite und die Schwester der Kirke, Pasiphae, die «kretische
Sonnentochter») erstreckten sich über ein ungeheures Gebiet, das hier
nur zu umreißen unmöglich ist. Kaum irgendwo in der griechischen
Mythologie wie gerade hier, wo die Mythen der Sonne mit Theogonie
und Kosmogonie in ursächlichem Zusammenhange stehen, offenbart
sich eine solche Differenziertheit in der Weltschau, in der Psychologie
des Menschenbildes, in der Symbolik eines «Zeitlos-Gültigen», «Ewig-
Menschlichen» auf inter-humanem und über-humanem Daseinsgrund.
Keine Mythologie der Welt hat sonst dergleichen aufzuweisen. Daß
der Autor dieses Buches einer Welt-Götter- und Menschenschau ob
seinen Untersuchungen zum Philosophen wird, zum klassischen

Religionsphilosophen katexochen, das wundert den nicht, der sich die
Mühe nimmt, ihm ins Labyrinth der Sonnenmythologeme mit ihrer
heliozentrischen Geschlechterreihe zu folgen. Furcht, Ehrfurcht, Ahnen
und Begeisterung sind die Prämissen einer seltsamen mythologischen
Ich-Bezogenheit. Mythologie wird hier zu Philosophie, weil sie
Erkenntnis wird, und zum System, weil sie sich ihm zur Weltanschauung
rundet, zu der er bekenntnishaft steht: «Mythologische Vorgänge
sind außerzeitlich, sie sind grundlegend und vorbildlich für das ganze
menschliche Dasein, unabhängig von seiner jeweiligen zeitlichen
Bedingtheit.»

Prometheus4

Wohl die problematischste unter den griechischen Göttergestalten
ist Prometheus, und in keiner kommt wie bei ihm der wahre Sinn

4 «Prometheus, das griechische Mythologem von der menschlichen Existenz.»
Rhein-Verlag, Zürich 1946.

105



der Mythologie als «transzendente Wirklichkeitsforschung» zum
Ausdruck. «Unter allen Göttern der Griechen», sagt Kerényi, «hat
Prometheus die merkwürdigste Beziehung zur Menschheit, eine
Beziehung, die durch Aehnlichkeit und durch Gegensätzlichkeit an die
Auffassung des Christentums von seinem Erlöser erinnert. Prometheus

steht für die Menschheit ein, macht gemeinsame Sache mit ihr
wie kein anderer Griechengott. Darin liegt die Aehnlichkeit mit der
Beziehung Christi zur Menschheit. Doch Christus erleidet die menschliche

Existenz als Mensch. Seine enge Beziehung zur Menschheit, eine

Voraussetzung seines Werkes, erscheint erst durch den Glauben der
Christen, er sei Gott, in ihrer ganzen Paradoxie. Paradox ist der
Glaube an die Göttlichkeit des als Menschen Erscheinenden und nicht,
daß er gemeinsame Sache macht mit der Menschheit. Prometheus
erscheint nie als Mensch. Er ist ein mythologisches Wesen.» — Die
ganze Problematik der prometheischen Existenz liegt in diesen Zeilen
und zugleich audi die Tragik dieses als Gott sich offenbarenden
Phänomens. Er ist nicht Mensch, nimmt aber den «menschlichen
Standpunkt» ein und nimmt darum Leiden auf sich: «Ungerechtigkeit —
Erleiden». Prometheus, der mondhafte Titane, ein Kabir wie Hermes
und Hephaistos, nimmt in der griechischen Mythologie eine
Sonderstellung ein, indem er den menschlichen Gegenpol der olympischen
Zeusdynastie darstellt. Seine Menschenliebe, seine wesenhafte Be-
zogenheit zum «Menschlichen Standpunkt» veranlaßt ihn, seinen

Freund, den Menschen, über dessen tierhafte Existenz, also gewissermaßen

über sich selbst, als Geschöpf, hinauszuführen, indem er ihm
das Zeus geraubte göttliche Feuer schenkt. Dadurch — das Tier ist
feuerlos — wird «die menschliche Existenz zur menschlichen Existenz,
zu einer immer noch tierisch verwundbaren, leidenden, sterbenden,
jedoch nicht sich tierisch fügenden. Ja zu einer schon befreiten und
doch gefesselten und bestraften». — Das Leiden, das Prometheus als

Strafe für den Feuerdiebstahl auf sich zu nehmen hat, ist ein menschliches,

ein «moralisches» Leiden, das einem Grundzug menschlicher
Existenz entspricht. Die Lösung und «Erlösung» des Prometheus
erfolgt in echt griechischem Stil und hat — immer in ihrer Mensch-

Bezogenheit — hoch-symbolischen Charakter. Das Mythologem des

Prometheus ist in seiner Schlußfassung der höchstmögliche Ausdruck
des menschlichen Existenz-Mysteriums überhaupt, des Mysteriums
von seiner Sterblich-Unsterblichkeit. Das Prometheus-Mythologem ist
mehr mensch-bezogen als jedes andere, es bedeutet, auf die Ebene des

großen Symbols gehoben, die grundsätzliche Auseinandersetzung mit
dem Mensch-Gott-, Freiheit-Gebundenheit-, Sterblich-Unsterblich-
keits-Problem. Der prometheische Schrei nach dem «ersehnten Tode»
bedeutet den kreatiirlichen Schrei nach Qual-Erlösung, Erlösung aus

1 06



Hier- und Dort-Gebundenheit, zugleich aber auch Hoffnung auf
Unsterblichkeit, wie sie in der Göttlichkeit des Prometheus
verheißungsvoll bereits innewohnt. Kerényi, der bei seiner wundervollen
Auseinandersetzung mit dem gewaltigen Stoff in erster Linie der

Prometheus-Trilogie des Aischylos, aber auch anderen Quellen
(Hesiod, Homer, Pindar usw.) gefolgt ist, erhebt das Prometheus-
Mythologem zu einem menschlichen Philosophem grundsätzlichen
Ranges.

Die Geburt der Helena?

«Wirken auf das Eine, Wesentliche hin
den Menschen in seinem zeitlosen Bestand,
erfaßt durch seine vielen Seinsmöglichkeiten»

steht als Eingangswort zum Heft, das neun wesentliche Aufsätze
zusammenfaßt, deren letzter, «Grundbegriffe und Zukunftsmöglichkeiten

des Humanismus», die Folgerung aus aller Beschäftigung mit
der klassischen Mythologie darstellt. Die Untersuchungen in dieser
Schrift, die unter dem Generalthema «Humanistische Schriften»
vereinigt sind, sind motivisch für Kerényis Schaffen überhaupt, und sie

hätten darum eigentlich, wenn nicht der «Brief an junge Humanisten»
mit dabei wäre, der das Dach über dem riesigen Gebäude bildet, an
den Anfang dieser Betrachtungen gehört. Der Helena-Mythos, der
die teleologische Ur-Hochzeit des Zeus mit der Nemesis (die
mythologische Verkörperung der «Kosmischen Rache») einschließt, ist der
Mythos von der Urweiblichkeit der Schuld. Das Epos Kypria
berichtete von der Flucht und den Verwandlungen der Nemesis, die sich
dem Liebesverlangen des Zeus entziehen will, um ihre Jungfräulichkeit

zu bewahren: «Ihre Flucht und ihre Verwandlungen bezeugen
nach der Absicht des Kypriendichters ihre Allgemeingültigkeit als
einer seienden geistigen Ordnung, die mit den folgenden Worten
auszudrücken ist: was verletzt wird, rächt sich. Diese Ordnung läßt sich
nicht übertreten: die Nemesis ist eben dann und darin im höchsten
Maße und am vornehmlichsten sie selbst, wo sogar sie verletzt und
scheinbar bezwungen wird. Durch Verletzung vermehrt sich der
Rachegeist: die Nemesis gebiert und wird in ihrer Tochter, der
Helena, neu geboren.» — Dadurch erhält nun freilich die Schuldfrage
einen geheimnisvollen, Zeus-bezogenen, maskulinen Aspekt. Kerényi
führt weiter aus: «Die uralte Lehre, daß das Leid als Vergeltung
durch das Weib auf die Welt kam, ist uns allen wohlbekannt. Sie

6 «Die Geburt der Helena, samt humanistischen Schriften aus den Jahren
1943—45.» Rhein-Verlag, Zürich 1945.

107



steht in altorientalischer mythischer Fassung am Anfang unserer Bibel.
"Wie man im einzelnen den Wortlaut der Paradiesesgeschichte erklärt,
geht uns hier nichts an. Die Hauptsache bleibt unzweifelhaft: sie

erzählt uns, daß das durchaus weibliche Gebaren des ersten Weibes
Elend und Tod als Strafe zum Geschick der Menschheit macht. Und
wir begegnen nicht nur hier einer uralten Geschichte, die das Urweib
als Quelle des Leidens auf Erden und zugleich jenes Leiden als
verschuldetes hinstellt.» Zum Helena-Mythus des Homer sagt
Kerényi: «Und so ist auch die Helenagestalt Homers symbolisch;
womit nicht gesagt werden will, daß sie nur symbolisch oder daß sie

in einem anderen Sinn symbolisch sei, als es die Gestalten — auch die
geschichtlichen — in jeder großen Dichtkunst, etwa bei Shakespeare
oder Goethe, sind. Entweder Nemesis oder Aphrodite: das sind die
beiden Möglichkeiten der weiblichen Schönheit, wovon die Wandlungen

des Nemesis- und Helena-Mythos erzählen. Entweder die
Tochter der Nemesis bleiben und aus der Quelle des Sündenbewußtseins

sich zur Strafe der Menschheit erheben (und das weist Homer
zurück), oder (und dafür ist die Helena der Ilias das ewige Symbol)
bei der schweren, gleichgültigen Herrin dienen und den reinen, schuldlosen

Glanz der Aphrodite tragen als eigenes und als der sterblichen
Männer tragisches Schicksal.»

Die zweite Studie befaßt sich mit dem Begriff «Geist» und setzt
sich mit der «Krise der Altertumswissenschaft», die notwendigerweise
zu einer «Krise der Geisteswissenschaften» überhaupt werden mußte,
grundsätzlich auseinander. Kerényi gelingt es, den «Geist» als
Realität, als Ur-Seiendes von seiner klassisch-mythologischen Voraussetzung

und den «Heiligen Texten des Christentums» abzuleiten, ihn
als «rein-existent» zu beweisen und von seinen profanierenden Attributen

zu befreien: «Man trennte den Geist durch eine papierne
Vornehmheit vom tödlichen Ernste der unmittelbar erfahrbaren
Wirklichkeiten des Lebens, verkannte in ihm eine Urerfahrung der Menschheit,

welche, wie etwa auch die Urerfahrung der Liebe, nicht allen in
gleichem Maße zuteil wird.»

Man kann es wagen, über die folgenden Aufsätze, «Mysterien der
Kabiren», «Castello di Tegna», «Die Heiligkeit des Mahles im Altertum»,

«Mnemosyne-Lemosyne», «Selbstbekenntnisse des Livius» und
«Ueber das Klassische» hinweg zum letzten Aufsatz «Brief an junge
Humanisten» überzugehen, nicht mit der Absicht, damit anzudeuten,
daß sie minderwertig seien: das Gegenteil ist natürlich der Fall; denn
es handelt sich dabei um Kabinettstücke eines philologisch-philosophisch

bemühten Geistes, der keinen unklaren Rest in seinem
mythologischen System zu dulden gewillt ist, der eindringt ins dunkle Reich

108



der «Mysteria», der die Begriffe reinigt, sie klassisch-neu erstehen

läßt, um sie in der Symmachie von Symbolon und Gleichnis seinem

Humanismus, von dem jetzt die Rede sein soll, dienstbar zu machen.
Der Begriff «Humanismus», dessen logische Folge «Humanität» ist,
erfährt in dieser letzten, bezwingenden Studie dieses Heftes, die sich

zunächst mit der «nur» historischen Philologie scharf auseinandersetzt,
eine beglückende Klärung. Kenntnis und Erkenntnis sind nicht Ziel
antiker Forschung, sondern Zweck. Das «Homo sum, nil humani a me
alienum puto» des Terenz, das bloße «Mensch-Sein» ist die Grundlage
für den bewegenden Humanismus, Ziel aber ist der «homo humanus»,
der «menschliche Mensch», «das in Griechenland und Rom angestrebte
Ideal des all-empfänglichen, -erduldenden, -verstehenden und
-aussprechenden Menschen». Der Vers des Menander, «Was für ein liebes,
nettes Ding ist der Mensch — wenn er Mensch ist», weist auf den Un-
Menschen hin, der aber auch — und trotzdem — Mensch ist. Das
Auftauchen des «ungeheuerlichen Menschenantlitzes» als entsetzliche
Realität im zweiten Weltkrieg stellt an den Humanismus, wenn er
«wirklich eine philosophische Weltanschauung sein will», ungeahnte
neue Forderungen: «Die Starrheit des alten Stils der humanistischen
Beschäftigungen — der Studien, der Forschung, der Erziehung der
Forscher und der Lehrer — von ihrer Arbeit in der Schule sei jetzt
nicht die Rede — muß aufgelöst und einem neuen Bedürfnis
untergeordnet werden: dem Heilungsbedürfnis der Menschheit. Die
Neuorientierung aller humanistischen Studien im weitesten Sinne, aller
Wissenschaften, die mit dem Menschen zu tun haben, wäre heute von
diesem Bedürfnis aus erwägenswert: eine Neuorientierung auf eine

Weise, daß im Mittelpunkt ihres Beziehungssystems die Medizin zu
stehen kommt. Freilich eine Medizin des ganzen Menschen, welche die

Tiefenpsychologie ebenso mitumfaßt wie etwa die Biologie, und die
neben ihrer praktischen Aufgabe, den individuellen Heilungen, auch

den Aufbau jener Anthropologie vor Augen hat, welche die
wissenschaftliche Grundlage des Humanismus als philosophischer
Weltanschauung wird bilden können» «nie der Verzicht auf die
Kenntnis des Menschen und Unmenschen, des Segens- und Gefahrenreichen

in uns, auf die Grundlage unserer Wissenschaft, unseres
bewußten Menschentums, unseres Humanismus!» —

Damit, obwohl der Stoff dieser reichen Studie noch zu mancher
dankbaren Bemerkung Anlaß böte — namentlich auch das «Typhonische»,

das in den Menschenmassen zum Ausdruck und Ausbruch
kommt, zu dessen «offenkundigen Trägern diese durch ungeheure
staatliche Machtmittel gemacht wurden» — ist der Uebergang zur
letzten, hier zu betrachtenden Arbeit Karl Kerényis gegeben.

109



Bachofen und die Zukunft des Humanismus6

Bachofen: «...Dieses Beispiel wissenschaftlich überholter,
humanistisch noch immer nicht eingeholter Bemühungen um das wahre und
gefährdete Bild des Menschen.» In diesem Satz liegen Tragik und
Größe dieses Mannes zugleich. Kerényi bekennt sich in seinem schönen
Versuch über Bachofen emphatisch zum Bachofenschen Humanismus,
der zu dem seinen in nicht zu leugnender verwandtschaftlicher
Beziehung steht. Geist, Gleichnis und Symbol sind die Bezwinger des

Stoffes. Im Mythos wird er zum menschlichen Seinsgrund. Dieser ist
Geist-gezeugt, und nur in ihm wirkt Geist ewig-zeugend fort. Bachofens

Bekenntnis zum Altertum entspringt und entspricht seinem
eigenen menschlich-persönlichen Streben nach Vollkommenheit. So ist
sein Griechenlanderlebnis die Bestätigung einer innern Bereitschaft,
eines bereits a priori «So-Seins». Kerényi sagt sehr schön: «Seine

Begegnung mit Griechenland hatte einen durchaus persönlichen
Charakter und bezog sich nicht auf Teile oder Einzelheiten, sondern auf
das Ganze und Wesentliche. So können nur Erkenntnisse, die auch das

Ganze oder doch das Wesentliche betreffen, nicht aber Einzeldeutungen

bestätigt werden — bestätigt, falls man solche Erkenntnisse
mitbringt und auf klassischem Boden das Wiedererkennen des einmal
schon Erkannten wieder erlebt. Das war der Fall Bachofens. Der
Beweis der wissenschaftlichen Richtigkeit seines Erlebnisses läßt sich
nie durch das Aufzeigen von Uebereinstimmungen mit Greifbarkeiten
erbringen, sondern nur durch das Mitmachen des Wiedererkennens,
dessen erste Bedingung ist: dieselbe erste Erkenntnis zu haben.» Und:
«Für Bachofen ist nichts so wichtig als gerade ,der Anfang der Dinge'.
Als einer, der gleichsam noch den Nachgeschmack der Süße des

Urzustandes in seinem Munde hat, glaubt er fest an die Möglichkeit eines
ununterbrochenen Zusammenhangs mit dem Uranfang. Dadurch wird
seine Wertung der Tradition bestimmt. Die Ueberlieferung von den
göttlichen Ursprüngen Roms und der antiken Staaten ist ihm dazu
da, um über ihre Ursprungsnähe hinauszugelangen: in der Richtung
nach dem ,ewigen Ursprung' hin. Hier ist ihm — das sagt er
in der Einleitung zum ,Mutterrecht' ausdrücklich — Mythologie
ebenso recht wie Geschichte.» — Der Weg Bachofens ist, um in der
mythologischen Terminologie zu verharren, ein hermetischer Weg,
unnachahmbar in seiner individualistischen Gegegebenheit, es ist
eine mythische «Fahrt zu den ,Müttern'». Seiner wirklichen Griechenlandreise

entsprach — oder ging voraus — die immanente,
hermetische. Die Kritik hat Weg und Methode Bachofens angefochten.

6 «Bachofen und die Zukunft des Humanismus — mit einem Intermezzo
über ,Nietzsche und Ariadne'.» Rascher, Zürich 1945.

1 1 0



Der Geist aber hat ihn «ins Rechte gesetzt», und für den wahren
Humanisten sind beide gleich wunderbar. Kerényi nennt Bachofen

einen «menschlichen Menschen unter den größten Gelehrten:
in seinem Ringen mit der Frage nach dem Ursprung und
Urzustand ...» «Und wie vorläufig auch seine Antworten auf diese

Frage sein mögen», sagt Kerényi, «wirkt er durch jenes ,innere
Schicksal', durch das Ringen selbst, als Vorbereiter einer wirklich
humanen Wissenschaft von dem antiken Menschen und dem Menschen

überhaupt...»
Die zweite Studie dieses letzten Heftes, das «Intermezzo über

Nietzsche und Ariadne» ist, in mittelbarem Zusammenhang mit dem
«Fall Bachofen» geschaffen, eine geistreiche Untersuchung über die
hintergründige Existenz des Dionysischen im «Fall Nietzsche». Nietzsches

Selbstidentifizierung mit Dionysos weicht — von einer
Lebensspannung zur andern — seinem Ariadne-Komplex. Und diese Ariadne
(mit ihrem Labyrinth), wer ist sie in Nietzsches Fall?: «Seine eigene,
verleugnete und mißhandelte weichere und weiblichere Hälfte, die in
der großen Mythologie wesentlich zu Dionysos gehört...» «Angesichts

des bekannten Schicksals von Nietzsche», schreibt Kerényi
später, «brauchen wir nicht weiter zu fragen, ob er zum Griechentum,
ob sein Dionysos zum großen Gott der Griechen eine wirkliche
Beziehung hatte. Die Beziehung war echt, wie die Tragödie, in der er
zugrunde ging. Sein eigenes, erlebtes und in seinem Leben dennoch
nicht verwirklichtes Mythologem von der Einheit des Dionysos und
der Ariadne zeigt uns auch, daß er nicht am dionysischen Griechen
zugrunde ging, den er eben nie verwirklichte, sondern an jenem
andern, allzumännlichen Wesen, das er in sich trug und das sein
Schicksal mitbestimmte und entschied.» Doch geht es Kerényi nicht um
das Gesamtproblem Nietzsches, sondern einzig und allein um seinen

aus der klassischen Altertumswissenschaft hergeleiteten Humanismus.
Bachofen und Nietzsche haben beide — dem einen ward's zum Heil,
dem andern zum Untergang — ihr Wissen um das Griechentum
«schicksalshaft erlebt»: «Die beiden sonderbaren Basler Professoren
mit ihren so verschieden gestalteten Lebenswerken, mit ihren so
eigentümlichen ,inneren Schicksalen' und ihrem noch eigenartigeren Gang
zu den Ursprüngen, nach dem Reich der Mütter, die für den jüngeren
die dionysische Königin Ariadne allein und unerreichbar vertrat, sind
uns die nächsten gewaltigen Beispiele eines solchen Wissens.» — Der
eine gelangte dadurch zu einer «Ganzheit», der andere starb an
«Zerrissenheit ».

Wir beenden unsere Betrachtung über die mythisch-saumlosen
Schriften Professor Karl Kerényis, der für seine Eignung als
Wegbereiter eines kommenden Humanismus darin weithinweisendes

l 11



Zeugnis abgelegt, indem er die klassische Altertumswissenschaft in
eine Philosophie des Humanismus übergeführt hat, mit der
Anführung des letzten Abschnittes seines Nietzsche-Versuches.

Der Humanist wird, falls er heil wegkommt und falls es

seinesgleichen in der Zukunft überhaupt noch geben wird, neben Apollon
und Dionysos auch dem Asklepios seine Verehrung darbringen.
Er wird seine traditionelle Aufgabe als Erzieher der europäischen
Menschheit, als ihr Mahner an die hohen Möglichkeiten des

Menschseins, nur dann wieder übernehmen können, wenn auch die
fruchtbaren und furchtbaren Tiefen desselben Menschseins, die
Ursprünge von allem Guten und Bösen, erkannt werden. Nicht mehr
uns unbedacht darauf zu verlassen: ohnehin sei uns nichts Menschliches
fremd, sondern alles Menschliche samt seiner Wurzeln durchsichtig
und dadurch vielleicht auch heilsam zu machen — erst das wird den
Sinn des wahren Humanismus erfüllen.

11 2


	Vom griechischen Mythos zum modernen Humanismus : zu den schweizerischen Schriften Karl Kerényis

