
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Gingo Biloba : Herman Hesse zum siebzigsten Gerbutstag

Autor: Carlsson, Anni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GINGO BILOBA

Hermann Hesse zum siebzigsten Geburtstag

«Fühlst du nicht an meinen Liedern,
Daß ich eins und doppelt bin?»

Goethe.

VON ANNI CARLSSON

Die Namen Thomas Mann und Hermann Hesse werden gerne
zusammen genannt, weil mit ihrer Verbindung eine geistige Konstellation

unserer Zeit gegeben ist. Das Wesen dieser Konstellation
näher zu bezeichnen, dürfte allerdings weit schwieriger sein als sie

gewahr zu werden. Dennoch bietet sich heute eine Formel an, die
gleich einer doppelgesichtigen Medaille das Antlitz der ungleichen
Brüder in eines faßt. Die Formel heißt: Joseph.

Was mit «Joseph» erscheint, deckt nun schon weit mehr als die
bloße Konstellation Hermann Hesse — Thomas Mann. Das Doppelgesicht,

dem dieser Name eigen, ist ein erwachsenes Weltgesicht,
das die Individualitäten seiner Bildner noch so in sich bewahrt wie
die Frucht den Kern, wie eine feinste allgegenwärtige Essenz, das

aber als geprägte Form unendlich viel mehr faßt: die lebende
Entwicklung des geistigen Universums.

Der aufgeschlossene Betrachter des zwanzigsten Jahrhunderts
mag sich längst darüber verwundert haben, wie da aus dem Acker
des gleichen Zeitalters, unter demselben Himmel und um dieselbe
Stunde zwei Gestalten heraufgewachsen sind: gleichen Namens
beide, von mythischer Proportion, als entstammten sie geheimer
Drachenzahnsaat, und noch in ihrer weltweiten Verschiedenheit
seltsam übereinstimmend. So daß es dem Heutigen bei ihrem
Anblick werden mag wie Joseph in Ägypten, da ihm durch das Medium
der Erzählung die Hermes-Gestalt nicht «bekannt», aber ihrem Wesen
nach «vertraut» entgegentritt. Befremdliche Tatsache: Das Antlitz
des Jünglings und ägyptischen Ernährers Joseph weist eine vertraute
Familienähnlichkeit auf mit dem Antlitz des Kastaliers und Magister
ludi Joseph Knecht. Die Herkunft dieser Vertrautheit, insofern sie
doch nicht bekannt ist, soll hier ergründet werden.

Identität bezeugt schon der gemeinsame Name, wenn man, der
Überlieferung getreu, diesen nicht als etwas Äußerliches, sondern
als Wesensoffenbarung faßt. Der Name Joseph verpflichtet dazu in
besonderer Weise: gehört doch sein biblischer Träger und Held,

79



das Urbild Joseph, einem Volke an, dem ebenso wie seinem Herrn
und Gott der Name wichtig und heilig, der Name der Schlüssel des

Seins war. «Siehe, ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du
bist mein», spricht der Herr zu diesem Volk. Zwei Bestimmungen
sind von dorther dem Epigonen mit dem Namen Joseph gegeben:
die morgenländische Heimat und die exklusive Absonderung in der
Welt des von Gott Erwählten.

Wenn jedoch in der deutschen Dichtung des zwanzigsten
Jahrhunderts zwei Hauptfiguren den Namen Joseph tragen, so muß
die namentliche Konstellation dieser Sternbilder am späten
abendländischen Horizont notwendig im Zeichen Goethescher Tradition
stehen, das heißt sie muß dem Ort und der Stunde gemäß ein
westöstliches Zugleich von Einst und Jetzt, von Morgen und Abend
bedeuten.

Der Joseph der biblischen Geschichte Thomas Manns scheint weit
vom Abendlande. Aber man vergegenwärtige sich, in welcher Gußform

der klassische Typus dieser Geschichte uns überliefert ist: ist
doch die Bibelübersetzung Martin Luthers das erste und großartigste
Denkmal west-östlicher Neuzeit. Thomas Mann bleibt als Erzähler
noch immer ein Nachfahre Luthers — seine Schilderung verhält sich
zum Bericht der Bibel wie feinste Durchmodellierung zu archaischer
Andeutung — aber ganz erkennt man seinen Joseph doch erst, wenn
man ihn, um mit Goethe zu reden, als «losgebundenes Gebilde» des

zwanzigsten Jahrhunderts begreift. Eine mythische Figur des
Menschheitsbesitzes erscheint hier im Geiste fortgebildet und gedeutet,
auf die Höhe jenes Bewußtseins gebracht, das das Erbe der Väter
wieder sich erwirbt. Der Geist muß sich immer erst zu dem machen,
was er an sich schon ist, sagt Hegel. Im Spiegel des Epos zeigt
Thomas Mann den biblischen Joseph als eine überkommene Gestalt,
die den geschichtlichen und geistigen Entwicklungsprozeß der Welt
im weiteren und des Abendlandes im engeren mitdurchlaufen hat,
die von ihm geformt worden ist, seine Züge und Wandlungen
anschmiegsam sich assimilierend, um so in der Wesensstruktur der
Struktur heutiger Welt und Wirklichkeit zu entsprechen. Für Thomas
Mann stellt sich das Josephs-Thema als Aufgabe dar, die vorgeprägte
Form des Mythos lebend zu entwickeln aus der urbildlichen Ferne
des «Es war einmal» in die deutend durchhellende Bestätigung des

«Es ist». Dazu gehört die Differenzierung der Typik, die Entfaltung
des Sparsamen zur Fülle, die Vielschichtigkeit der Gestalten und
Vorgänge: das ganze verzweigte Filigrannetz geistiger Durchdringung,
das der Weltanschauung des zwanzigsten Jahrhunderts zur
Verfügung steht.

Der Kastalier Joseph Knecht ist gerade der hochgezüchtete Typus

80



einer späten Weltstunde, der bei Thomas Mann hindurchscheint
durch die biblische Maske seines Helden. Aber bei Hesse findet nun
das Umgekehrte statt: nicht die wesenhafte Komplizierung, sondern
die Stilisierung ins Mythisch-Einfache und Musterhafte. Der Biograph
Joseph Knechts beruft sich für sein Werk ausdrücklich auf die
Vorbilder «frühgriechischer Plastiken», auf die mittelalterlichen Hagio-
graphien, die «mehr klassische Vertreter von Typen denn
Einzelpersonen» herausmeißeln. Und nun das Merkwürdige: obwohl —
aber auch: gerade weil — Thomas Mann und Hermann Hesse bei der
Lebensbeschreibung des ägyptischen und des kastalischen Joseph aus

genau entgegengesetzter Richtung aufbrechen, den genau entgegengesetzten

Weg einschlagen, müssen sie einander begegnen, muß das

Antlitz, das ein jeder von beiden langsam herausbildet, in einem
letzten Bezug mit dem des anderen identisch sein: es muß sein ein
paradigmatisches Antlitz des zwanzigsten Jahrhunderts, in sublimer
Schau dem Horizonte des geistigen Universums abgewonnen. Denn
der Standort des Heute läßt beides zu: die Annäherung des Mythos
an das Heute und die Entrückung des Heute in den Mythos. Auf
entgegengesetzten Wegen vollzieht sich doch die gleiche Synthese: die
Verschmelzung von Überlieferung und Gegenwart, von Mythos und
Geschichte, von Herkunft und Zukunft, von Orient und Okzident.
Nicht wie diese Synthese vollzogen wird, sondern daß sie vollzogen
wird im Geiste derselben abendländisch-deutschen Bildungstradition
und weltbürgerlichen Gesinnung, macht die «Grundverwandtschaft»

— um ein Wort Thomas Manns anzuführen — des Jakobssohnes

und des Magister ludi aus.
Das Erbe der Herkunft, des Morgenlandes und Mythenkreises

(welche drei Bereiche letztlich auf eines zurückdeuten: den Quell des

Ursprungs) ist bei dem späten Abendländer Joseph Knecht eine
ebenso latente seelische Wirklichkeit, wie dem Joseph des biblischen
Romans das Bewußtsein seiner eigenen vielschichtigen
Wesensperspektive latent beigegeben ist. Darin unterscheiden sich beide
von Grund aus, daß sie nicht in derselben Dimension beheimatet,
nicht aus demselben Stoff geformt sind. Der Joseph der biblischen
Erzählung ist schon in seiner Urform mythische Figur und damit ein
für allemal im «losgebundenen Reiche der Gebilde», in der Sphäre
des idealen Seins zu Hause. Joseph Knecht dagegen ist ein der
geschichtlichen Welt und Wirklichkeit abgewonnener, aus abendländischer

Substanz verdichteter «klassischer Typus», der zweifellos im
Leben vertreten war und ist. In einer Bestimmung aber, die als

Strukturmoment schon der biblischen Josephsfigur eigentümlich ist,
treffen beide Persönlichkeiten wieder zusammen: in der geistlichen
«Aufgespartheit», die das Sein nur im Gegensatz von Geist und

6



Fleisch, von Gott und Welt, von Zeit und Ewigkeit erlebt und faß;.

In der Weltanschauung der kastalischen Epigonen ist der metaphysische

Gegensatz von Gott und Welt reduziert auf den Gegensatz von
Geist und Welt (ein Thema, über das auch der Joseph des biblischen
Romans des öfteren meditiert); aber das ändert nichts an der
letztlichen Tatsache, daß der ägyptische und der kastalische Joseph beide
Söhne desselben Geistes und Gottes, ihm geweihte und vorbehaltene

Lieblinge sind, deren Leben jedes auf seine Weise den paradigmatischen

Glücksfall durch alle Stationen hindurchführt.
Die musterhafte Gotteskindschaft der ungleichen Brüder entfaltet

sich nicht nur in verschiedenen Dimensionen, ihr sind auch
verschiedene Kreise vorgeschrieben. Für den mythischen Joseph ist —
eben weil er bei aller familiären Gottesbindung doch immer mythische
Figur bleibt — seine geistliche Exklusivität nur ein innerster Bezirk
und Vorbehalt, der ihn nicht hindert, der ihn im Gegenteil erst
befähigt, seine Rolle durchzuführen. Getragen aber wird diese

Durchführung von dem heimlichen Wissen, daß hier die geistliche Bestimm

mung, da sie dem Leben und seinen Geboten um des mythischen
Auftrages willen Vorschub leistet, verzichten muß auf ihre eigenste
Verwirklichung und Erfüllung, und daß somit die weltliche Erhöhung
erkauft wird mit einem Abtrünnigwerden, einem Opfer.

Mit dem abendländischen Kastalier und Glasperlenspieler Joseph
Knecht begibt es sich umgekehrt : das Leben hinter sich lassend,
berufen in die Zucht eines ausschließlich dem Geiste geweihten Reservates,

bewahrt er die Region der Sinnenwelt, des Lebens und des

Lebensursprunges nur als einen geheimen Quellbezirk seiner Seele.

Dieser Quell speist und steigert ihn immer wieder für seine Aufgabe,
er erhält ihn wach und lebendig, er weckt ihm aber auch das Bewußtsein,

daß die ihm aufgetragene Vollendung im Geiste erkauft wird
mit einem großen Verzicht an Leben, einem Opfer der besten

ungehobenen Schätze seiner Seele, aus deren Spannungsverhältnis zum
«Geist» sein Schicksal doch letztlich seine Bestimmungen empfängt.

Obschon der geistliche Sohn Jakobs in die Welt und der Schüler

Joseph Knecht aus der Welt in die Hierarchie des Geistes versetzt
wird, so erwerben sie auf ihren verschiedenartigen Wegen doch das

gleiche Wissen: das Wissen um die Tragik aller Berufung, der der

Weg vorgezeichnet ist, von dem sie nicht abirren darf, sie gäbe denn
sich selber preis. Es ist die Tragik des Auserkorenen, des Lieblings
der Gottheit, daß seine paradigmatische Rolle immer auch Opfer ist,
Verzicht auf die Fülle, die nicht im Einklang steht mit seinem

Auftrag. In dem unbedingten Gehorsam gegen die höhere Macht, die
da Gott, Vater, Geist heißt, sind der junge Joseph und Joseph Knecht
eins — und somit auch in der religiösen Bindung an den Auftrag,

82



der einem jeden zugewiesen, an die Rolle, die er im Verfolg des

Auftrages zu spielen hat. Diese Übereinstimmung wäre nicht vollständig,
wenn sie nicht auch die Ebenbürtigkeit der Rollen und Aufträge,
kurz des beiderseitigen Paradigmas, einschlösse: zwei Welt-Kreise,
die sich im Weitesten, im Grunde und im Wesen berühren.

Doch auch an intimeren Analogien fehlt es nicht. Beider
Biographie trägt sich in jenem «Einst» zu, das nach Thomas Mann
doppelzüngig ist, sowohl Vergangenheit wie Zukunft bedeuten kann.
Vom Standort des zwanzigsten Jahrhunderts aus gesehen, vollbringt
die Erschließung von Vergangenheit oder Zukunft vor allem eines:
die Potenzierung der Gegenwart im Sinne mehrdimensionaler
Ausweitung. Zeit ist nach Novalis «innerer Raum», dessen Erweiterung
und Potenzierung mit anderen Zeiträumen die «vollkommene Gegenwart»

des geistigen Bewußtseins erzeugt. Der innere Raum der
vollkommenen Gegenwart ist Weltraum. «Vollkommene Gegenwart
erzeugt vollkommene freie Zukunft und vollkommene freie Vergangenheit,

die beide zugleich affiziert werden und beide zugleich wirken.
In der vollkommenen Gegenwart läßt sich keines von beiden
unterscheiden. Die Äußerungen, das Verhalten der neuen Einheit läßt sich
aus den Eigenschaften und dem Verhalten der isolierten Elemente
nicht erklären.» Der ägyptische und der kastalische Joseph sind beide
beheimatet im geistigen Räume vollkommener Gegenwart. In ihm
geboren und erwachsen, gleichsam sein Element zur Inkarnation
verdichtend, spielen sie ihre «Rolle», gehorsam dem Gesetz, nach
dem sie angetreten und symbolisieren so die musterhafte
durchgehende Ordnung des geistigen Universums. Seine Weltweite
verliert sich niemals im Vagen, sie hat ihre Mitte, die da Gott oder Geist
heißt und in strengem Bezug das Ganze regiert, gliedert, verwaltet.
Und eben insofern die Lebensbeschreibung des Jakobssohnes und
des Magister ludi dieses Gottesregiment sichtbar macht, ist sie

Paradigma. Damit aber ist das letzte Geheimnis dieser sinnbildlichen
Form noch nicht erschlossen. Das geistige Paradigma, das, wie schon
Goethes Faust, die Welt als Schauplatz begreift, auf dem der Mensch
nach dem Plan von Gott und Teufel seine Rolle spielt, immer im
Einklang mit der universalen Ordnung, aus der er nicht herausfallen
kann, empfängt seine Grundgestalt letzten Endes vom kosmischen
Paradigma des gestirnten Himmels. Von diesem Bezüge her nimmt es

seine metaphysische Kraft und Reichweite, seinen Anklang an die
Unendlichkeit. Wie schon der Psalmist wußte, ist es dasselbe Gesetz,
das die Musik der Sphären, die Weltenläufte und die Bahnen des

Menschen regelt, stuft, leitet. Auch darin stimmt das Weltbild des

ägyptischen und des kastalischen Joseph überein, daß es den uralten
Dreiklang von Gott—Geist und Himmel und Erde als Grundschema

8 3



sich bewahrt. So mutet es denn «vertraut» an, daß der musterhafte
Lebenslauf beider in seiner ersten Station mit demselben Faktum
beginnt: der Entrückung — der geistigen Versetzung vom irdischen
Heimatplatz an den gestirnten Himmel der paradigmatischen Handlung.

Die paradigmatische Handlung spannt doch jeden Joseph —
entsprechend der Art seines Auftrages und der Weltstunde, die diesen

Auftrag geboren — in ein anderes Schema ein. Bei dem Sohn Jakobs
hat jede Wandelstation seines Schicksalskreises noch mythische
Ganzheit, Farbigkeit, Polarität. Jeder sichtbare Absturz ist schon
unsichtbar Stufe, weil das Göttliche es noch liebt, sich schelmisch zu
verkleiden, in unkenntlicher Gestalt den Menschen zu versuchen.
So versetzt Josephs Bahn in immerwährend festliche Spannung
angesichts eines Geschehens, das der bunten Überraschungen nicht
müde wird, wie auch die Sterne am Himmel nicht müde werden, ihren
Reigen zu ordnen, aufzuleuchten, kaum daß sie gesunken, und in
fabelhaften Bildern die Stationen des Seins aneinanderzuschließen.
In der Spätwelt Joseph Knechts dagegen sind Geist und Welt längst
Antipoden. Das Paradigma des Geistes stellt sich nunmehr unverhüllt,
streng und asketisch dar, aus urweltlicher Vermummung
herausgeschält. Die mythische Ganzheit, die festliche Lebensbuntheit werden
nur dort noch greifbar, wo die Wurzeln des Geistes ins Erdreich dler
Seele hinablangen, ins Dämmerreich der Mütter, dem sie entsprossen,
und das alle Bilder, alle Erinnerungen, alles je Gelebte nun im Dunkel
hütet.

Zu der «Grundverwandtschaft» beider Gestalten gehört auch die
Verkörperung der gleichen Tugenden, der Tugenden nämlich, in
denen die «vollkommene Gegenwart» des zwanzigsten Jahrhunderts
ihre letzte Läuterung erfährt. Es wurde schon gesagt, daß beide
Lieblinge der Gottheit sind. Das bedeutet, daß ihnen das «Glück»
hold ist, nicht als launische Gunst des Zufalls, sondern als inneres
Daimonion, als die wunderbare Mitgift, «bei Gott und Menschen
angenehm zu machen» mit der undefinierbaren Aureole der
Persönlichkeit, die auch das Schicksal entstofflicht. Am innigsten faßbar
wird ihre Lichtnatur in der graziösen Schelmerei, in der Verehrung
der Heiterkeit, zu der sie sich beide bekennen. Daß diese bei dem

ägyptischen Joseph mehr von dem Mutterwitz des heidnischen
Hermes, von der Verschlagenheit des listenreichen Odysseus hat,
während die vergeistigte Strahlung des Kastaliers an Mozart und
Jean Paul gemahnt, ändert nichts daran, daß es sich um dieselbe

Tugend handelt. Nur zeigt ihr Gestirn sich zwei weltverschiedenen
imaginären Stationen von anderen Seiten und in anderem Lichte.
«Die Heiterkeit, Freund, und der verschlagene Scherz», läßt Thomas
Mann seinen Joseph zu Mai-Sachme sagen, «sind das Beste, was

84



Gott uns gab, und sind die innigste Auskunft vor dem verwickelten
Leben.» Das ist geistige Wertfühlung des seiner eigenen tragischen
Verwicklungen wohlbewußten zwanzigsten Jahrhunderts, so wie es

geistige Wertfühlung des zwanzigsten Jahrhunderts ist, wenn Joseph
Knecht die Heiterkeit «eine Tugend der Heiligen und der Ritter»
nennt, «sie ist unzerstörbar und nimmt mit dem Alter und der Todesnähe

nur immer zu. Sie ist das Geheimnis des Schönen und die eigentliche

Substanz jeder Kunst». Aber auch die andere, die scherzhafte
Note geistigen Adels ist Joseph Knecht nicht fremd, rückt sein
Gesicht in die «vertraute» Nähe des Jakobssohnes. «Er war ein viel
größerer Schelm, als seine Leute ahnten», heißt es von ihm, «voll
Spiel, voll Witz, voll Durchtriebenheit, voll Spaß am Zaubern und
Sichverstellen. »

Gemeinsam ist beiden Gestalten nicht nur das Taggestirn, das
ihnen das Leben zum Licht hebt, sondern auch die nächtliche Gabe
des Traumes, die mütterliche Offenbarung der Seelentiefe. Die Zünglein

an der Waage der Persönlichkeit zeigen bei beiden ein ähnliches
Verhältnis des Gleichgewichtes an zwischen den tätig bewußten und
den schlummernd verborgenen Kräften. Das Entscheidende dieses
Verhältnisses ist, daß die Höhe stets nach der Tiefe hin «offen» bleibt,
lauschend ihrer Botschaften gewärtig und ohne Hoffart des
Besserwissens. Denn der Gottessegen, der auf dem Jakobssohne und dem
Kastalier ruht, ist ja zwiefach «Segen von oben herab und von der
unteren Tiefe, Segen quellend aus Himmelsbrüsten und
Erdenschoß». Das bedeutet, daß bei dem doppelt Gesegneten Höhe und
Tiefe, Licht und Dunkel, Geist und Seele sich nicht feindlich
gegeneinander wenden, sondern daß das geistige Licht vielmehr der
Geburtshelfer der Seelennacht ist, der sie entbindet, heraufzusteigen
aus dem Unergründlichen, um selber Licht zu werden. Der Traum
ist nur eine Form solcher Lichtwerdung. Eine andere ist die
überliefernde Erinnerung des biblischen Joseph, die ihm den eigenen Weg
aufhellt als ein «In-Spuren-Wandeln», als «Ausfüllung mythischer
Form mit Gegenwart». Diese Deutung ist noch ganz gebunden an die
überlebensgroßen Vorbilder menschheitlicher Typen und ihr
Paradigma der ewigen Wiederkehr. Bei Joseph Knecht ist jeder
Erkenntnisdurchbruch ins Lichte losgelöst von anlehnender Typik und
entsprechend der hochgradigen Differenzierung später Epigonen
Aufhellung einmaliger Individualität und Lebenslage, von ihm
«Erwachen» genannt. Daß die mythische Anamnese auch in ihm noch
lebendig ist, zeigen die imaginären Lebensläufe ebenso, wie das
feinstens ausgebildete Unterscheidungs- und Abstufungsvermögen
des ägyptischen Joseph die archaische Typik immer wieder annähert
an Individualität und Einzigkeit der realen Welt.

85



All die durchscheinenden Vorgänge des Seelenlebens, die
vielschichtigen Beziehungen zwischen Oben und Unten, Licht und Nacht,
Bewußtem und Unbewußtem werden gleicherweise bei Hesse und
bei Thomas Mann mit jener zarten Genauigkeit und diagnostischen
Sicherheit geklärt, die Errungenschaften der Psychologie der letzten
hundert Jahre sind. Auch an der Kunst der Durchleuchtung des

inneren Weltalls wird die psychologische Erfahrung des zwanzigsten
Jahrhunderts als gemeinsame Basis ersichtlich. An Wandel in den

Spuren abendländisch-geistiger Traditionen fehlt es nicht. Besonders
Goethe ist vielerorts zugegen. Kastaliens Vorstufe ist die «pädagogische

Provinz» Wilhelm Meisters, aber auch der ägyptische Joseph
rückt in Goethes Nähe, wenn man sich die Szene vergegenwärtigt,
da er Pharao seine Träume auslegt und spricht: «Pharao irrt, wenn er
meint, er wüßte es nicht. Dieser Knecht vermag nichts, als ihm
wahrzusagen, was er schon weiß.» In den «Mitteilungen über Goethe»

von Friedrich Wilhelm Riemer steht zu lesen: «,1hm seine Träume
erzählen und auslegen', war auch eine gewöhnliche Redensart, wenn,
ihm das, was er bereits selbst, aber nur dunkel gedacht, von anderen,

klargemacht wurde. Auch brauchte er diesen Ausdruck, wenn er an,

etwas erinnert wurde, was er wohl ehedem gedacht, aber wieder aus,

dem Sinne verloren hatte.» Wobei denn auch daran erinnert werden
darf, daß der junge Goethe eine Zeitlang die Geschichte von Joseph
und seinen Brüdern niederzuschreiben plante.

Wenn das Glasperlenspiel der kastalischen Provinz den Geist
befähigt, im tausendfältigen Spiegel seiner Werke des eigenen Wesens
innezuwerden, mittels intellektueller Anschauung zum Bewußtsein
seiner selbst zu kommen, so ist auch Thomas Manns Josephs-
Geschichte solcher geistigen Wesensschau nicht fremd •— ein Beweis
dafür, daß es sich hierbei um eine letzte sublime Funktion des

Zeitalters, nicht um poetische Erfindung handelt. Bei Thomas Mann
kommt die mythische Überlieferung gleichsam mittels intellektueller
Anschauung zum Bewußtsein ihrer selbst. Der Erzähler ist das Medium
dieser Spiegelung. Er sagt darüber: «Es ist freilich zweierlei: ein

Ding sein und es betrachten. Und doch gibt es Ebenen und Sphären,
wo beides auf einmal statthat : der Erzähler ist zwar in der Geschichte,
aber er ist nicht die Geschichte; er ist ihr Raum, aber sie nicht der
seine, sondern er ist auch außer ihr, und durch eine Wendung seines
Wesens setzt er sich in die Lage, sie zu erörtern. Niemals sind wir
darauf ausgegangen, die Täuschung zu erwecken, wir seien der
Urquell der Geschichte Josephs. Bevor man sie erzählen konnte,
geschah sie; sie quoll aus demselben Born, aus dem alles Geschehen

quillt und erzählte geschehend sich selbst. Seitdem ist sie in der Welt.
Flundertmal ist erzählt worden und durch hundert Mittel der Erzäh-

8 6



lung gegangen. Hier nun und heute geht sie durch eines, worin sie

gleichsam Selbstbesinnung gewinnt, also daß sie 2ugleich quillt und
sich erörtert.»

Es gehört zur «Grundverwandtschaft» dieser beiden großen
Werke, daß sie die späte Phase abendländischer Universalität, die an
die Stelle des Schaffens Betrachtung und Deutung des Geschaffenen

setzt, sich einbeziehen und greifbar machen. Der Sohn Jakobs und
der Magister ludi Joseph Knecht finden sich bei aller
Weltenverschiedenheit im Bilde jenes Jünglings, der den Schleier der Göttin
zu Sais hob und, Wunder, o Wunder, sich selbst schaute. Der Dichter
ist nur das Medium der Stunde, durch das der Weltgeist sich offenbart.
Er selber, der Weltgeist, ist es, der aus zwei imaginären Lebensläufen
mit dem Antlitz des Jünglings und dem Adel herbstlicher Mannesreife

uns entgegenblickt, um in doppelter Gestalt doch wieder als
das eine lebendige Wesen kenntlich zu werden, das sich in sich selbst

getrennt hat, um den eigenen Reichtum zu fassen.

87


	Gingo Biloba : Herman Hesse zum siebzigsten Gerbutstag

