Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Gingo Biloba : Herman Hesse zum siebzigsten Gerbutstag
Autor: Carlsson, Anni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GINGO BILOBA

Hermann Hesse zum siebzigsten Geburtstag

«Fiihlst du nicht an meinen Liedern,

Daf ich eins und doppelt bin?»
Goetbe.

VON ANNI CARLSSON

Die Namen Thomas Mann und Hermann Hesse werden gerne
zusammen genannt, weil mit ihrer Verbindung eine geistige Konstel-
lation unserer Zeit gegeben ist. Das Wesen dieset Konstellation
niher zu bezeichnen, diirfte allerdings weit schwieriger sein als sie
gewahr zu werden. Dennoch bietet sich heute eine Formel an, die
gleich einer doppelgesichtigen Medaille das Antlitz der ungleichen
Briider in eines fafit. Die Formel heif3t: Joseph.

Was mit « Joseph» erscheint, deckt nun schon weit mehr als die
blofe Konstellation Hermann Hesse — Thomas Mann. Das Doppel-
gesicht, dem dieser Name eigen, ist ein erwachsenes Weltgesicht,
das die Individualititen seiner Bildner noch so in sich bewahrt wie
die Frucht den Kern, wie eine feinste allgegenwirtige Essenz, das
aber als geprigte Form unendlich viel mehr fafit: die lebende Ent-
wicklung des geistigen Universums.

Der aufgeschlossene Betrachter des zwanzigsten Jahrhunderts
mag sich lingst dariiber verwundert haben, wie da aus dem Acker
des gleichen Zeitalters, unter demselben Himmel und um dieselbe
Stunde zwei Gestalten heraufgewachsen sind: gleichen Namens
beide, von mythischer Propottion, als entstammten sie geheimer
Drachenzahnsaat, und noch in ihrer weltweiten Vetschiedenheit
seltsam iibereinstimmend. So daf3 es dem Heutigen bei ihrem An-
blick werden mag wie Joseph in Agypten, da ihm durch das Medium
der Erzihlung die Hermes-Gestalt nicht «bekannt», aber ihrem Wesen
nach «vertraut» entgegentritt. Befremdliche Tatsache: Das Antlitz
des Junglings und dgyptischen Erndhrers Joseph weist eine vertraute
Familiendhnlichkeit auf mit dem Antlitz des Kastaliers und Magister
ludi Joseph Knecht. Die Herkunft dieser Vertrautheit, insofern sie
doch nicht bekannt ist, soll hier ergriindet werden.

Identitit bezeugt schon der gemeinsame Name, wenn man, der
Ubetlieferung getreu, diesen nicht als etwas AuBetliches, sondern
als Wesensoffenbarung faft. Der Name Joseph verpflichtet dazu in
besonderer Weise: gehort doch sein biblischer Triger und Held,

79



das Urbild Joseph, einem Volke an, dem ebenso wie seinem Herrn
und Gott der Name wichtig und heilig, der Name der Schlissel des
Seins war. «Siehe, ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du
bist mein», spricht der Herr zu diesem Volk. Zwei Bestimmungen
sind von dorther dem Epigonen mit dem Namen Joseph gegeben:
die morgenlindische Heimat und die exklusive Absonderung in det
Welt des von Gott Erwihlten.

Wenn jedoch in der deutschen Dichtung des zwanzigsten Jaht-
hunderts zwei Hauptfiguren den Namen Joseph tragen, so mul3
die namentliche Konstellation dieser Sternbilder am spiten abend-
lindischen Horizont notwendig im Zeichen Goethescher Tradition
stehen, das heilit sie muf dem Ort und der Stunde gemif3 ein west-
ostliches Zugleich von Einst und Jetzt, von Morgen und Abend
bedeuten.

Det Joseph der biblischen Geschichte Thomas Manns scheint weit
vom Abendlande. Aber man vergegenwirtige sich, in welcher GuB-
form der klassische Typus dieser Geschichte uns tiberliefert ist: ist
doch die Bibeliibersetzung Martin Luthers das erste und groBartigste
Denkmal west-6stlicher Neuzeit. Thomas Mann bleibt als Erzihler
noch immer ein Nachfahre Luthers — seine Schilderung verhilt sich
zum Bericht der Bibel wie feinste Durchmodellietung zu archaischer
Andeutung — aber ganz erkennt man seinen Joseph doch erst, wenn
man ihn, um mit Goethe zu reden, als «losgebundenes Gebilde» des
zwanzigsten Jahrhunderts begreift. Eine mythische Figur des Mensch-
heitsbesitzes erscheint hier im Geiste fortgebildet und gedeutet,
auf die Hohe jenes Bewultseins gebracht, das das Erbe der Viter
wieder sich erwirbt. Der Geist muf} sich immer erst zu dem machen,
was er an sich schon ist, sagt Hegel. Im Spiegel des Epos zeigt
Thomas Mann den biblischen Joseph als eine tiberkommene Gestalt,
die den geschichtlichen und geistigen Entwicklungsprozel3 der Welt
im weiteren und des Abendlandes im engeren mitdurchlaufen hat,
die von ihm geformt worden ist, seine Ziige und Wandlungen an-
schmiegsam sich assimilierend, um so in der Wesensstruktur der
Struktur heutiger Welt und Wirklichkeit zu entsprechen. Fiir Thomas
Mann stellt sich das Josephs-Thema als Aufgabe dar, die vorgeprigte
Form des Mythos lebend zu entwickeln aus der urbildlichen Ferne
des «Es war einmal» in die deutend durchhellende Bestitigung des
«Es ist». Dazu gehort die Differenzierung der Typik, die Entfaltung
des Sparsamen zur Fiille, die Vielschichtigkeit der Gestalten und Vot-
ginge: das ganze verzweigte Filigrannetz geistiger Durchdringung,
das der Weltanschauung des zwanzigsten Jahrhundetts zur Ver-
figung steht.

Der Kastalier Joseph Knecht ist gerade det hochgeziichtete Typus

80



einer spiten Weltstunde, der bei Thomas Mann hindurchscheint
durch die biblische Maske seines Helden. Aber bei Hesse findet nun
das Umgekehrte statt: nicht die wesenhafte Komplizierung, sondern
die Stilisierung ins Mythisch-Einfache und Musterhafte. Der Biograph
Joseph Knechts beruft sich fiir sein Werk ausdriicklich auf die Vor-
bilder «friihgriechischer Plastiken», auf die mittelalterlichen Hagio-
graphien, die «mehr klassische Vertreter von Typen denn Einzel-
personeny» herausmeilleln. Und nun das Merkwiirdige: obwohl —
aber auch: gerade weil — Thomas Mann und Hermann Hesse bei der
Lebensbeschreibung des dgyptischen und des kastalischen Joseph aus
genau entgegengesetzter Richtung aufbrechen, den genau entgegen-
gesetzten Weg einschlagen, missen sie einander begegnen, mul3 das
Antlitz, das ein jeder von beiden langsam herausbildet, in einem
letzten Bezug mit dem des anderen identisch sein: es mul} sein ein
paradigmatisches Antlitz des zwanzigsten Jahrhunderts, in sublimer
Schau dem Horizonte des geistigen Universums abgewonnen. Denn
der Standort des Heute i3t beides zu: die Anniherung des Mythos
an das Heute und die Entriickung des Heute in den Mythos. Auf ent-
gegengesetzten Wegen vollzieht sich doch die gleiche Synthese: die
Verschmelzung von Ubetlieferung und Gegenwart, von Mythos und
Geschichte, von Herkunft und Zukunft, von Orient und Okzident.
Nicht wie diese Synthese vollzogen wird, sondern dal3 sie vollzogen
wird im Geiste derselben abendlindisch-deutschen Bildungstradition
und weltbiirgerlichen Gesinnung, macht die «Grundverwandt-
schaft» — um ein Wort Thomas Manns anzufiihren — des Jakobs-
sohnes und des Magister ludi aus.

Das Erbe der Herkunft, des Motgenlandes und Mythenkreises
(welche drei Bereiche letztlich auf eines zuriickdeuten: den Quell des
Ursprungs) ist bei dem spiten Abendlinder Joseph Knecht eine
ebenso latente seelische Wirklichkeit, wie dem Joseph des biblischen
Romans das BewuBtsein seiner eigenen vielschichtigen Wesens-
perspektive latent beigegeben ist. Darin unterscheiden sich beide
von Grund aus, daf} sie nicht in derselben Dimension beheimatet,
nicht aus demselben Stoff geformt sind. Der Joseph detr biblischen
Erzihlung ist schon in seiner Urform mythische Figur und damit ein
fiur allemal im «losgebundenen Reiche der Gebilde», in der Sphire
des idealen Seins zu Hause. Joseph Knecht dagegen ist ein der ge-
schichtlichen Welt und Wirklichkeit abgewonnener, aus abendlindi-
scher Substanz verdichteter «klassischer Typus», der zweifellos im
Leben vertreten war und ist. In einer Bestimmung aber, die als
Strukturmoment schon der biblischen Josephsfigur eigentiimlich ist,
treffen beide Personlichkeiten wieder zusammen: in der geistlichen
«Aufgespartheity», die das Sein nur im Gegensatz von Geist und

6 81



Fleisch, von Gott und Welt, von Zeit und Ewigkeit erlebt und faf.
In der Weltanschauung der kastalischen Epigonen ist der metaphy-
sische Gegensatz von Gott und Welt reduziert auf den Gegensatz von
Geist und Welt (ein Thema, tiber das auch der Joseph des biblischen
Romans des ofteren meditiert); aber das dndert nichts an der letzt-
lichen Tatsache, dal3 der dgyptische und der kastalische Joseph beide
Sohne desselben Geistes und Gottes, ihm geweihte und vorbehaltene
Lieblinge sind, deren Leben jedes auf seine Weise den paradigmati-
schen Gliicksfall durch alle Stationen hindurchfiihrt.

Die musterhafte Gotteskindschaft der ungleichen Briider entfaltet
sich nicht nur in vetschiedenen Dimensionen, iht sind auch ver-
schiedene Kreise vorgeschrieben. Fiir den mythischen Joseph ist —
eben weil et bei aller familidren Gottesbindung doch immer mythische
Figur bleibt — seine geistliche Exklusivitit nur ein innerster Bezirk
und Vorbehalt, der ihn nicht hindert, der ihn im Gegenteil erst be-
fihigt, seine Rolle durchzufithren. Getragen aber wird diese Durch-
fithrung von dem heimlichen Wissen, dal3 hier die geistliche Bestim-
mung, da sie dem Leben und seinen Geboten um des mythischen
Auftrages willen Vorschub leistet, verzichten muf3 auf ihre eigenste
Verwirklichung und Erfiillung, und daf somit die weltliche Eth6hung
erkauft wird mit einem Abtriinnigwerden, einem Opfer.

Mit dem abendlindischen Kastalier und Glaspetlenspieler Joseph
Knecht begibt es sich umgekehrt: das Leben hinter sich lassend, be-
rufen in die Zucht eines ausschlieBlich dem Geiste geweihten Reser-
vates, bewahrt er die Region der Sinnenwelt, des Lebens und des
Lebensursprunges nur als einen geheimen Quellbezitk seiner Secle.
Dieser Quell speist und steigert ihn immer wieder fiir seine Aufgabe,
er erhilt ihn wach und lebendig, er weckt ihm aber auch das Bewul3t-
sein, daB} die ihm aufgetragene Vollendung im Geiste erkauft wird
mit einem groflen Verzicht an Leben, einem Opfer der besten un-
gehobenen Schitze seiner Seele, aus deren Spannungsverhiltnis zum
«Geist» sein Schicksal doch letztlich seine Bestimmungen empfingt.

Obschon der geistliche Sohn Jakobs in die Welt und der Schiiler
Joseph Knecht aus der Welt in die Hierarchie des Geistes versetzt
wird, so erwerben sie auf ihren verschiedenartigen Wegen doch das
gleiche Wissen: das Wissen um die Tragik aller Berufung, der der
Weg vorgezeichnet ist, von dem sie nicht abirren darf, sie gibe denn
sich selber preis. Es ist die' Tragik des Auserkorenen, des Lieblings
der Gottheit, daf3 seine paradigmatische Rolle immer auch Opfer ist,
Verzicht auf die Fiille, die nicht im Einklang steht mit seinem Auf-
trag. In dem unbedingten Gehorsam gegen die héhere Macht, die
da Gott, Vater, Geist heil3t, sind der junge Joseph und Joseph Knecht
eins — und somit auch in der religiosen Bindung an den Auftrag,

82



der einem jeden zugewiesen, an die Rolle, die er im Verfolg des Auf-
trages zu spielen hat. Diese Ubereinstimmung wire nicht vollstindig,
wenn sie nicht auch die Ebenbiirtigkeit der Rollen und Auftrige,
kurz des beiderseitigen Paradigmas, einschlosse: zwei Welt-Kreise,
die sich im Weitesten, im Grunde und im Wesen beriihren.

Doch auch an intimeren Analogien fehlt es nicht. Beider Bio-
graphie trigt sich in jenem «Einst» zu, das nach Thomas Mann
doppelziingig ist, sowohl Vergangenheit wie Zukunft bedeuten kann.
Vom Standort des zwanzigsten Jahrhunderts aus gesehen, vollbringt
die ErschlieBung von Vergangenheit oder Zukunft vor allem eines:
die Potenzierung der Gegenwart im Sinne mehrdimensionaler Aus-
weitung. Zeit ist nach Novalis «innerer Raum», dessen Erweiterung
und Potenzierung mit anderen Zeitrdumen die «vollkommene Gegen-
wart» des geistigen BewuBtseins erzeugt. Der innere Raum der voll-
kommenen Gegenwart ist Weltraum. «Vollkommene Gegenwart er-
zeugt vollkommene freie Zukunft und vollkommene freie Vergangen-
heit, die beide zugleich affiziert werden und beide zugleich wirken.
In der vollkommenen Gegenwart 1iBt sich keines von beiden untet-
scheiden. Die AuBerungen, das Verhalten der neuen Einheit 46t sich
aus den Eigenschaften und dem Verhalten der isolierten Elemente
nicht erkliren.» Der dgyptische und der kastalische Joseph sind beide
beheimatet im geistigen Raume vollkommener Gegenwart. In ihm
geboren und erwachsen, gleichsam sein Element zur Inkarnation
verdichtend, spiclen sie ihre «Rolle», gehorsam dem Gesetz, nach
dem sie angetreten und symbolisieren so die musterhafte durch-
gehende Ordnung des geistigen Universums. Seine Weltweite ver-
liert sich niemals im Vagen, sie hat ihre Mitte, die da Gott oder Geist
heiit und in strengem Bezug das Ganze regiert, gliedert, verwaltet.
Und eben insofern die Lebensbeschreibung des Jakobssohnes und
des Magister ludi dieses Gottesregiment sichtbar macht, ist sie
Paradigma. Damit aber ist das letzte Geheimnis dieser sinnbildlichen
Form noch nicht erschlossen. Das geistige Paradigma, das, wie schon
Goethes Faust, die Welt als Schauplatz begreift, auf dem der Mensch
nach dem Plan von Gott und Teufel seine Rolle spielt, immer im
Einklang mit der universalen Ordnung, aus der er nicht herausfallen
kann, empfingt seine Grundgestalt letzten Endes vom kosmischen
Paradigma des gestirnten Himmels. Von diesem Bezuge her nimmt es
seine metaphysische Kraft und Reichweite, seinen Anklang an die
Unendlichkeit. Wie schon der Psalmist wullte, ist es dasselbe Gesetz,
das die Musik der Sphiren, die Weltenldufte und die Bahnen des
Menschen regelt, stuft, leitet. Auch darin stimmt das Weltbild des
dgyptischen und des kastalischen Joseph iiberein, dafl es den uralten
Dreiklang von Gott—Geist und Himmel und Erde als Grundschema

83



sich bewahrt. So mutet es denn «vertraut» an, dafl der musterhafte
Lebenslauf beider in seiner ersten Station mit demselben Faktum be-
ginnt: der Entriickung — der geistigen Versetzung vom irdischen
Heimatplatz an den gestirnten Himmel der paradigmatischen Hand-
lung. Die paradigmatische Handlung spannt doch jeden Joseph —
entsprechend der Art seines Auftrages und der Weltstunde, die diesen
Auftrag geboren — in ein anderes Schema ein. Bei dem Sohn Jakobs
hat jede Wandelstation seines Schicksalskreises noch mythische
Ganzheit, Farbigkeit, Polaritit. Jeder sichtbare Absturz ist schon un-
sichtbar Stufe, weil das Gottliche es noch liebt, sich schelmisch zu
verkleiden, in unkenntlicher Gestalt den Menschen zu versuchen.
So versetzt Josephs Bahn in imamerwihrend festliche Spannung an-
gesichts eines Geschehens, das det bunten Uberraschungen nicht
miide wird, wie auch die Sterne am Himmel nicht miide wetrden, ihren
Reigen zu ordnen, aufzuleuchten, kaum daf} sie gesunken, und in
fabelhaften Bildern die Stationen des Seins aneinanderzuschlieBen.
In der Spitwelt Joseph Knechts dagegen sind Geist und Welt lingst
Antipoden. Das Paradigma des Geistes stellt sich nunmehr unverhiillt,
streng und asketisch dar, aus urweltlicher Vermummung hetraus-
geschilt. Die mythische Ganzheit, die festliche Lebensbuntheit werden
nur dott noch greifbar, wo die Wurzeln des Geistes ins Erdreich dler
Secle hinablangen, ins Dimmerreich der Miitter, dem sie entsprossen,
und das alle Bilder, alle Erinnerungen, alles je Gelebte nun im Dunkel
hiitet.

Zu der «Grundverwandtschaft» beider Gestalten gehort auch die
Verkérperung der gleichen Tugenden, der Tugenden ndmlich, in
denen die «vollkommene Gegenwart» des zwanzigsten Jahrhunderts
ihre letzte Liduterung erfihrt. Es wurde schon gesagt, daf} beide
Lieblinge der Gottheit sind. Das bedeutet, daf3 ihnen das «Gliick»
hold ist, nicht als launische Gunst des Zufalls, sondern als innetes
Daimonion, als die wunderbare Mitgift, «bei Gott und Menschen
angenehm zu machen» mit der undefinietbaren Aureole der Person-
lichkeit, die auch das Schicksal entstofflicht. Am innigsten falbar
witrd ihre Lichtnatur in der graziésen Schelmerei, in der Verehrung
der Heiterkeit, zu der sie sich beide bekennen. Dal} diese bei dem
dgyptischen Joseph mehr von dem Mutterwitz des heidnischen
Hermes, von der Verschlagenheit des listenreichen Odysseus hat,
wihrend die vergeistigte Strahlung des Kastaliers an Mozart und
Jean Paul gemahnt, dndert nichts daran, daBl es sich um dieselbe
Tugend handelt. Nur zeigt ihr Gestirn sich zwei weltverschiedenen
imagindren Stationen von anderen Seiten und in anderem Lichte.
«Die Heiterkeit, Freund, und der verschlagene Scherz», li3t Thomas
Mann seinen Joseph zu Mai-Sachme sagen, «sind das Beste, was

84



Gott uns gab, und sind die innigste Auskunft vor dem verwickelten
Leben.» Das ist geistige Wertfiihlung des seiner eigenen tragischen
Verwicklungen wohlbewullten zwanzigsten Jahrhunderts, so wie es
geistige Wertfihlung des zwanzigsten Jahrhunderts ist, wenn Joseph
Knecht die Heiterkeit «eine Tugend der Heiligen und der Ritter»
nennt, «sie ist unzerstorbar und nimmt mit dem Alter und der Todes-
nihe nur immer zu. Sie ist das Geheimnis des Schénen und die eigent-
liche Substanz jeder Kunst». Aber auch die andere, die scherzhafte
Note geistigen Adels ist Joseph Knecht nicht fremd, riickt sein
Gesicht in die «vertraute» Nihe des Jakobssohnes. «Er war ein viel
groBerer Schelm, als seine Leute ahnten», heilit es von ihm, «voll
Spiel, voll Witz, voll Durchtriebenheit, voll Spall am Zaubern und
Sichverstellen.»

Gemeinsam ist beiden Gestalten nicht nur das Taggestitn, das
ihnen das Leben zum Licht hebt, sondern auch die nichtliche Gabe
des Traumes, die miitterliche Offenbarung der Seelentiefe. Die Ziing-
lein an der Waage der Personlichkeit zeigen bei beiden ein dhnliches
Verhiltnis des Gleichgewichtes an zwischen den titig bewul3ten und
den schlummernd verborgenen Kriften. Das Entscheidende dieses
Verhiltnisses ist, dal3 die Hohe stets nach der Tiefe hin «offen» bleibt,
lauschend ihrer Botschaften gewirtig und ohne Hoffart des Besser-
wissens. Denn der Gottessegen, der auf dem Jakobssohne und dem
Kastalier ruht, ist ja zwiefach «Segen von oben herab und von der
unteren Tiefe, Segen quellend aus Himmelsbristen und Erden-
schoB3». Das bedeutet, dal bei dem doppelt Gesegneten Hohe und
Tiefe, Licht und Dunkel, Geist und Seele sich nicht feindlich gegen-
einander wenden, sondern dafl das geistige Licht vielmehr der
Geburtshelfer der Seelennacht ist, der sie entbindet, heraufzusteigen
aus dem Unergriindlichen, um selber Licht zu werden. Der Traum
ist nur eine Form solcher Lichtwerdung. Eine andere ist die tber-
liefernde Erinnerung des biblischen Joseph, die ihm den eigenen Weg
aufhellt als ein «In-Spuren-Wandelny, als «Ausfiillung mythischer
Form mit Gegenwart». Diese Deutung ist noch ganz gebunden an die
tiberlebensgroBen Vorbilder menschheitlicher Typen und ihr Para-
digma der ewigen Wiederkehr. Bei Joseph Knecht ist jeder Erkennt-
nisdurchbruch ins Lichte losgelost von anlehnender Typik und ent-
sprechend der hochgradigen Differenzierung spiter Epigonen Auf-
hellung einmaliger Individualitit und Lebenslage, von ihm «FEz-
wachen» genannt. Dal} die mythische Anamnese auch in ihm noch
lebendig ist, zeigen die imaginiren Lebensliufe ebenso, wie das
feinstens ausgebildete Unterscheidungs- und Abstufungsvermogen
des dgyptischen Joseph die archaische Typik immer wieder annihert
an Individualitit und Einzigkeit der realen Welt.

85



All die durchscheinenden Vorginge des Seelenlebens, die viel-
schichtigen Beziehungen zwischen Oben und Unten, Licht und Nacht,
Bewultem und Unbewufitem werden gleicherweise bei Hesse und
bei Thomas Mann mit jener zarten Genauigkeit und diagnostischen
Sichertheit geklirt, die Errungenschaften der Psychologie der letzten
hundert Jahre sind. Auch an der Kunst der Durchleuchtung des
inneren Weltalls wird die psychologische Erfahrung des zwanzigsten
Jahrhunderts als gemeinsame Basis ersichtlich. An Wandel in den
Spuren abendlindisch-geistiger Traditionen fehlt es nicht. Besonders
Goethe ist vielerorts zugegen. Kastaliens Vorstufe ist die «pidagogi-
sche Provinz» Wilhelm Meisters, aber auch der dgyptische Joseph
riickt in Goethes Nihe, wenn man sich die Szene vergegenwirtigt,
da er Pharao seine Triume auslegt und spricht: «Pharao irrt, wenn er
meint, er wiilite es nicht. Dieser Knecht vermag nichts, als ihm wahr-
zusagen, was er schon weil.» In den «Mitteilungen iibet Goethe»
von Friedrich Wilhelm Riemer steht zu lesen: «,Jhm seine Triume
erzihlen und auslegen®, war auch eine gewghnliche Redensart, wenn
ihm das, was er bereits selbst, aber nur dunkel gedacht, von anderen
klargemacht wurde. Auch brauchte er diesen Ausdruck, wenn er an
etwas erinnert wurde, was er wohl ehedem gedacht, aber wieder aus
dem Sinne verloren hatte.» Wobei denn auch daran erinnert werden
darf, dafl der junge Goethe eine Zeitlang die Geschichte von Joseph
und seinen Briidern niederzuschreiben plante.

Wenn das Glasperlenspiel der kastalischen Provinz den Geist be-
fihigt, im tausendféltigen Spiegel seiner Werke des eigenen Wesens
innezuwerden, mittels intellektueller Anschauung zum BewuBtsein
seiner selbst zu kommen, so ist auch Thomas Manns Josephs-
Geschichte solcher geistigen Wesensschau nicht fremd — ein Beweis
dafiir, daf} es sich hietbei um eine letzte sublime Funktion des Zeit-
alters, nicht um poetische Erfindung handelt. Bei Thomas Mann
kommt die mythische Ubetlieferung gleichsam mittels intellektueller
Anschauung zum BewuBtsein ihrer selbst. Der Erzihler ist das Medium
dieser Spiegelung. Er sagt dariiber: «Es ist freilich zweierlei: ein
Ding sein und es betrachten. Und doch gibt es Ebenen und Sphiren,
wo beides auf einmal statthat: der Erzihler ist zwar in der Geschichte,
aber er ist nicht die Geschichte; er ist ihr Raum, aber sie nicht der
seine, sondern er ist auch auBler ihr, und durch eine Wendung seines
Wesens setzt er sich in die Lage, sie zu erortern. Niemals sind wir
darauf ausgegangen, die Téduschung zu erwecken, wir seien der Ut-
quell der Geschichte Josephs. Bevor man sie erzihlen konnte, ge-
schah sie; sie quoll aus demselben Born, aus dem alles Geschehen
quillt und erzihlte geschehend sich selbst. Seitdem ist sie in der Welt.
Hundertmal ist erzihlt worden und durch hundert Mittel der Erzih-

86



lung gegangen. Hier nun und heute geht sie durch eines, worin sie
gleichsam Selbstbesinnung gewinnt, also daf} sie zugleich quillt und
sich erértert.» |

Es gehort zur «Grundverwandtschaft» dieser beiden groflen
Werke, dal3 sie die spite Phase abendlindischer Universalitit, die an
die Stelle des Schaffens Betrachtung und Deutung des Geschaffenen
setzt, sich einbeziehen und greifbar machen. Der Sohn Jakobs und
der Magister ludi Joseph Knecht finden sich bei aller Welten-
verschiedenheit im Bilde jenes Jiinglings, der den Schleier der Gottin
zu Sais hob und, Wunder, o Wunder, sich selbst schaute. Der Dichter
ist nur das Medium der Stunde, durch das der Weltgeist sich offenbart.
Er selber, der Weltgeist, ist es, der aus zwei imaginiren Lebensliufen
mit dem Antlitz des Jinglings und dem Adel herbstlicher Mannes-
reife uns entgegenblickt, um in doppelter Gestalt doch wieder als
das eine lebendige Wesen kenntlich zu werden, das sich in sich selbst
getrennt hat, um den eigenen Reichtum zu fassen.

87



	Gingo Biloba : Herman Hesse zum siebzigsten Gerbutstag

