Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Geistige Wandlungen im Nahen Osten : heutige Gesprache am Nil
Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEISTIGE WANDLUNGEN IM
NAHEN OSTEN

Heutige Gesprdache am Nil

VON ADOLF KELLER

Es bereitet sich etwas vor am Ostende des Mittelldndischen Meeres.
Man weify nicht was, aber fiihlt es in Aegypten, in Palédstina, Syrien
und Arabien. Vor wenigen Wochen sah ich in Kairo und Alexandrien,
wie England Aegypten riumte — ein welthistorischer Vorgang. Die
Armee zog ab mit Sack und Pack und gibt ihre «far flung battle lines»
auf, wie Kipling prophezeit hatte. Bei einem Besuch eines deutschen
Kriegsgefangenenlagers am Suezkanal fuhr ich an diesen weitgespann-
ten britischen Militirlagern am Kanal vorbei, wo sich die Armee den
Augen entziecht — und wartet. Die Panarabische Liga tagte eben in
Kairo und legte Feuer unter die politischen Kessel. Der Sultan von
Marokko geht nach Tanger und hilt eine Rede, die der franzosischen
Regierung mif¥fillt. Das sind Fenerzeichen in der gesamten arabisch-
islamischen Welt, von Indien bis nach Marokko. Der Islam erwacht
und sucht aufs neue einen selbstbewuften politischen Ausdruck.

«Versuchen Sie doch, unsern Lesern etwas davon zu sagen», riet
mir der Redaktor dieser Zeitschrift. «Sagen Sie es weniger in ab-
strakter Verdichtung, sondern als Erlebnis, als Geschautes, Gehortes,
da Sie doch in den letzten Monaten in Aegypten so Bedeutsames mit
eigenen Augen sahen.» |

«Sie fithren mich in Versuchung», erwiderte ich; «ich will gerne
verzichten auf den Vollendungswahn und die abstrakte Synthese
eines literarischen Essayismus, der Dinge in einer Abrundung und
Geschlossenheit gibt, als wire die Welt nicht Stiickwerk und Abgrund,
sondern ein geordneter Kosmos. Aber wer plaudert, hat fiir den
Schweizer Leser weder Ernst noch Tiefe. Dieser ist vom deutschen
Professor, vom abstrakten Geist der Ganzheit oder des Systems fiir
sein Reden, Schreiben und Horen erzogen worden. Er hilt Voltaires
Rat: Glissez mortels, wappuyez pas leicht fiir franzdsisches Geflunker
und das amerikanische Denken fiir banal. Und doch, wer in den
Orient oder in den amerikanischen Westen geht, mufl ein Stiick unseres
kontinentalen Denkens daheim lassen, denn es erschliefft dort nichts.

67



Man muf} sehen, horen, ahnen, riechen, plaudern oder schweigen, um
Tieferes zu erhaschen; experimentieren, um hinter Geheimnisse zu
kommen. Man muf} aus der Stratosphire des Abstrakten herunter
und in ein Gesprich eintreten, als homo ludens vielleicht, wie Huy-
zinga sagt, um in Freiheit etwas von der Erde und den Menschen zu
erhalten.» ‘

Ich hatte das Gliick, sowohl im Orient als im Okzident, in Amerika
und England, lange an den Grenzen unseres europdischen abstrakten
Denkens zu leben. Nach der Universitit kam ich fiir drei Jahre in
den Nahen Osten, nach Aegypten und Paléstina, sah Englands Kampf
um die Macht in Aegypten, das es heute riumt, die entziindliche
Leidenschaft islamischer Volker. Ich sah britische Soldaten, Fellachen,
Bazarhindler, Gelehrte und Mirchenerzihler in Kairo und verbrachte
mit Beduinen einsame Nichte in der Wiiste, am Sinai und bei kop-
tischen Monchen in der Libyschen Wiiste. Ich war seither mehrfach
in jene Welt der religiosen Leidenschaft, der wilden, mystischen
Askese, der grenzenlosen Gelassenheit des «Inschah Allah» (so Allah
will) zurlickgekehrt und sah in den letzten Wochen wiederum Patri-
archen und Monche, politisch abgebriihte Paschas, aber auch Bettler
und Blinde, Fanatiker der Azhar-Universitat und der «Muslimischen
Briider», jiidische Zionisten und die brodelnde religiose Welt orien-
talischer Religionsmischungen. Mein Lebensweg hatte mich aber auch
an den entgegengesetzten Pol der heutigen Zeit gefiihrt, vor allem
nach Amerika, in die stihlerne Welt der Technik, des pragmatischen
Denkens, eines fiebernden Aktivismus, der nicht denkt, sondern han-
delt, und in grofite politische, soziale und religiose Experimente hinein.
Man lernt in Amerika anders sehen und reden. Dort gibt es keine
Mirchen, sondern Maschinen, Experimente, Wagnisse. Der amerika-
nische Stil ist nicht abstrakte Verdichtung, sondern zielendes Gesprich,

Dieses Gesprich zwischen dem Westen und dem Osten heute auch
im Nahen Orient im Gange zu finden, erstaunt den fritheren Reisen-
den noch mehr als die amerikanischen Kriegsschiffe'am Bosporus und
die finanzielle Hilfe fiir die Tiirkei. Die fritheren Karawanen ameri-
kanischer Reisender kiimmerten sich um die Pyramiden, um Daha-
bije-Fahrten auf dem Nil, Eselritte, um den Schmuck der Nofretete,
die Konigsgraber der Pharaonen und die Mumien. Land und Volk
gehorten zur Staffage. Heute macht derselbe Westen, Amerika, das
Volk motorbewufit, maschinenhungrig, bereit zur Industrialisierung,
wobei «auch das Schone sterben mufl»; man denke an Philae. Der
amerikanische Ingenieur, die Geschiftsagenten von International Har-
vester Company, von General Motors und Ford, die wirtschaftlichen
Berater, die Techniker und Journalisten grofien Stils sind heute die
eigentlichen Pioniere und Botschafter Amerikas. Und in den ameri-

68



kanischen Universititen von Kairo und Beirut findet, mit allem
wissenschaftlichen Riistzeug, eine geistige Auseinandersetzung zwi-
schen westlicher und 6stlicher Kultur statt, ohne missionarische Absicht,
eben als Gesprich, als Wunsch, einander zu verstehen, als geistiges
Ringen und Bereitschaft zum Dienst an der Welt. Die einzige west-
liche Frau, die arabisch richtig deklinieren und konjugieren konnte
und der ich in Aegypten begegnete, war eine Amerikanerin.

Sogar auf dem flachen Lande kann man gefragt werden: «ente
Americanu?» (bist du Amerikaner?), «felus kettir, hat bakschisch»,
(die sind reich, gib mir einen Bakschisch). Im Gesprach mit dem Volk
merkt man tberall diesen Drang zur Industrialisierung. Ein Dorfjunge
am Ismailiah-Kanal prahlt mir gegeniiber, als wir eine Panne hatten
und den Motor reparieren lieflen: «Itallimt el motor» (ich habe den
Motor gelernt) und demonstrierte so den Uebergang eines Bauern-
volkes zur Industrie, durch die selbstverstindliche Art, wie sie einen
Motor hantieren, manchmal auf ihrem Lastwagen, von denen die
Strafle nach Ismailiah voll ist, manchmal unter dem Wagen, wenn sie
ihn auf der Fahrt selbst flicken miissen. Die Maschine, die Fabrik,
die Technik, der Larm dringen in ein stilles oder leise summendes oder
singendes Dorf ein. Wo frither dem Kanal entlang Kamele auf weichen
Sohlen lautlos und hochmiitig einherschlurften oder zierliche Eselchen
trippelten, rasselt und stinkt der moderne Motor und verwandelt ein
uraltes Bauernvolk, Die vier Jahrtausende, die erhaben von den Pyra-
miden herabschauen und davon nichts wuflten, konnen es nicht
hindern. Sie konnen nur stehen und staunen iiber nie gesehene Ver-
wandlungen. Seit Aegypten selbstindig wurde, vor wenigen Wochen,
selbstbewuf3t, nationalistischer Sitz der Panarabischen Liga, Mitglied
der Vereinigten Nationen, spannt sich ein ungeheurer elektrischer
Bogen zwischen Washington und Kairo, New York und Alexandrien,
und ein Gesprich wird heute gefithrt, im Nahen Osten, iiberall wo
es Oel gibt, Absatz und strategische Moglichkeiten. Was man nicht
hort, ist das leisere, vorausgehende Gesprich zwischen England und
Amerika iiber den Nahen Osten und das neue Kondominium der
Westmdchte, das sie in der Stille im ostlichen Mittelmeer aufbauen,
nachdem das frithere britisch-dgyptische Kondominium im Sudan
etwas briichig geworden war.

Dieses Frage- und Antwortspiel zwischen Osten und Westen ist
heute etwas vom Reizvollsten und Ritselhaftesten, was es in der
Geschichte gibt. Kann der Westen den Osten verstehen? Abstraktes
Denken hilft nicht dazu. Diese neue Begegnung des Westens mit dem
Osten, dieser Funke von einem Hauptpol der Welt zu einem andern
ruft erstaunliche Reaktionen hervor, so wie die Natur anders ant-
wortet, je nachdem sie befragt wird. Eine neue geistige, politische und

69



religiose Grenze ist plotzlich sichtbar geworden, an der entlang
Mirchenerzahler mit niichternen Staatsphilosophen reden, die exakte
Wahrheit mit der phantastischen Dichtung, die wirtschaftliche Macht
mit wirtschaftlicher Gier, der konzentrierteste Wille des Westens mit
jener vielleicht noch grofleren Macht des Ostens, die sich in jenem
gleichgiiltigen «Maalesch», jener abgriindigen, passiven Gleichgiiltig-
keit des Orientalen ausspricht. Hier, an einer imagindren Grenzlinie,
gezogen von Moskau nach Kairo und Indien, stoflen grofite Welt-
michte zusammen: Kommunismus und Demokratie, Heidentum und
Christentum, Islam und Christentum, Religion als ordnender Wille
und Religion als Leidenschaft, als Weltiiberwindung und als Innerlich-
keit, die leidenschaftliche panarabische, islamitische Welt mit blassem
abendlindischem Sikularismus und fiebrigem Industrialismus.

Und hier soll ich nun, dem Wunsch des Redaktors folgend, der
Versuchung widerstehen, diese Polaritit geistesgeschichtlich oder philo-
sophisch oder in ideologischer Verdichtung darzustellen, sondern im
Gesprich als Gesehenes und Erlebtes anschaulich machen. Wieviel wird
dabei durch das Sieb fallen!

Die erste Gelegenheit zu einem solchen Gespriach zwischen Osten
und Westen war die Konferenz der Interparlamentarischen Union,
die anfangs April in Kairo stattfand. Das agyptische Parlament legte
Gala an, schwarzen Gehrock, roten Tarbusch, Ordensbinder, schim-
mernde Polizei — koniglichen Glanz, In diesem Gebiude, das auch
in Holland oder in der Schweiz stehen konnte, machen die Paschas
die dgyptische Politik und versuchen gleichzeitig, den igyptischen
Nationalismus mit einem neuen, ungewohnten demokratischen Inter-
nationalismus zu verbinden.

Ein Ausflug zu den Pyramiden und dem Sphinx verschaffte mir
die Gelegenheit, diese allgemeinen Probleme in Form eines Gesprichs
zu erleben, das ich mit dem Prasidenten der Konferenz, Heykal Pascha,
gleichzeitig Prisident des Aegyptischen Senats, hatte.

«Exzellenz, das hat jeden Demokraten und vor allem uns Schweizer
gefreut, wie Sie heute morgen an der Konferenz die Rechte und Forde-
rungen der Kleinstaaten gegeniiber den Grofimichten vertraten. Ich
hoffe, man hort dies in Moskau und Washington und versteht, daf}
hier Volker reden, nicht nur Regierungen.»

Heykal Pascha sah mich mit grauen, durchdringenden und bewuf3ten
Augen an. Aus der iiberreichten Einfiithrung konnte er wissen, dafl hier
nicht nur ein Journalist Zeitungsfutter suchte, sondern ein Westler
tiber jene grofle Weltgrenze hinweg sprach, gleichzeitig aus einer per-
sonlichen Kenntnis des Westens wie des Ostens heraus, und so die
ernsthafte Moglichkeit eines Grenzgespriachs ergriinden wollte, nicht
nur zwischen Ost und West im allgemeinen, sondern auch zwischen

70



Europa und der Kultur des alten Nillandes. Hier war ein dgyptischer
Staatsmann und muslimischer Kulturtriger, ein Orientale, der auch
den Westen gut kennt.

Aber wo steht er eigentlich? Er trigt den roten Tarbusch und spricht
ausgezeichnet Franzosisch. Die dgyptische Exzellenz hat die moderne
franzosische Bildung in sich aufgenommen, kennt den Radikalismus
und gottlosen Existentialismus der modernen, sikularisierten Kultur,
hat gleichzeitig ein Buch iiber Rousseau und eines tiber den Propheten
Mohammed geschrieben, sympathisiert gleichzeitig mit der pan-
arabischen Liga und vertritt die Forderungen der demokratischen
Interparlamentarischen Union. Klingt das zusammen?

«Es ist meine Ueberzeugung», sagte der Pascha, «dafl die kleinen
Linder heute die groflen Ideen der Zukunft vertreten. Die grofien
Staaten, ob sie wollen oder nicht, begehren die Macht. Wir kleinen
Staaten vertreten das Recht, das Volk und die Stimme des ,Common
man’.»

«Ah, Sie zitieren den beriihmten Slogan von Henry Wallace?»

«Ich vertrat Aegypten an der Konferenz von San Francisco. Wun-
dern Sie sich nicht, wenn Sie heute eine amerikanische Stimme in
Aegypten horen. England ging — Amerika kommt. Aber wir kénnen
nicht in derselben Welt leben, ohne miteinander zu reden, auch {iber
nationale, kulturelle und religiose Grenzen hinweg.»

Ein Photograph tberfiel uns und zerrifl unser Gesprach. Es ging
am andern Tage weiter, als wir uns bei einem Empfang in der konig-
lichen Domidne «Inchass» wieder trafen. Hier hatte der Konig ein
riesiges Gut sozusagen aus der Wiiste gestampft. Der Zauber heif3t:
Bewisserung. Mit Stolz zeigte uns Konig Faruk, was hier der Wiiste
abgerungen worden war und empfing die Konferenz nachher in einem
riesigen Prunkzelt. Eben hatte ich am Buffet des Zeltes den knusprigen
Fliigel eines koniglichen Hithnchens erwischt und zog mich damit in
die Biische des Parkes zuriick, um es in Frieden zu verzehren. Dort
traf ich Seine Exzellenz am selben Geschift, und gleich setzten wir
unser Gesprich iiber den «common man» fort.

«Wer ist in Aegypten der ,common mar’, dem die Zukunft gehoren
soll?» fragte ich. «Ist es der dgyptische Bauer, der Kommunist, der
kleine Beamte, der Arbeiter, der Grofigrundbesitzer?»

«Vergessen Sie nicht, dafl der Islam gegen den Kommunismus ist.
Der islamische Panarabismus ist der beste Wall gegen den Kommunis-
mus, der in Aegypten auch schon einzudringen sucht. Amerika fiihrt
denselben Kampf wie wir und weifd es. Darum ist es vielleicht die am
meisten gehorte westliche Stimme im Osten.»

Die Frage nach den Moglichkeiten des gewohnlichen Mannes in
Aegypten blieb damit, vielleicht absichtlich, unbeantwortet. Aber der

71



dgyptische Politiker und Staatsmann hatte damit doch ein grofies
Thema beriihrt, die Frage nimlich: Wie und wo will das neune Aegyp-
ten, das sich einem neuen politischen Nationalismus und religiosen
Isolationismus erschliefit, Briicken zur westlichen Welt offenhalten?
Heykal Pascha glaubt nicht, daf} die gegenwirtige Isolierung zum
Fremdenhafl fiihren konne. Er sieht darin etwas Voriibergehendes,
das sich mehr gegen England richtet als gegen Europa und Amerika.

Der Dichter und Schriftsteller Dr. Tabha Hussein Bey ist ein
typischer Gesprachspartner in dieser kulturellen Auseinandersetzung.
Er wohnt auf der Insel im Nil, in Zemalek. Er ist wohl der bekann-
teste Schriftsteller des heutigen Aegyptens und Prisident des P. E. N.-
Clubs. Seine Hand tastete mir vorsichtig entgegen; denn er ist von
Jugend an blind, und seine beiden erloschenen Augen sind unter
dunklen Brillengldsern verborgen. In ausgezeichnetem Franzdsisch
sprach er zuerst von seiner Erziehung in der El-Azhar-Universitit
und dann von der Fortsetzung seiner Studien in Paris. Seine Frau,
eine Franzosin, ist ihm Auge und Hand.

«Ihr Buch ,Ajjam’ (Tage), mon Bey, hat mir den tiefsten Einblick
in das innere Leben der Azhar-Universitit gegeben. Jetzt erst sehe
ich in das Denken und Streben der Tausende von jungen Muslimen
hinein, die ich dort so oft an den Siulen der Moschee zu Fiiflen ihrer
Lehrer sitzen sah.»

«Dann sehen Sie in den groflten Konflikt hinein, der heute die
Kluft zeigt zwischen der alten erstarrten Schule mit viel Gedachtnis-
kram — und einer modernen Universitit. Als Scheich Abdu, dann
Scheich El Mogheri und Scheich El-Razzek, auf den ich kiirzlich die
Gedichtnisrede hielt, noch an der Azhar wirkten, hoffte ich auf isla-
mischer Grundlage auf eine Erneuerung alter Weisheitselemente, eine
Belebung einer groflen moralischen Tradition und die Moglichkeit
eines Gesprichs zwischen Orient und Okzident. Es ist tragisch, mit-
anzusehen als ihr fritherer Schiiler, daff es mit diesem Gesprich zwi-
schen Tradition und Vernunft nichts ist.»

«Waren nicht Ansidtze dazu vorhanden im muslimischen Mittel-
alter, als die Mutaziliten den Weg der Vernunft erschlossen? Ich weif3,
daf} diese damals von der Schule der Hanebaliten verurteilt wurden.
Aber sind dort nicht Keime fiir eine rationale und kulturelle Erneue-
rung enthalten? Denn auch das moderne Gesprach zwischen Ost und
West wird auf dem Boden der Vernunft und der allgemein mensch-
lichen Kultur gefiihrt.»

«Das ist tot. Das Gesprich zwischen einem abgestandenen traditio-
nellen Glauben und einem toten modernen Unglauben ist unfruchtbar.
Wir miissen uns geistig entweder in unsere eigene Welt zurtickziehen,
und der Orient hat eine eigene Welt. In meinem Buch iiber Geschichten

72



um den Propheten Mohammed suchte ich sie festzuhalten. Es wird
sogar in Mekka gelesen, trotz meiner Kritik, Oder aber wir miissen
bewuflt mitarbeiten an der menschlichen humanitiren Kultur, die
heute eine Briicke schligt zwischen Osten und Westen.»

«Konnten Sie nicht an die Tagung der internationalen P.E. N.-
Konferenz nach Ziirich kommen, wo die literarische Diskussion gerade
auch eine solche gemeinsame Basis zwischen Volkern, Rassen und
Kulturen sucht? Wir wiirden Aegypten ungern dort vermissen.»

«Ich wiirde gerne kommen. Aber sie beginnt zu frith fiir mich. Ich
habe die ,Rencontres Européennes’ in Genf verfolgt. Das heutige
,Rencontre’ darf nicht nur europdisch sein. Und gerade der Kontinent,
Frankreich, die Schweiz, die ich besonders kenne, miissen in ein neues
Gesprich eintreten. Das sind nicht nur die Sprecher Europas, nachdem
England nun heraus ist, sondern derselben Linie entlang geht auch
die heutige demokratische kulturelle Diskussion mit dem amerika-
nischen Westen.»

«Ich sprach kiirzlich mit andern muslimischen Vertretern einer
Menschheitskultur, die die Volker weder in ihre Rasse, noch in ihre
Religion einschlieffen wollen und die eher in der Mystik das ver-
bindende Element zwischen Ost und West sehen in einem Allbewuf3t-
sein einer hoheren gottlichen Fithrung und einer menschlichen Ver-
antwortlichkeit.»

«Diese Mystik, etwa der Sufismus oder der Babismus, hat fiir das
heutige Aegypten nichts zu bedeuten. Der Aegypter lebt nicht in der
Wiiste, sondern nahe an der fruchtbaren Erde und am Nil und strebt
nach der modernen Industrialisierung des Landes auch nach einer
tieferen Moralisierung des Volkes, nicht durch das Christentum, das
in den letzten Jahren eine traurige Fithrung gab, sondern durch das
moralische Gesetz, durch die Briiderlichkeit des Islam, der eine viel
engere Gemeinschaft und Willenshingabe verlangt, als das Christen-
tum sie darstellt. Das Wort ,Achuja’ (Bruder) sagt praktisch mehr als
das abendlindische kommunistische ,Genosse’.»

«Ich kann das kaum bestreiten, nachdem ich gestern von der Hohe
des Minaretts der Ibn-Tulun-Moschee herab den Gottesdienst in einer
benachbarten Moschee mit ansah, wo Hunderte von Muslimen als
Briider sich gemeinsam vor Allah beugten.»

«Es ist noch nicht ausgemacht, was fiir ein Friedensbeitrag von den
Religionen kommt. Die menschliche Vernunft, die Wissenschaft, die
humane Kultur, von einer inneren Religiositit angestrahlt, scheint
leichter Briicken zu bauen, und darum diirfen wir auch in einer Zeit
eines wachsenden Nationalismus und religiosen Fanatismus die Be-
mithungen nicht aufgeben, gemeinsame Kulturwerte zuginglich zu
erhalten oder zu machen.»

73



Freunde und Schiiler kamen und gingen. Husseins Tochter brachte
Kaffee. Ich suchte seine Hand mit dem Bedauern, dafy wir ihn nicht
am P. E. N.-Kongrefy haben konnen. Der blinde Schriftsteller nahm
die dunkle Brille ab, und seine erloschenen Augen verbreiteten Trauer
und Finsternis iiber das geistvolle Gesicht. Hier war einer, der wufite,
daf die Tragik Aegyptens nicht in einem bifichen mehr oder weniger
Kultur oder politischer Selbstandigkeit liegt, sondern in jenem furcht-
baren «Maalesch» (es macht nichts), in jener Gleichgiiltigkeit, die letzte
moralische Entscheidungen durch Opportunitit und triges Verharren
ersetzt und damit einen Charaktermangel in breiten Schichten des
Volkes aufweist, der den Besten wohlbekannt ist, auch wenn sie ihn
nicht eingestehen. Was heute Gegensatz ist zwischen der El-Azhar-
Universitit, dem Wafd und dem arabischen Nationalismus einerseits
und anderseits dem rationalistischen Geist moderner Vernunft und
Wissenschaft, ist heute ein Weltkonflikt in vielen Formen und in
manchen Lindern. Das grofle Gesprich zwischen glaubiger Ueber-
lieferung und ungldubigem Sikularismus beginnt erst. Es ist wichtig,
dafl auch im Nahen Osten, mitten in der muslimischen Kultur, es
eine Elite gibt, die das weifl und die nicht erschrickt vor solcher tiefer
kultureller Auseinandersetzung, wohl nicht auf dem Boden dieser
oder jener Religion, sondern auf demjenigen einer Humanitit und
tiefern Menschlichkeit, die die schonste Frucht eines religiosen Glau-
bens ist. Eine Elite erinnert sich im Osten an die Fruchtbarkeit und
den Glanz einer solchen Auseinandersetzung, wie sie im Mittelalter
unter den Omaijaden im maurischen Spanien fruchtbar wurde. Aber
historische Situationen wiederholen sich nicht ohne Not.

«Es braucht fiir solche Auseinandersetzung viel Zeit und sehr
viel ,weiten Raum’», sagt Hussein Bey zum Abschied. «Sie wissen,
was sich die Beduinen zum Grufle sagen: ,Marbaba’ (weiten Raum),
worauf der Begriifite antwortet mit dem Wunsch: ,Marhabatén!’ —
das heifit: Allah gebe dir zweimal soviel weiten Raum! Mir scheint,
das heutige Aegypten braucht solchen weiten geistigen Raum, nicht
nur politische Erweiterung.»

Amerika spricht bereits in diesen weiten Raum hinein, aber auch
Rufland, das besonders auf die Phantasie der untengehaltenen Volker
wirkt. Die ungeheure Kluft, die wir von den politischen Konferenzen
her kennen, tut sich hier tief auf zwischen grundsitzlichen Ideologien
und hochsten religidsen Zielen.

Die tiefste Einsicht in diese tragische geistige Lage findet man im
Nahen Osten bei gebildeten Juden, die den Osten und den Westen ken-
nen, und deren Bildung und Religion an sich Briickenfunktionen sein
konnten, wenn sie eben nicht die verfolgten und verachteten Juden
wiren. Die Tragik der ungldubigen gebildeten Juden ist noch grofler

74



als die der orthodoxen gliubigen Juden, die auch mitten in Verfol-
gung und Verachtung ihr geglaubtes geistiges Heim nie verloren.

Im Salon eines orthodoxen jlidischen Journalisten in bedeutender
Stellung fand ich den hebrdischen Propheten Jesaja aufgeschlagen.
Er kennt ihn auswendig. Sofort gerieten wir dariiber in ein exegetisches
Gesprich.

«Wie iibersetzt das Judentum die bertihmte Stelle im ersten Kapitel
von der blutroten Siinde, die doch schneeweifl werden soll? Ist das
eine Verheiflung der Gnade, wie wir es lasen in unserer Luther-Ueber-
setzung: Wenn Eure Siinden schon blutrot sind, sollen sie doch schnee-
weifl werden — oder ist es eine zweifelnde Frage: Wenn Eure Siinden
blutrot sind, kénnen sie dann schneeweifl werden? So iibersetzt die
moderne, gelehrte Kautzsche Bibeliibersetzung, und die Ziircherische
folgt ihr, Hat die zweifelnde Frage recht oder die iiberwiltigende
Behauptung? Wie iibersetzt das Judentum?»

Der hochgebildete und gliubige Jude wandte sich heftig gegen die
Skepsis der Frage. Die jiidische Uebersetzung behauptet hier die gott-
liche Gnade. «Hier haben wir die jiidische Pradestination ebenso stark
wie die calvinistische oder die muslimische. Aber nicht eine doppelte
Vorausbestimmung fiir Erwdhlung oder Verdammnis, sondern den
unbedingten Glauben an den gottlichen rettenden Willen, der dem
menschlichen zuvorkommt und ihn bestimmt. Daran darf sich gerade
unser Volk halten, das jetzt im Vordern Orient zwischen den Miihl-
steinen der Politik zerrieben wird. Vom religidsen Gesichtspunkt aus
sehe ich allerdings mit einigen Befiirchtungen in die nahe Zukunft.
Ob ich je meine Hoffnung verwirklichen kann, mich mit dem Pro-
pheten Jesaja und den Psalmen zufrieden und sicher auf einem Hiigel
in Paldstina niederzulassen und ein Leben der Verinnerlichung, des
Geistes und des Glaubens zu fiihren, statt hier teilnehmen zu miissen
an bitteren und fruchtlosen politischen Kampfen, die die Welt zer-
reiflen? Wir Juden stehen zwischen den Welten und Zeiten, schauen
in ungeheure Weltrdume hinein und wandern wie Ahasverus durch
sie hindurch. Das jiidische Problem ist unlosbar, und der Jude, ob er
sich anpaflt oder ob er sich auf sich selber besinnt und versteift, ist
heute noch der wahre Heimatlose.»

«Aber wo ist denn heute das Christentum dabeim?» wandte ich ein.
«In dem sich religids wie sozial aufreibenden Europa? In dem heutigen
stirmenden Amerika? Oder im afrikanischen Busch und auf einsamen
Inseln der Siidsee? Sicher nicht im Orient; auch hier wird es ent-
wurzelt und heimatlos — vielleicht aufs neue verfolgt.»

Achnliche Beftirchtungen hegte der andere skeptische und positivi-
stische Jude, der eine ungewohnliche Kenntnis der Probleme besitzt
und ebenso bewandert ist in den Fragen der franzosischen.Existential-

75



philosophie und des politischen Kommunismus wie in jenem modernen
Konflikt, von dem der Dichter Taha Hussein sprach, zwischen
moderner skeptischer Wissenschaftlichkeit und Kultur und anderseits
dem tiefen religitsen Sehnen einer Elite, die an der gestaltenden Kraft
dieser Michte verzweifelt. Der Ueberfall von Zagazig, der sich gegen
die koptische Kirche wandte, scheint ihm nur ein Alarmsignal zu sein
fiir die Verschirfung des religiosen Gegensatzes, der auch von der
reaktioniren El-Azhar-Universitit her, vom Wafd und von den
«Muslimischen Briidern» gendhrt wird. Er konnte leicht tibergreifen
auf andere christliche Religionsgemeinschaften, und die Maroniten im
arabischen Libanonstaat beginnen es bereits zu ahnen. Die Juden
ahnen auch, was sich in Paldstina selbst ereignen kann in der nahen
Zukunft, wenn der religiose Fanatismus den politischen anstachelt.
Deshalb méchte sich dieser ungliubige, aber wissende Jude lieber nicht
nach Palistina zuriickziehen, sondern zu den Zedern am Genfersee
oder den Birnbdumen am Ziirichsee, in einen Zustand des Friedens,
den man sich im Arabischen stindig anwiinscht mit dem Gruf ,Salaam
alek’, was iibrigens heiflen will: Der Friede Allahs sei mit dir; weshalb
dieser Gruf} nicht den Unglaubigen gilt und von ihnen sogar zuriick-
gefordert werden kann von fanatischen Muslimen.

Die christlichen Fiibrer des Orients sehen selbst mit Besorgnis in
die nahe Zukunft hinein, die sich ihnen von seiten eines erwachenden
Fanatismus und Nationalismus auftut.

Vor wenigen Tagen besuchte ich Seine Seligkeit, den Koptischen
Patriarchen in seiner Residenz, wie schon vor fiinfundzwanzig Jahren.
Er trigt einen eigentiimlichen schwarzen Turban und den Bischofsstab
und spricht fast nur arabisch. Ich erwies ihm meine Reverenz und
sprach von der nichsten 6kumenischen Konferenz in Amsterdam, wo
die Skumenische Welt diesmal auch diese alteste christliche Kirche
Aegyptens erwartet.

«Werden dort auch Reformierte dabei sein?», fragte der Wiirden-
trager. Ich fiihlte, dafl die Reformierten fiir diese orientalischen
Christen am Zuflersten Rande christlicher Moglichkeiten stehen. Sie
haben eben seit hundert Jahren die amerikanische presbyterianische
Mission neben sich.

«Haben die Reformierten auch Bischofe?», fragte er. «Zeigen Sie
mir den Unterschied zwischen Lutheranern und Reformierten.»

Aufgefordert, las ich ein kleines Kolleg vor dieser orientalischen
Seligkeit tiber die Stellung Calvins zur bischoflichen Verfassung und
erwahnte die Tatsache, dafy es zum Beispiel in Ungarn calvinistische
Bischofe gibt.

«Das beruhigt mich», sagte er, worauf ich mir sachte anzufragen
erlaubte, was heute der Monophysitismus fiir die koptische Kirche

76



bedeute (die Lehre von der einen gottlichen Natur Christi). Der
Patriarch wollte seine und die dthiopische Kirche nicht auf das west-
liche Verstindnis dieser Lehre festlegen lassen und versprach mir, eine
theologische Abhandlung dariiber von seinem Hoftheologen zu senden.
Das geschah seither.

Die ganze koptische Welt ist heute in Angst und Aufregung wegen
des Vorfalls in Zagazig, bei dem eine koptische Kirche angegriffen
und Kopten miflhandelt wurden von dem aufgehetzten Pobel. Der
Vorfall war so ernst, dafy der Ministerprisident dem Patriarchen einen
Entschuldigungsbesuch machte. Aber der Patriarch wollte das, was in
allen Zeitungen stand, nicht zur Diskussion bringen, weil er, aus Furcht
vor solchen Erorterungen mit dem Ausland, aufs neue das MifStrauen
auf die Kopten zu lenken fiirchtet. Aber alle die kleinen Splitter-
kirchen des Nahen Ostens wie die Orthodoxen, die Maroniten im
Libanon, Nestorianer und Syrischen Christen, Unierte und Armenier
fiirchten aufs neue, daff aus dem Absolutismus des erwachenden Islam
eine neue Intoleranz hervorbrechen konnte, unter dem Dringen der
«Muslimischen Briider» und der panarabischen, religios intransigenten
Union. Keine Religion, die eine absolute Wahrheit besitzt, keine
Kirche, die unfehlbar ist, kann tolerant sein. Dies ist konsequenter-
weise weder in einer dogmatischen christlichen Kirche noch in dem
unbedingten Sendungsbewufltsein des Islam moglich, der sogar den
«Djihad», den heiligen Krieg, zu den religiosen Pflichten rechnet.

Vor einigen Jahren legte zwar an einer Religions-Weltkonferenz
in London vor der islamischen Abteilung der Scheich der groflen
Moschee El Azhar, namens El Mogheri, eine Deutung des «Djibad»
vor, die mich erstaunte. Er deutete diese religiose Pflicht zum Krieg
um in einen unmilitdrischen, charaktervollen Einsatz des Glaubigen
fiir seine Ueberzeugung.

War dies eine religiose Wandlung oder «window dressing», reli-
gioser Bluff fiir das Gesprich zwischen Osten und Westen?

Es ist nicht leicht, durch die Leidenschaften und politischen Kampfe
des Tages heute durchzusehen in die letzten bewegenden menschlichen
und religiosen Krifte, die entweder einer fruchtbaren Auseinander-
setzung zutreiben oder aber heftigen und fanatischen Kdmpfen. Die
Schweiz besitzt im Nahen Osten eine Reihe von hervorragenden Ge-
lehrten, ohne deren sprachliche Forschung alle solchen Diskussionen
in der Luft hingen. Die arabische und muslimische Welt erschlieft
sich dem Westen nur sehr schwer und hochstens mit dem Einsatz eines
vollen Lebenswerkes. Was Prof. Combe, Prof. Rahn, Prof. Meier,
und frither Prof. Tschudi, Prof. Jakob Hefl und mein Lehrer Mez hier
geleistet haben an sprachlichem Unterbau und psychologischer Ver-
tiefung und Erforschung, oder was Prof. Arnald Steiger gerade in der

77



Auseinandersetzung dieser Kulturwelten entdeckte, ist hochst an-
erkennenswert und hat auch dem Schweizer Namen in wissenschaft-
lichen Kreisen Aegyptens hohe Achtung eingetragen, besonders seit-
dem Tschudi nicht nur die religiose Intoleranz des Islams sah, sondern
auch seine hervorragende politische Toleranz betonte. Das Schwei-
zerische Institut fiir Auslandforschung wird hier sicher Stiitzpunkte
haben.

Neben diesen Gesprachen der Vertreter verschiedener Kulturen geht
natiirlich bei einem Besuch das Gesprach mit unsern Schweizern seinen
stillen Gang; auch sie sind von Sorgen erfiillt. Denn der neue Natio-
nalismus wird auch die Wirtschaft und ihre Geschdfte nationalisieren
und die Fremden sachte herausdringen, fiirchten sie. Es war schon zu
sehen, dafl die meisten von ihnen neben solchen internationalen Sorgen
auch von den nationalen Sorgen bewegt waren, die die Schweiz und
die Frage meines Vortrags betrafen: «Was hat die Schweiz aus dem
Kriege gelernt?» Dariiber fand in den Schweizerclubs und in der
Neuen Helvetischen Gesellschaft ein eingehendes und offenes Gesprich
statt. Der Vortragende leitete es in dieser positiven Form ein. Ein
grofler Teil zielte aber auf die umgestellte Frage: «Was hat die Schweiz
aus diesem Kriege nicht gelernt?» Es ist leider viel.

Das letzte «Gesprach» fand statt in Form eines Streichquartetts bei
Freunden. Das Meer schimmerte und rauschte machtvoll ans Land.
Ihm antwortete jenes hohere geistige Rauschen, das aus einem Quartett
von Beethoven und aus Schuhmanns Quintett jener Gewalt des Meeres
entgegnen konnte. Ein Gesprich zwischen Natur und Kunst. Sie ant-
worteten sich aus geheimer, iiberwiltigender Fiille. Es war aber auch
ein Gesprach zwischen dem Westen und dem Nahen Osten. Auf der
Strafle sang ein Araber in niselndem Ton «Ja Léli» vor sich hin. Hier
aber, in diesem europdischen Quartett, wurde eine Sprache des Westens
gesprochen, die im Osten nicht jeder versteht, iiberhaupt nur der, der
Ohren hat zu horen. Aber brauchen sich denn der Orient und der
Okzident in allem zu verstehen? (Behalten wir nicht stets etwas fiir
uns?) In vielem unbedingt, weil sie miteinander reden, handeln,
bauen, eine neue Welt aufrichten miissen aus den vielen auseinander-
gefallenen Welten, deren Triimmer auf uns liegen. Der Einklang ist
noch nicht groff, und Menschen konnen ihn nicht erzwingen. Aber mir
fiel der Westostliche Divan ein, die umfassende Weisheit und der
trostliche Ausblick, die in dem Verse liegen:

«Gottes ist der Orient,
Gottes ist der Okzident,
nord- und sidliches Gelinde

rubn im Frieden Seiner Hinde.»

78



	Geistige Wandlungen im Nahen Osten : heutige Gespräche am Nil

