
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Geistige Wandlungen im Nahen Osten : heutige Gespräche am Nil

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEISTIGE WANDLUNGEN IM
NAHEN OSTEN

Heutige Gespräche am Nil

VON ADOLF KELLER

Es bereitet sich etwas vor am Ostende des Mittelländischen Meeres.
Man weiß nicht was, aber fühlt es in Aegypten, in Palästina, Syrien
und Arabien. Vor wenigen Wochen sah ich in Kairo und Alexandrien,
wie England Aegypten räumte — ein welthistorischer Vorgang. Die
Armee zog ab mit Sack und Pack und gibt ihre «far flung battle lines»

auf, wie Kipling prophezeit hatte. Bei einem Besuch eines deutschen

Kriegsgefangenenlagers am Suezkanal fuhr ich an diesen weitgespannten
britischen Militärlagern am Kanal vorbei, wo sich die Armee den

Augen entzieht — und wartet. Die Panarabische Liga tagte eben in
Kairo und legte Feuer unter die politischen Kessel. Der Sultan von
Marokko geht nach Tanger und hält eine Rede, die der französischen

Regierung mißfällt. Das sind Feuerzeichen in der gesamten arabisch-
islamischen Welt, von Indien bis nach Marokko. Der Islam erwacht
und sucht aufs neue einen selbstbewußten politischen Ausdruck.

«Versuchen Sie doch, unsern Lesern etwas davon zu sagen», riet
mir der Redaktor dieser Zeitschrift. «Sagen Sie es weniger in
abstrakter Verdichtung, sondern als Erlebnis, als Geschautes, Gehörtes,
da Sie doch in den letzten Monaten in Aegypten so Bedeutsames mit
eigenen Augen sahen.»

«Sie führen mich in Versuchung», erwiderte ich; «ich will gerne
verzichten auf den Vollendungswahn und die abstrakte Synthese
eines literarischen Essayismus, der Dinge in einer Abrundung und
Geschlossenheit gibt, als wäre die Welt nicht Stückwerk und Abgrund,
sondern ein geordneter Kosmos. Aber wer plaudert, hat für den
Schweizer Leser weder Ernst noch Tiefe. Dieser ist vom deutschen
Professor, vom abstrakten Geist der Ganzheit oder des Systems für
sein Reden, Schreiben und Hören erzogen worden. Er hält Voltaires
Rat: Glissez mortels, n'appuyez pas leicht für französisches Geflunker
und das amerikanische Denken für banal. Und doch, wer in den
Orient oder in den amerikanischen Westen geht, muß ein Stück unseres
kontinentalen Denkens daheim lassen, denn es erschließt dort nichts.

67



Man muß sehen, hören, ahnen, riechen, plaudern oder schweigen, um
Tieferes zu erhaschen; experimentieren, um hinter Geheimnisse zu
kommen. Man muß aus der Stratosphäre des Abstrakten herunter
und in ein Gespräch eintreten, als homo Indens vielleicht, wie Huy-
zinga sagt, um in Freiheit etwas von der Erde und den Menschen zu
erhalten.»

Ich hatte das Glück, sowohl im Orient als im Okzident, in Amerika
und England, lange an den Grenzen unseres europäischen abstrakten
Denkens zu leben. Nach der Universität kam ich für drei Jahre in
den Nahen Osten, nach Aegypten und Palästina, sah Englands Kampf
um die Macht in Aegypten, das es heute räumt, die entzündliche
Leidenschaft islamischer Völker. Ich sah britische Soldaten, Fellachen,
Bazarhändler, Gelehrte und Märchenerzähler in Kairo und verbrachte
mit Beduinen einsame Nächte in der Wüste, am Sinai und bei
koptischen Mönchen in der Libyschen Wüste. Ich war seither mehrfach
in jene Welt der religiösen Leidenschaft, der wilden, mystischen
Askese, der grenzenlosen Gelassenheit des «Inschah Allah» (so Allah
will) zurückgekehrt und sah in den letzten Wochen wiederum
Patriarchen und Mönche, politisch abgebrühte Paschas, aber auch Bettler
und Blinde, Fanatiker der Azhar-Universität und der «Muslimischen
Brüder», jüdische Zionisten und die brodelnde religiöse Welt
orientalischer Religionsmischungen. Mein Lebensweg hatte mich aber auch

an den entgegengesetzten Pol der heutigen Zeit geführt, vor allem
nach Amerika, in die stählerne Welt der Technik, des pragmatischen
Denkens, eines fiebernden Aktivismus, der nicht denkt, sondern handelt,

und in größte politische, soziale und religiöse Experimente hinein.
Man lernt in Amerika anders sehen und reden. Dort gibt es keine
Märchen, sondern Maschinen, Experimente, Wagnisse. Der amerikanische

Stil ist nicht abstrakte Verdichtung, sondern zielendes Gespräch.
Dieses Gespräch zwischen dem Westen und dem Osten heute auch

im Nahen Orient im Gange zu finden, erstaunt den früheren Reisenden

noch mehr als die amerikanischen Kriegsschiffe am Bosporus und
die finanzielle Hilfe für die Türkei. Die früheren Karawanen
amerikanischer Reisender kümmerten sich um die Pyramiden, um Daha-
bije-Fahrten auf dem Nil, Eselritte, um den Schmuck der Nofretete,
die Königsgräber der Pharaonen und die Mumien. Land und Volk
gehörten zur Staffage. Heute macht derselbe Westen, Amerika, das

Volk motorbewußt, maschinenhungrig, bereit zur Industrialisierung,
wobei «auch das Schöne sterben muß»; man denke an Philae. Der
amerikanische Ingenieur, die Geschäftsagenten von International
Harvester Company, von General Motors und Ford, die wirtschaftlichen
Berater, die Techniker und Journalisten großen Stils sind heute die

eigentlichen Pioniere und Botschafter Amerikas. Und in den ameri-

68



kanischen Universitäten von Kairo und Beirut findet, mit allem
wissenschaftlichen Rüstzeug, eine geistige Auseinandersetzung
zwischen westlicher und östlicher Kultur statt, ohne missionarische Absicht,
eben als Gespräch, als Wunsch, einander zu verstehen, als geistiges
Ringen und Bereitschaft zum Dienst an der Welt. Die einzige westliche

Frau, die arabisch richtig deklinieren und konjugieren konnte
und der ich in Aegypten begegnete, war eine Amerikanerin.

Sogar auf dem flachen Lande kann man gefragt werden: *ente
Americanu? » (bist du Amerikaner?), «felus kettir, hat bakschisch»,
(die sind reich, gib mir einen Bakschisch). Im Gespräch mit dem Volk
merkt man überall diesen Drang zur Industrialisierung. Ein Dorfjunge
am Ismailiah-Kanal prahlt mir gegenüber, als wir eine Panne hatten
und den Motor reparieren ließen: «Itallimt el motor» (ich habe den
Motor gelernt) und demonstrierte so den Uebergang eines Bauernvolkes

zur Industrie, durch die selbstverständliche Art, wie sie einen

Motor hantieren, manchmal auf ihrem Lastwagen, von denen die
Straße nach Ismailiah voll ist, manchmal unter dem Wagen, wenn sie

ihn auf der Fahrt selbst flicken müssen. Die Maschine, die Fabrik,
die Technik, der Lärm dringen in ein stilles oder leise summendes oder
singendes Dorf ein. Wo früher dem Kanal entlang Kamele auf weichen
Sohlen lautlos und hochmütig einherschlurften oder zierliche Eselchen

trippelten, rasselt und stinkt der moderne Motor und verwandelt ein
uraltes Bauernvolk. Die vier Jahrtausende, die erhaben von den
Pyramiden herabschauen und davon nichts wußten, können es nicht
hindern. Sie können nur stehen und staunen über nie gesehene
Verwandlungen. Seit Aegypten selbständig wurde, vor wenigen Wochen,
selbstbewußt, nationalistischer Sitz der Panarabischen Liga, Mitglied
der Vereinigten Nationen, spannt sich ein ungeheurer elektrischer
Bogen zwischen Washington und Kairo, New York und Alexandrien,
und ein Gespräch wird heute geführt, im Nahen Osten, überall wo
es Oel gibt, Absatz und strategische Möglichkeiten. Was man nicht
hört, ist das leisere, vorausgehende Gespräch zwischen England und
Amerika über den Nahen Osten und das neue Kondominium der
Westmächte, das sie in der Stille im östlichen Mittelmeer aufbauen,
nachdem das frühere britisch-ägyptische Kondominium im Sudan
etwas brüchig geworden war.

Dieses Frage- und Antwortspiel zwischen Osten und Westen ist
heute etwas vom Reizvollsten und Rätselhaftesten, was es in der
Geschichte gibt. Kann der Westen den Osten verstehen? Abstraktes
Denken hilft nicht dazu. Diese neue Begegnung des Westens mit dem
Osten, dieser Funke von einem Hauptpol der Welt zu einem andern
ruft erstaunliche Reaktionen hervor, so wie die Natur anders
antwortet, je nachdem sie befragt wird. Eine neue geistige, politische und

69



religiöse Grenze ist plötzlich sichtbar geworden, an der entlang
Märchenerzähler mit nüchternen Staatsphilosophen reden, die exakte
Wahrheit mit der phantastischen Dichtung, die wirtschaftliche Macht
mit wirtschaftlicher Gier, der konzentrierteste Wille des Westens mit
jener vielleicht noch größeren Macht des Ostens, die sich in jenem
gleichgültigen «Madesch», jener abgründigen, passiven Gleichgültigkeit

des Orientalen ausspricht. Hier, an einer imaginären Grenzlinie,

gezogen von Moskau nach Kairo und Indien, stoßen größte
Weltmächte zusammen: Kommunismus und Demokratie, Heidentum und

Christentum, Islam und Christentum, Religion als ordnender Wille
und Religion als Leidenschaft, als Weltüberwindung und als Innerlichkeit,

die leidenschaftliche panarabische, islamitische Welt mit blassem

abendländischem Säkularismus und fiebrigem Industrialisme.
Und hier soll ich nun, dem Wunsch des Redaktors folgend, der

Versuchung widerstehen, diese Polarität geistesgeschichtlich oder
philosophisch oder in ideologischer Verdichtung darzustellen, sondern im
Gespräch als Gesehenes und Erlebtes anschaulich machen. Wieviel wird
dabei durch das Sieb fallen!

Die erste Gelegenheit zu einem solchen Gespräch zwischen Osten
und Westen war die Konferenz der Interparlamentarischen Union,
die anfangs April in Kairo stattfand. Das ägyptische Parlament legte
Gala an, schwarzen Gehrock, roten Tarbusch, Ordensbänder,
schimmernde Polizei — königlichen Glanz. In diesem Gebäude, das auch
in Holland oder in der Schweiz stehen könnte, machen die Paschas

die ägyptische Politik und versuchen gleichzeitig, den ägyptischen
Nationalismus mit einem neuen, ungewohnten demokratischen
Internationalismus zu verbinden.

Ein Ausflug zu den Pyramiden und dem Sphinx verschaffte mir
die Gelegenheit, diese allgemeinen Probleme in Form eines Gesprächs
zu erleben, das ich mit dem Präsidenten der Konferenz, Heykai Pascha,

gleichzeitig Präsident des Aegyptischen Senats, hatte.
«Exzellenz, das hat jeden Demokraten und vor allem uns Schweizer

gefreut, wie Sie heute morgen an der Konferenz die Rechte und
Forderungen der Kleinstaaten gegenüber den Großmächten vertraten. Ich
hoffe, man hört dies in Moskau und Washington und versteht, daß
hier Völker reden, nicht nur Regierungen.»

Heykai Pascha sah mich mit grauen, durchdringenden und bewußten
Augen an. Aus der überreichten Einführung konnte er wissen, daß hier
nicht nur ein Journalist Zeitungsfutter suchte, sondern ein Westler
über jene große Weltgrenze hinweg sprach, gleichzeitig aus einer
persönlichen Kenntnis des Westens wie des Ostens heraus, und so die
ernsthafte Möglichkeit eines Grenzgesprächs ergründen wollte, nicht

nur zwischen Ost und West im allgemeinen, sondern auch zwischen

70



Europa und der Kultur des alten Nillandes. Hier war ein ägyptischer
Staatsmann und muslimischer Kulturträger, ein Orientale, der auch
den Westen gut kennt.

Aber wo steht er eigentlich? Er trägt den roten Tarbusch und spricht
ausgezeichnet Französisch. Die ägyptische Exzellenz hat die moderne
französische Bildung in sich aufgenommen, kennt den Radikalismus
und gottlosen Existentialismus der modernen, säkularisierten Kultur,
hat gleichzeitig ein Buch über Rousseau und eines über den Propheten
Mohammed geschrieben, sympathisiert gleichzeitig mit der
panarabischen Liga und vertritt die Forderungen der demokratischen
Interparlamentarischen Union. Klingt das zusammen?

«Es ist meine Ueberzeugung», sagte der Pascha, «daß die kleinen
Länder heute die großen Ideen der Zukunft vertreten. Die großen
Staaten, ob sie wollen oder nicht, begehren die Macht. Wir kleinen
Staaten vertreten das Recht, das Volk und die Stimme des ,Common
man'.»

«Ah, Sie zitieren den berühmten Slogan von Henry Wallace?»
«Ich vertrat Aegypten an der Konferenz von San Francisco. Wundern

Sie sich nicht, wenn Sie heute eine amerikanische Stimme in
Aegypten hören. England ging — Amerika kommt. Aber wir können
nicht in derselben Welt leben, ohne miteinander zu reden, auch über
nationale, kulturelle und religiöse Grenzen hinweg.»

Ein Photograph überfiel uns und zerriß unser Gespräch. Es ging
am andern Tage weiter, als wir uns bei einem Empfang in der königlichen

Domäne «Inchass» wieder trafen. Hier hatte der König ein
riesiges Gut sozusagen aus der Wüste gestampft. Der Zauber heißt:
Bewässerung. Mit Stolz zeigte uns König Faruk, was hier der Wüste
abgerungen worden war und empfing die Konferenz nachher in einem
riesigen Prunkzelt. Eben hatte ich am Buffet des Zeltes den knusprigen
Flügel eines königlichen Hühnchens erwischt und zog mich damit in
die Büsche des Parkes zurück, um es in Frieden zu verzehren. Dort
traf ich Seine Exzellenz am selben Geschäft, und gleich setzten wir
unser Gespräch über den «common man» fort.

«Wer ist in Aegypten der ,<common man', dem die Zukunft gehören
soll?» fragte ich. «Ist es der ägyptische Bauer, der Kommunist, der
kleine Beamte, der Arbeiter, der Großgrundbesitzer?»

«Vergessen Sie nicht, daß der Islam gegen den Kommunismus ist.
Der islamische Panarabismus ist der beste Wall gegen den Kommunismus,

der in Aegypten auch schon einzudringen sucht. Amerika führt
denselben Kampf wie wir und weiß es. Darum ist es vielleicht die am
meisten gehörte westliche Stimme im Osten.»

Die Frage nach den Möglichkeiten des gewöhnlichen Mannes in
Aegypten blieb damit, vielleicht absichtlich, unbeantwortet. Aber der

7 1



ägyptische Politiker und Staatsmann hatte damit doch ein großes
Thema berührt, die Frage nämlich: Wie und wo will das neue Aegypten,

das sich einem neuen politischen Nationalismus und religiösen
Isolationismus erschließt, Brücken zur westlichen Welt offenhalten?
Heykai Pascha glaubt nicht, daß die gegenwärtige Isolierung zum
Fremdenhaß führen könne. Er sieht darin etwas Vorübergehendes,
das sich mehr gegen England richtet als gegen Europa und Amerika.

Der Dichter und Schriftsteller Dr. Taha Hussein Bey ist ein

typischer Gesprächspartner in dieser kulturellen Auseinandersetzung.
Er wohnt auf der Insel im Nil, in Zemalek. Er ist wohl der bekannteste

Schriftsteller des heutigen Aegyptens und Präsident des P. E. N.¬
Clubs. Seine Hand tastete mir vorsichtig entgegen; denn er ist von
Jugend an blind, und seine beiden erloschenen Augen sind unter
dunklen Brillengläsern verborgen. In ausgezeichnetem Französisch

sprach er zuerst von seiner Erziehung in der El-Azhar-Universität
und dann von der Fortsetzung seiner Studien in Paris. Seine Frau,
eine Französin, ist ihm Auge und Hand.

«Ihr Buch ,Ajjam' (Tage), mon Bey, hat mir den tiefsten Einblick
in das innere Leben der Azhar-Universität gegeben. Jetzt erst sehe

ich in das Denken und Streben der Tausende von jungen Muslimen
hinein, die ich dort so oft an den Säulen der Moschee zu Füßen ihrer
Lehrer sitzen sah.»

«Dann sehen Sie in den größten Konflikt hinein, der heute die
Kluft zeigt zwischen der alten erstarrten Schule mit viel Gedächtniskram

— und einer modernen Universität. Als Scheidt Abdu, dann
Scheich El Mogheri und Scheich El-Razzek, auf den ich kürzlich die
Gedächtnisrede hielt, noch an der Azhar wirkten, hoffte ich auf
islamischer Grundlage auf eine Erneuerung alter Weisheitselemente, eine

Belebung einer großen moralischen Tradition und die Möglichkeit
eines Gesprächs zwischen Orient und Okzident. Es ist tragisch,
mitanzusehen als ihr früherer Schüler, daß es mit diesem Gespräch
zwischen Tradition und Vernunft nichts ist.»

«Waren nicht Ansätze dazu vorhanden im muslimischen Mittelalter,

als die Mutaziliten den Weg der Vernunft erschlossen? Ich weiß,
daß diese damals von der Schule der Hanebaliten verurteilt wurden.
Aber sind dort nicht Keime für eine rationale und kulturelle Erneuerung

enthalten? Denn auch das moderne Gespräch zwischen Ost und
West wird auf dem Boden der Vernunft und der allgemein menschlichen

Kultur geführt.»
«Das ist tot. Das Gespräch zwischen einem abgestandenen traditionellen

Glauben und einem toten modernen Unglauben ist unfruchtbar.
Wir müssen uns geistig entweder in unsere eigene Welt zurückziehen,
und der Orient hat eine eigene Welt. In meinem Buch über Geschichten

72



um den Propheten Mohammed suchte ich sie festzuhalten. Es wird
sogar in Mekka gelesen, trotz meiner Kritik. Oder aber wir müssen
bewußt mitarbeiten an der menschlichen humanitären Kultur, die
heute eine Brücke schlägt zwischen Osten und Westen.»

«Könnten Sie nicht an die Tagung der internationalen P. E. N.¬
Konferenz nach Zürich kommen, wo die literarische Diskussion gerade
auch eine solche gemeinsame Basis zwischen Völkern, Rassen und
Kulturen sucht? Wir würden Aegypten ungern dort vermissen.»

«Ich würde gerne kommen. Aber sie beginnt zu früh für mich. Ich
habe die ,.Rencontres Européennes' in Genf verfolgt. Das heutige
,Rencontre' darf nicht nur europäisch sein. Und gerade der Kontinent,
Frankreich, die Schweiz, die ich besonders kenne, müssen in ein neues
Gespräch eintreten. Das sind nicht nur die Sprecher Europas, nachdem

England nun heraus ist, sondern derselben Linie entlang geht auch
die heutige demokratische kulturelle Diskussion mit dem amerikanischen

Westen.»
«Ich sprach kürzlich mit andern muslimischen Vertretern einer

Menschheitskultur, die die Völker weder in ihre Rasse, noch in ihre
Religion einschließen wollen und die eher in der Mystik das
verbindende Element zwischen Ost und West sehen in einem Allbewußtsein

einer höheren göttlichen Führung und einer menschlichen
Verantwortlichkeit.»

«Diese Mystik, etwa der Sufismus oder der Babisnaus, hat für das

heutige Aegypten nichts zu bedeuten. Der Aegypter lebt nicht in der
Wüste, sondern nahe an der fruchtbaren Erde und am Nil und strebt
nach der modernen Industrialisierung des Landes auch nach einer
tieferen Moralisierung des Volkes, nicht durch das Christentum, das

in den letzten Jahren eine traurige Führung gab, sondern durch das
moralische Gesetz, durch die Brüderlichkeit des Islam, der eine viel
engere Gemeinschaft und Willenshingabe verlangt, als das Christentum

sie darstellt. Das Wort ,Achuja' (Bruder) sagt praktisch mehr als
das abendländische kommunistische ,Genosse'.»

«Ich kann das kaum bestreiten, nachdem ich gestern von der Höhe
des Minaretts der Ibn-Tulun-Moschee herab den Gottesdienst in einer
benachbarten Moschee mit ansah, wo Hunderte von Muslimen als
Brüder sich gemeinsam vor Allah beugten.»

«Es ist noch nicht ausgemacht, was für ein Friedensbeitrag von den
Religionen kommt. Die menschliche Vernunft, die Wissenschaft, die
humane Kultur, von einer inneren Religiosität angestrahlt, scheint
leichter Brücken zu bauen, und darum dürfen wir auch in einer Zeit
eines wachsenden Nationalismus und religiösen Fanatismus die
Bemühungen nicht aufgeben, gemeinsame Kulturwerte zugänglich zu
erhalten oder zu machen.»

73



Freunde und Schüler kamen und gingen. Husseins Tochter brachte
Kaffee. Ich suchte seine Hand mit dem Bedauern, daß wir ihn nicht
am P. E. N.-Kongreß haben können. Der blinde Schriftsteller nahm
die dunkle Brille ab, und seine erloschenen Augen verbreiteten Trauer
und Finsternis über das geistvolle Gesicht. Hier war einer, der wußte,
daß die Tragik Aegyptens nicht in einem bißchen mehr oder weniger
Kultur oder politischer Selbständigkeit liegt, sondern in jenem furchtbaren

«Maalesch» (es macht nichts), in jener Gleichgültigkeit, die letzte
moralische Entscheidungen durch Opportunität und träges Verharren
ersetzt und damit einen Charaktermangel in breiten Schichten des

Volkes aufweist, der den Besten wohlbekannt ist, auch wenn sie ihn
nicht eingestehen. Was heute Gegensatz ist zwischen der El-Azhar-
Universität, dem Wafd und dem arabischen Nationalismus einerseits
und anderseits dem rationalistischen Geist moderner Vernunft und
Wissenschaft, ist heute ein Weltkonflikt in vielen Formen und in
manchen Ländern. Das große Gespräch zwischen gläubiger Ueber-
lieferung und ungläubigem Säkularismus beginnt erst. Es ist wichtig,
daß auch im Nahen Osten, mitten in der muslimischen Kultur, es

eine Elite gibt, die das weiß und die nicht erschrickt vor solcher tiefer
kultureller Auseinandersetzung, wohl nicht auf dem Boden dieser
oder jener Religion, sondern auf demjenigen einer Humanität und
tiefern Menschlichkeit, die die schönste Frucht eines religiösen Glaubens

ist. Eine Elite erinnert sich im Osten an die Fruchtbarkeit und
den Glanz einer solchen Auseinandersetzung, wie sie im Mittelalter
unter den Omaijaden im maurischen Spanien fruchtbar wurde. Aber
historische Situationen wiederholen sich nicht ohne Not.

«Es braucht für solche Auseinandersetzung viel Zeit und sehr
viel ,weiten Raum'», sagt Hussein Bey zum Abschied. «Sie wissen,

was sich die Beduinen zum Gruße sagen: ,Marhaba' (weiten Raum),
worauf der Begrüßte antwortet mit dem Wunsch: ,Marhabatên!' —
das heißt: Allah gebe dir zweimal soviel weiten Raum! Mir scheint,
das heutige Aegypten braucht solchen weiten geistigen Raum, nicht
nur politische Erweiterung.»

Amerika spricht bereits in diesen weiten Raum hinein, aber auch

Rußland, das besonders auf die Phantasie der untengehaltenen Völker
wirkt. Die ungeheure Kluft, die wir von den politischen Konferenzen
her kennen, tut sich hier tief auf zwischen grundsätzlichen Ideologien
und höchsten religiösen Zielen.

Die tiefste Einsicht in diese tragische geistige Lage findet man im
Nahen Osten bei gebildeten Juden, die den Osten und denWesten kennen,

und deren Bildung und Religion an sich Brückenfunktionen sein

könnten, wenn sie eben nicht die verfolgten und verachteten Juden
wären. Die Tragik der ungläubigen gebildeten Juden ist noch größer

74



als die der orthodoxen gläubigen Juden, die auch mitten in Verfolgung

und Verachtung ihr geglaubtes geistiges Heim nie verloren.
Im Salon eines orthodoxen jüdischen Journalisten in bedeutender

Stellung fand ich den hebräischen Propheten Jesaja aufgeschlagen.
Er kennt ihn auswendig. Sofort gerieten wir darüber in ein exegetisches
Gespräch.

«Wie übersetzt das Judentum die berühmte Stelle im ersten Kapitel
von der blutroten Sünde, die doch schneeweiß werden soll? Ist das
eine Verheißung der Gnade, wie wir es lasen in unserer Luther-Ueber-
setzung: Wenn Eure Sünden schon blutrot sind, sollen sie doch schneeweiß

werden — oder ist es eine zweifelnde Frage: Wenn Eure Sünden
blutrot sind, können sie dann schneeweiß werden? So übersetzt die
moderne, gelehrte Kautzsche Bibelübersetzung, und die Zürcherische

folgt ihr. Hat die zweifelnde Frage recht oder die überwältigende
Behauptung? Wie übersetzt das Judentum?»

Der hochgebildete und gläubige Jude wandte sich heftig gegen die
Skepsis der Frage. Die jüdische Uebersetzung behauptet hier die göttliche

Gnade. «Hier haben wir die jüdische Prädestination ebenso stark
wie die calvinistische oder die muslimische. Aber nicht eine doppelte
Vorausbestimmung für Erwählung oder Verdammnis, sondern den

unbedingten Glauben an den göttlichen rettenden Willen, der dem
menschlichen zuvorkommt und ihn bestimmt. Daran darf sich gerade
unser Volk halten, das jetzt im Vordem Orient zwischen den
Mühlsteinen der Politik zerrieben wird. Vom religiösen Gesichtspunkt aus
sehe ich allerdings mit einigen Befürchtungen in die nahe Zukunft.
Ob ich je meine Hoffnung verwirklichen kann, mich mit dem
Propheten Jesaja und den Psalmen zufrieden und sicher auf einem Hügel
in Palästina niederzulassen und ein Leben der Verinnerlichung, des

Geistes und des Glaubens zu führen, statt hier teilnehmen zu müssen

an bitteren und fruchtlosen politischen Kämpfen, die die Welt
zerreißen? Wir Juden stehen zwischen den Welten und Zeiten, schauen

in ungeheure Welträume hinein und wandern wie Ahasvérus durch
sie hindurch. Das jüdische Problem ist unlösbar, und der Jude, ob er
sich anpaßt oder ob er sich auf sich selber besinnt und versteift, ist
heute noch der wahre Heimatlose.»

«Aber wo ist denn heute das Christentum daheim?» wandte ich ein.
«In dem sich religiös wie sozial aufreibenden Europa? In dem heutigen
stürmenden Amerika? Oder im afrikanischen Busch und auf einsamen
Inseln der Südsee? Sicher nicht im Orient; auch hier wird es

entwurzelt und heimatlos — vielleicht aufs neue verfolgt.»
Aehnliche Befürchtungen hegte der andere skeptische und positivistische

Jude, der eine ungewöhnliche Kenntnis der Probleme besitzt
und ebenso bewandert ist in den Fragen der französischen .Existential-

75



philosophie und des politischen Kommunismus wie in jenem modernen
Konflikt, von dem der Dichter Taha Hussein sprach, zwischen
moderner skeptischer Wissenschaftlichkeit und Kultur und anderseits
dem tiefen religiösen Sehnen einer Elite, die an der gestaltenden Kraft
dieser Mächte verzweifelt. Der Ueberfall von Zagazig, der sich gegen
die koptische Kirche wandte, scheint ihm nur ein Alarmsignal zu sein
für die Verschärfung des religiösen Gegensatzes, der auch von der
reaktionären El-Azhar-Universität her, vom Wafd und von den
«Muslimischen Brüdern» genährt wird. Er könnte leicht übergreifen
auf andere christliche Religionsgemeinschaften, und die Maroniten im
arabischen Libanonstaat beginnen es bereits zu ahnen. Die Juden
ahnen auch, was sich in Palästina selbst ereignen kann in der nahen

Zukunft, wenn der religiöse Fanatismus den politischen anstachelt.
Deshalb möchte sich dieser ungläubige, aber wissende Jude lieber nicht
nach Palästina zurückziehen, sondern zu den Zedern am Genfersee
oder den Birnbäumen am Zürichsee, in einen Zustand des Friedens,
den man sich im Arabischen ständig anwünscht mit dem Gruß ,,Salaam
alek', was übrigens heißen will: Der Friede Allahs sei mit dir; weshalb
dieser Gruß nicht den Ungläubigen gilt und von ihnen sogar
zurückgefordert werden kann von fanatischen Muslimen.

Die christlichen Führer des Orients sehen selbst mit Besorgnis in
die nahe Zukunft hinein, die sich ihnen von Seiten eines erwachenden
Fanatismus und Nationalismus auftut.

Vor wenigen Tagen besuchte ich Seine Seligkeit, den Koptischen
Patriarchen in seiner Residenz, wie schon vor fünfundzwanzig Jahren.
Er trägt einen eigentümlichen schwarzen Turban und den Bischofsstab
und spricht fast nur arabisch. Ich erwies ihm meine Reverenz und
sprach von der nächsten ökumenischen Konferenz in Amsterdam, wo
die ökumenische Welt diesmal auch diese älteste christliche Kirche
Aegyptens erwartet.

«Werden dort auch Reformierte dabei sein?», fragte der Würdenträger.

Ich fühlte, daß die Reformierten für diese orientalischen
Christen am äußersten Rande christlicher Möglichkeiten stehen. Sie
haben eben seit hundert Jahren die amerikanische presbyterianische
Mission neben sich.

«Haben die Reformierten auch Bischöfe?», fragte er. «Zeigen Sie

mir den Unterschied zwischen Lutheranern und Reformierten.»
Aufgefordert, las ich ein kleines Kolleg vor dieser orientalischen

Seligkeit über die Stellung Calvins zur bischöflichen Verfassung und
erwähnte die Tatsache, daß es zum Beispiel in Ungarn calvinistische
Bischöfe gibt.

«Das beruhigt mich», sagte er, worauf ich mir sachte anzufragen
erlaubte, was heute der Monophysitismus für die koptische Kirche

76



bedeute (die Lehre von der einen göttlichen Natur Christi). Der
Patriarch wollte seine und die äthiopische Kirche nicht auf das westliche

Verständnis dieser Lehre festlegen lassen und versprach mir, eine
theologische Abhandlung darüber von seinem Hoftheologen zu senden.
Das geschah seither.

Die ganze koptische Welt ist heute in Angst und Aufregung wegen
des Vorfalls in Zagazig, bei dem eine koptische Kirche angegriffen
und Kopten mißhandelt wurden von dem aufgehetzten Pöbel. Der
Vorfall war so ernst, daß der Ministerpräsident dem Patriarchen einen
Entschuldigungsbesuch machte. Aber der Patriarch wollte das, was in
allen Zeitungen stand, nicht zur Diskussion bringen, weil er, aus Furcht
vor solchen Erörterungen mit dem Ausland, aufs neue das Mißtrauen
auf die Kopten zu lenken fürchtet. Aber alle die kleinen Splitterkirchen

des Nahen Ostens wie die Orthodoxen, die Maroniten im
Libanon, Nestorianer und Syrischen Christen, Unierte und Armenier
fürchten aufs neue, daß aus dem Absolutismus des erwachenden Islam
eine neue Intoleranz hervorbrechen könnte, unter dem Drängen der
«Muslimischen Brüder» und der panarabischen, religiös intransigenten
Union. Keine Religion, die eine absolute Wahrheit besitzt, keine
Kirche, die unfehlbar ist, kann tolerant sein. Dies ist konsequenterweise

weder in einer dogmatischen christlichen Kirche noch in dem
unbedingten Sendungsbewußtsein des Islam möglich, der sogar den
«Djihad», den heiligen Krieg, zu den religiösen Pflichten rechnet.

Vor einigen Jahren legte zwar an einer Religions-Weltkonferenz
in London vor der islamischen Abteilung der Scheich der großen
Moschee El Azhar, namens El Mogheri, eine Deutung des «Djihad»
vor, die mich erstaunte. Er deutete diese religiöse Pflicht zum Krieg
um in einen unmilitärischen, charaktervollen Einsatz des Gläubigen
für seine Ueberzeugung.

War dies eine religiöse Wandlung oder «window dressing»,
religiöser Bluff für das Gespräch zwischen Osten und Westen?

Es ist nicht leicht, durch die Leidenschaften und politischen Kämpfe
des Tages heute durchzusehen in die letzten bewegenden menschlichen
und religiösen Kräfte, die entweder einer fruchtbaren Auseinandersetzung

zutreiben oder aber heftigen und fanatischen Kämpfen. Die
Schweiz besitzt im Nahen Osten eine Reihe von hervorragenden
Gelehrten, ohne deren sprachliche Forschung alle solchen Diskussionen
in der Luft hängen. Die arabische und muslimische Welt erschließt
sich dem Westen nur sehr schwer und höchstens mit dem Einsatz eines
vollen Lebenswerkes. Was Prof. Combe, Prof. Rahn, Prof. Meier,
und früher Prof. Tschudi, Prof. Jakob Heß und mein Lehrer Mez hier
geleistet haben an sprachlichem Unterbau und psychologischer
Vertiefung und Erforschung, oder was Prof. Arnald Steiger gerade in der

77



Auseinandersetzung dieser Kulturwelten entdeckte, ist höchst
anerkennenswert und hat auch dem Schweizer Namen in wissenschaftlichen

Kreisen Aegyptens hohe Achtung eingetragen, besonders seitdem

Tschudi nicht nur die religiöse Intoleranz des Islams sah, sondern
auch seine hervorragende politische Toleranz betonte. Das Schweizerische

Institut für Auslandforschung wird hier sicher Stützpunkte
haben.

Neben diesen Gesprächen der Vertreter verschiedener Kulturen geht
natürlich bei einem Besuch das Gespräch mit unsern Schweizern seinen
stillen Gang; auch sie sind von Sorgen erfüllt. Denn der neue
Nationalismus wird auch die "Wirtschaft und ihre Geschäfte nationalisieren
und die Fremden sachte herausdrängen, fürchten sie. Es war schön zu
sehen, daß die meisten von ihnen neben solchen internationalen Sorgen
auch von den nationalen Sorgen bewegt waren, die die Schweiz und
die Frage meines Vortrags betrafen: «Was hat die Schweiz aus dem
Kriege gelernt?» Darüber fand in den Schweizerclubs und in der
Neuen Helvetischen Gesellschaft ein eingehendes und offenes Gespräch
statt. Der Vortragende leitete es in dieser positiven Form ein. Ein
großer Teil zielte aber auf die umgestellte Frage: «Was hat die Schweiz
aus diesem Kriege nicht gelernt?» Es ist leider viel.

Das letzte «Gespräch» fand statt in Form eines Streichquartetts bei
Freunden. Das Meer schimmerte und rauschte machtvoll ans Land.
Ihm antwortete jenes höhere geistige Rauschen, das aus einem Quartett
von Beethoven und aus Schuhmanns Quintett jener Gewalt des Meeres

entgegnen konnte. Ein Gespräch zwischen Natur und Kunst. Sie

antworteten sich aus geheimer, überwältigender Fülle. Es war aber auch
ein Gespräch zwischen dem Westen und dem Nahen Osten. Auf der
Straße sang ein Araber in näselndem Ton «Ja Lêli» vor sich hin. Hier
aber, in diesem europäischen Quartett, wurde eine Sprache des Westens
gesprochen, die im Osten nicht jeder versteht, überhaupt nur der, der
Ohren hat zu hören. Aber brauchen sich denn der Orient und der
Okzident in. allem zu verstehen? (Behalten wir nicht stets etwas für
uns?) In vielem unbedingt, weil sie miteinander reden, handeln,
bauen, eine neue Welt aufrichten müssen aus den vielen auseinandergefallenen

Welten, deren Trümmer auf uns liegen. Der Einklang ist
noch nicht groß, und Menschen können ihn nicht erzwingen. Aber mir
fiel der Westöstliche Divan ein, die umfassende Weisheit und der
tröstliche Ausblick, die in dem Verse liegen:

«Gottes ist der Orient,
Gottes ist der Okzident,
nord- und südliches Gelände
ruhn im Frieden Seiner Hände.»

78


	Geistige Wandlungen im Nahen Osten : heutige Gespräche am Nil

