Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Rudolf Alexander Schréder

Autor: Milch, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUDOLF ALEXANDER SCHRODER

VON WERNER MILCH

i

Das Werk Rudolf Alexander Schroders ist um seiner verwirrenden
Vielfalt willen mannigfachen Mif3verstandnissen ausgesetzt: Allzu-
leicht verwechselt man Zuriickhaltung mit Konvention, Formtreue
mit Epigonentum, Weite des Weltbildes mit Bildungsballast. Nur eine
klare Aufficherung vermag hinter der Fiille manchmal widerspriich-
licher Aussagen die kiinstlerische Einheit sichtbar zu machen. So wird
hier Zusammenhingendes vereinzelt werden, damit am Ende die Ge-
stalt gedeutet erscheint.

Schroders Ruhm als Uebersetzer ist unbestritten. Wir danken ihm
eine deutsche Odyssee in einer von jeder Gewalttidtigkeit freien
Sprache, deren rhythmischer Fluff dem Empfinden der Gegenwart
unendlich ndher steht als der der Vofischen Uebersetzung — deren
geschichtliches Recht unangetastet sei —; wir verdanken ihm die erste
Kenntnis der groffen Vlamen Gezelle, Teirlink, Streuvels, Gossaert;
wir verdanken ihm einen deutschen Pope, die Uebertragung eines der
grofiten englischen Dramen unserer Zeit «Murder in the Cathedral»
von T. S. Eliot, und die Erneuerung klassisch-lateinischer Kunst, Ver-
gils Eklogen, die Georgika, Ciceros Cato. Vor allem aber danken wir
thm einen neuen Horaz. So gelten auch, was ein Blick auf Kastens
Verzeichnis der Schriften Schroders (im fiinften Bande des Jahrbuchs
«Imprimatur») bestitigt — die meisten Studien {iber den Dichter dem
Schopfer der Uebertragungen, dem, nach Hofmannsthals Worten «ein
innerer Reichtum von Wendungen zu Gebote ist und mit dem Reich-
tum ein Gefiihl der inneren Freiheit». Hier scheint es fast vermessen,
mehr zu sagen als ein Wort des Dankes.

Der Essayist Schroder weiff, dafl sein Wort Gehor findet. Nicht all-
zu hiufig taucht des Dichters Name in den Spalten der periodischen
Bldtter auf, und nur ganz selten spricht Schréder dann die ihm wohl-
vertraute Sprache des ernsten Philosophen: Oftmals ist der Einsatz
der Personlichkeit, die sich des Gewichtes ihrer Aussage sicher weif3,
unter einer liebenswiirdigen, manchmal beinahe unverbindlichen Form
versteckt. So zeigen bereits die Gelegenheitsarbeiten, Skizzen und
Aufsitze {iber ein Buch oder einen Menschen, ob sie sich nun als
Rezension, als Gliickwunsch, als Festrede geben, ein wichtiges Merk-

2 17



mal der Art Schroders: Sie erscheinen beim ersten Anschauen einfach,
gerade, unproblematisch, sie vermeiden das Fragen und freuen sich
an der Eindeutigkeit einer Feststellung, sie umkleiden sachliche Er-
orterungen gern mit personlichen Erinnerungsbildern und bieten sich
dem Leser plaudernd an. Erst hinter dem klaren Duktus des
klugen Schriftstellers entdeckt man die gefahrlichen Tiefen, den
Problemreichtum, die Weite latenter Fragestellungen. Ins Personliche
gewandt: Der sprode Norddeutsche versteckt das Letzte gern und
nimmt lieber den Vorwurf des Konventionellen auf sich, ehe er sich
preisgibt. Es diirfte bewufites Kunstmittel sein, daf} Schroder in der
Abschlagszahlung auf seine Lebenserinnerungen («Aus Kindheit und
Jugend», 1934. Bremer Bibliophile Gesellschaft) seine Theorie der
Kunst in das Kapitel «Reiseandenken aus dem Harz» verstedkt,
wahrend der Abschnitt, der von der ersten Begegnung mit Goethe
handelt, durchaus im Anekdotischen bleibt. Das macht Schroders
Werk so ungemein anziehend und zugleich der Erklirung so schwer
zuginglich, dafl der Dichter. mit vollem Bewufitsein Akzente ver-
schiebt und es dem Leser tiberldaft, hinter {iberlieferten Formen ein
Eigentiimliches zu suchen.

LI

Die «Siiddeutschen Monatshefte» vom Juli 1909 enthalten eingangs
Schroders antikisierende Elegie «Der Landbau» und als Ergidnzung
einen Aufsatz Uber den Dichter von Josef Hofmiller, der, wiewohl
erst der geringste Teil der Werke des Dichters vorlag, in der Prizision
und der Klarheit im Herausarbeiten des Problematischen bisher
unerreicht geblieben ist. Hofmiller breitet die ganze Fiille der Mog-
lichkeiten vor uns aus, aus denen heraus Schroders Werk wichst:
«Hier das Maskenspiel des Lebens mit all seinem Spiel und bunter
Gestalten kreisender Fiille, dort das ungeheure Auge, dem all dies
Leben tot, all dieses Spielen und Wogen Nichts ist. Nicht der Gegen-
satz als solcher ist das Erstaunliche, wohl aber die Jugend dessen, der
thn so rein, so scharf hinstellt. Wird der Dichter einst auch dies
Gegenstandliche als Einheit erkennen, sich im All, das All in sich
wiederfinden? Aber, gibt die Elegie nicht die schonste Antwort auf
diese Frage?» Damit schlieft Hofmillers Aufsatz, der denen recht zu
geben scheint, die die formalen Anklinge der Dichtungen Schroders
an grofle Vorbilder und vergangene Epochen in den Mittelpunkt der
Ueberlegungen riicken.

Wir werfen Hofmillers Frage nach achtunddreiflig Jahren erneut
auf: Steht hinter der Fiille gegensitzlich scheinender Gedanken eine

18



einheitliche Dichterkraft oder sucht ein unsicherer Mensch Hilfe bei
iberlieferten Formen? Wir mithen uns um eine Antwort, indem wir
die widerstreitenden Krifte in ihrer entwicklungsgeschichtlichen Folge
vereinzeln und einander zuordnen.

Die schone Schlufizeile der Elegie an Hugo von Hofmannsthal
prigt sich jedem ein, der ein Gefiihl fiir die Schwere hat, mit der
einem Manne das Wort des Dankes und der Freundschaft iiber die
Lippen geht:

Sei es Dir denn ein giiltiges Wort und fréhliche Dentung,
Dies: wir lieben Dich, Freund, wie man Unsterbliche liebt.

Die Schluflanwendung heiflt jeden stutzen, der in diesen Versen
mehr als den begliickend echten Klang des rhythmischen Flusses lesen
will: Sind hier nicht Gedanken zweier Kulturkreise zusammenge-
worfen, ist nicht die Zusammenstellung des antiken Gotterbildes, die
Berufung auf die «Unsterblichen», unvereinbar mit dem christlichen
Gedanken der Liebe? Einen eindeutigen Sinn gibt die Schlufizeile nur,
wenn man sie als ein Zsthetisches Werturteil begreift, wenn man
«unsterblich» als Beiwort des grofien und unverginglichen Kiinstlers
auffafit. Aber der Grufl gilt ja nicht dem Dichter Hofmannsthal, er
ist ja nicht die Versetzung eines Poeten in die Reihe derer, deren
Werk tiber die Zeiten bestehen soll, es ist ein tiefempfundenes Freun-
deswort, das besagen will: Manchmal scheint es uns, als ob Du iiber
ein inneres Vermogen verfiigtest, das recht eigentlich den Menschen
versagt ist. Es ist die Vorstellung des Vergottlichten aus mythologischer
Sicht, die hier in eigentiimlicher Weise mit dem Gedanken einer
freundschaftlichen Beziehung unter Minnern verkniipft erscheint.
Unsterbliche werden nicht geliebt, sie werden verehrt — hier liegt die
Problematik der Schluf8zeile der Elegie («...das hast Du fein ge-
macht | es ist antik und christlich doch gedacht», erwidert bei Conrad
Ferdinand Meyer der Prior dem jungen Hutten, der den Spruch
«ultima latet» fiir die Sonnenuhr gefunden hat).

Diese Erklirung der Gedichtzeile fiihrt die Analyse noch nicht
weiter, sie engt lediglich die Fragestellung ein, insofern das von Hof-
miller behauptete Gegeneinander von buntem Maskenspiel des Lebens
und gleichzeitiger Verneinung all dieses Treibens eingefangen ist in
den Gegensatz antiker und christlicher Art. Vor einem Irrschluffl mufl
sich der Erklirer hiiten, er darf nicht alles Antikische ein blofles
Formelement heiflen, sondern mufl das Gegeneinander und Mitein-
ander der widerstrebenden Momente priifen. Um es vorwegzunehmen,
das Verhiltnis antiker und christlicher, lebensfroher und jenseits ge-
richteter Neigungen ist in Schroders Werk zu verschiedenen Lebens-

19



altern verschieden, Hofmillers Aufsatz selbst bezeichnet einen der
Brechungspunkte, an dem der Dichter einen neuen Blickpunkt ge-
winnt. Es wird also unerliflich sein, der zeitlichen Abfolge der Werke
nachzutasten.

ITI

Schroder tritt auf den Plan als ein aus behiiteten Bezirken ent-
lassener, unbeschwerter Student, entschlossen, die Fiille der Eindriicke,
die sich ihm darbieten, aufzunehmen, vom dufleren Gliick beglinstigt,
so dafl der Erfiillung von Wiinschen kein Hindernis gesetzt ist. Im
Bewufitsein, lernen und erfahren zu sollen, ohne den Druck not-
wendiger Termine zu spiiren, als Mitbegriinder der «Insel», knapp
einundzwanzigjihrig, zwischen Paris, Innsbruck, Berlin hin- und her-
reisend, in Miinchen als selbstindiger Innenarchitekt mit der Ein-
richtung der Wohnung fiir den Vetter Alfred Walter Heymel be-
schiftigt — in solcher Situation scheint nur eine Gefahr zu drohen,
die der Verzettelung in zu viele disparate Unternehmungen. Um so
merkwiirdiger kontrastiert zum Ablauf des dufleren Lebens die erste
Dichtung: Anstatt eines frohen Widerklanges erlebnisreicher Monate
erscheint zunichst ein starker Band mit dem bezeichnenden Titel
«Unmut», Trotz der Einleitung mit ihrer Versprechung «ernster
Lieder», scheint uns heute aus der Distanz von mehr als einem Drittel-
jahrhundert der Ernst Manier, der Unmut Pritention, die Wiirde
Geschraubtheit; zwischen Anspruch und Ergebnis ist eine breite Kluft.
So fillt auch die getragene Sprache dort, wo sie nur banale Lebens-
weisheit vermittelt, unvermutet ab zur Diktion des Tages: (Gesteh’s,
du mufltest manchem doch entsagen? | es machte andrem Platz —
ich darf nicht klagen.) Der junge Schrder sprang zu unbekiimmert in
die Arena, nahm zu viele Aufgaben unbedenklich auf sich: das Buch
«Unmut», die «Lieder an eine Geliebte», die «Spriiche in Reimen»,
die dreihundertvierzig pompds gedruckten Seiten des Gedichtbandes
«An Belinde» und dazu noch eine Reihe von Chansons und Ueber-
brettlliedern (in denen Schréder mannigfachen, nicht immer den
besten Vorbildern folgt) — und dies alles im Zeitraum von vier
Jahren zwischen 1899 und 1902, in denen die Begriinder der «Insel»
Fiihrer zu einer neuen Kunst werden wollten, ehe sie die Unerbittlich-
keit der Forderungen wahrhafter Kunst in aller Schwere begriffen
hatten.

Kein Zweifel, dafl diese Epoche allzu raschen Einsammelns und
Fortgebens zu Ende gehen mufite. 1902 endet die Zeit der «Insel», es
kommen Jahre ruhigen Sammelns, ernsten Besinnens. In den Mittel-
punkt tritt die Uebertragung fremden Dichtergutes in die deutsche

20



Sprache. Von 1905 bis 1910 gedeiht Uebersetzung auf Uebersetzung,
in der Odyssee gipfelnd. Aus dem Anspruch des fremden Kunstwerks
erwichst dem Uebersetzer das Wissen um die Verbindlichkeit dich-
terischer Arbeit, Schroder geht den Weg vom Kreise Bierbaums zum
Kreise Hofmannsthals. Vom Jahre 1906 ist die erste Ausgabe der
Gedichte «Elysium» datiert, Verse von wundervoller, sproder Klar-
heit und einer giiltigen Koinzidenz von Form und Gehalt, einheitlich
in der Ideenfiithrung, vielfiltig in der Versgestaltung. Die Gedichte
sind antikischem Geist entwachsen, der Gedanke der griechischen
Vorstellungswelt ist nirgendwo verlassen. An keiner Stelle prunkt
Mythologie als Rankenwerk, die Idee macht den Zyklus zu einer
Einheit aus griechischem Geiste. Schroder verwirklicht hier zum
erstenmal sein Dichtertum, er erfiillt, was die «Sonette an eine Ver-
storbene» vom Jahre 1904 versprachen. Dort band noch der Zwang
der Sonettgestalt, die durch drethundertfiinfzig Gedichte durchge-
halten ist, hier kommt die Freiheit aus der Fiille der iiberlieferten
rhythmischen Formen (reizvolles Thema fiir einen Philologen, Schro-
ders Versmafle mit den Maflen der grofiten deutschen Lyriker der
Vergangenheit zu vergleichen: wieviel Entsprechungen «Elysium»
etwa in Borchardts «Ewigem Vorrat» hat) — hier wichst unabhingig
von Vorbildern oder Lehrern in einem musischen Menschen das Be-
wufltsein von der eigentiimlichen Grofle der deutschen Lyrik.

1909 scheint die neue Stufe erreicht: es ist das Jahr des «Hesperus»,
des Jahrbuches, das Hofmannsthal und Borchardt zusammen mit
Schroder herausgaben und das einige Gesiange der neuen Odyssee ent-
hielt, das Jahr der herrlichen Elegie «Der Landbau», in der Schroder
eine der schonsten Aussagen iiber den Beruf des Dichters gemacht hat.

IV

«Jenseits des Lethestromes» wird der geschiedene Freund, dem die
Gedichte «Elysium» gelten, als «Seele in der Ewigkeit» bezeichnet.
Das ist eine Erinnerung an den eingangs erwdhnten Zwiespalt, das ist
antik und christlich doch gedacht. Beiden Stromen {iberldfit sich der
Dichter Schroder. Die Klassizitit seines Denkens findet immer klarere
Ausprigung in der Mitgestaltung der Bremer Presse, in der Aus-
bildung einer eigentimlichen Aesthetik, in der Neigung zum huma-
nistischen Verstehen, zur «historia universalis», die ithren Ausdruck
findet in den weitsichtigen, liber Bildungssucht weit erhobenen Reden
der spdteren Zeit, die von bibliophilen Fragen ausgehend zu grund-
sitzlichen Fragestellungen kommen. An dieselbe Stelle gehdrt Schro-
ders Freude an der Form der Ode, als einer der strengsten, die die

21



gebundene Sprache kennt, wie iiberhaupt der grofle Zusammenhang
von Erkenntnis, Formel und geformter Deutung immer mehr Mittel-
begriff in Schroders Schaffen wird., Die Uebersetzungstatigkeit glie-
dert sich jetzt zwanglos dem Werke ein, um 1917 interessieren ihn
die Vlamen, in den zwanziger Jahren die Lateiner, um 1930 der fran-
zosische Klassizismus, und dann Horaz.

Wichtiger aber als das wird in einer Deutung des Dichters jetzt das
andere Motiv, das christliche Erlebnis, das sich ihm ausprigt als
Erlebnis des Todes, der mannlichen Trauer, des tapferen Ueberstehens,
bis es als Glaubensgewiflheit zur Mitte des Denkens wird. Bereits
Hofmiller hat die zentrale Stellung des Todesmotivs angedeutet: Die
ersten groflen Gedichtzyklen, die iiber die Jugend hinausfiihren, sind
Nainien: an eine Verstorbene, an Felix von Rath, dessen Manen die
Gedichte «Elysium» gewidmet sind. Vergils «mori me denique coges»
steht als Motto tiber dem groflen Gedicht «in memoriam» und «audax
omnia perpeti» heiflt Horazisch der Grundton einer Gedichtfolge vom
Ende des ersten Weltkrieges, die sich duflerlich als Paraphrase gibt.

Zwischen der Totenklage, die nichts ist als Klage, und dem Be-
kenntnis zum starken, minnlichen Leben, zum Ueberdauern aller
Schwere liegen als Marksteine die Gedichtfolgen der deutschen Oden,
in denen erstmals der Gedanke des Nationalen den Vorstellungskreis
antiker Ueberlieferung iiberragt. Klar pragt sich die Entwicklung in
den spiteren Versen des Bandes «Mitte des Lebens», in denen der
Finfzigjihrige die Ernte der ersten Nachkriegsjahrzehnte sammelt.
Der Untertitel «Geistliche Gedichte» weist auf den Doppelsinn: Mitte
des Lebens zielt auf die Entstehungszeit der Verse in der Akme ihres
Schopfers, durch den Beiklang geistlich wird zugleich die Erinnerung
an das «media in vita» wachgerufen, das Schroder im Rahmen des
Gedichtzyklus «Das Wunder» wiederum als Todesiiberwindung
begreift.

Die Frist, die mir gegeben,
Wie war sie mir zum Heil?
Es hat an meinem Leben
Ein jeglich Leben teil . . .

Dein Wink weit iiber Bitten
Erfiillt, was er verhief,

Und — Gott! — in Lebens Mitten
Aufgebt Dein Paradies.

Jetzt ist nicht mehr die Rede von Gottern, vom Lethestrom und
von Schatten auf elysiischen Feldern, jetzt heifit ein Gedicht «Gebet,
ein anderes erneuert in Goethes Spuren das «veni creator spiritus»,
jetzt heifdt es:

22



Verwalte, Herr, nicht also streng
Das Erbteil Deiner Freuden,
Und sende Tréster ins Gedring,
Da wir Dein Leben leiden.

Oder:

' Hab Dank, o Herr, dafi Du nicht schweigst,

Wenn unsre Bitte Dich getroffen,
Du iiber uns Dein Antlitz zeigst,
Zum Trost der Herzen, die da hoffen.

In einem Worte: Die Gedichte sind durchwaltet vom christlichen
Gedankengut der Gottesliebe, der Hoffnung und der Trostung, sie
sind Zeugnisse einer protestantischen Frommigkeit, die aus ithrer Kraft
zur grofi-schlichten Form des Kirchenliedes, zu Paulus Gerhard und
Paul Fleming kommen. Unerdrtert mag bleiben, wie stark die Er-
schiitterung durch den Krieg, wie stark privates Erleben an der
Wendung zum Glauben beteiligt sind. Wichtig ist vor allem der
Hinweis darauf, daf} Schroder im Gedanken des Todes zum Dichter
reift, daff antike Vorstellungswelt seine Todesspekulation erfiillt, daf§
unversehens christliche Gedankenginge in die frithen, antik gemeinten
Gedichte sich einschleichen und daff die Idee der Liebe aus der Un-
abwendbarkeit des griechischen Schattenreiches iiber die Erkenntnis
des tapferen Verharrens zum christlichen Himmel und zur tapfer
bejahenden Lebensfithrung leitet. Und nichts bezeichnet den Weg so
klar wie die Entwicklung von der etwas verquilten Naturbetrachtung
des kleinen Gedichtzyklus «Baumbliite in Werder» bis zum Ende des
Gedichtbandes «Mitte des Lebens», der den Sonnengesang des Fran-
ziskus umbildet.

A%

Der Gedanke des Glaubens verindert die Auffassung des Todes.
Erinnerung wird Hoffnung. Einzig aus dieser Haltung wird ver-
standlich, warum Schréder um das Jahr 1930 aus den bisher ge-
wihlten Grenzen heraustreten und kiinstlerische Prosa schreiben
konnte, Das Buch «Der Wanderer und die Heimat» ist verschleierte,
der spatere Band «Aus Kindheit und Jugend» offen bekannte Selbst-
darstellung. Wer mutig das Grauen iiberwand und aus der Hoffnung
und dem Glauben lebt, kann auch der Erinnerung leben und darf sich
dem Traum hingeben. So hat Schréder die innere Kraft, seine Jugend-
geschichte zu erzdhlen, in die Vergangenheit zuriickzutreten, Ver-
gangenes als vergangen, Erlebtes als erlebt zu berichten und die Stitten
der Kindheit einmal in scharfen Umrifilinien, einmal in traumhafte

23



Schleier gehiillt heraufzurufen. Das Wort Erinnerung hat aber noch
einen weiteren Sinn, und von hier aus erklirt sich die Einheit, die
Hofmiller 1909 erstmalig in der Elegie «Vom Landbau» spiiren wollte
und die sich in den spdteren Werken Schroders noch viel schoner
erfiillt als der grofle Kritiker es ahnte. Erinnerung bedeutet dem
Dichter, der als Gefihrte Hofmannsthals reifte, weltgeschichtliche
Erinnerung. Wie eine Stufenfolge lif}t es sich aus den Werken in ihrer
Abfolge ablesen: Der zwanzigjahrig eine neue Kunst herauffithren
wollte, war dreiffigjihrig von der Grofle ewigen Dichtwerkes gebannt,
lebte vierzigjahrig durch den ersten Weltkrieg auf den Gedanken des
Vaterlandes und der Heimat als eines Mittelpunktes gewiesen und
erkannte von der Idee des Nationalen her die Verpflichtung des
Dichters, Vergangenheit als Gegenwart zu erleben, von dreitausend
Jahren Rechenschaft zu geben. So tritt das Griechentum in einer be-
deutungsvollen Weise, nicht mehr als formales Vorbild, sondern als
selbstverstandlicher Bestandteil in den geistigen Umkreis des Dichters,
dessen Denken Uebersicht bedeutet und die Welt umspannt. Der
Gegensatz antik—christlich ist jetzt ausgeglichen in der schoneren
Einheit kraftvoller Erinnerung und glaubiger Hoffnung.

Jetzt hat Schroder auch die Stdrke zur theoretischen Begriindung
des Weltbildes. In der grofiflichig angelegten Untersuchung iiber
Racine und die deutsche Humanitit, die den 1932 erschienenen Ueber-
setzungsproben vorangestellt ist, findet sich das Bekenntnis zu Goethe,
der sich von Herder und dem Ziel «titanisch-heroischen Anspruchs»
entfernte, als er in Rom die Begriffe der religio, der comitas und der
urbanitas kennenlernte, drei Begriffe, unter denen das Wort von der
Humanitdt als abendldndischem Erbteil Roms begriffen werden darf,
Begriffe, deren Ziel gemeinsam mit «weltweiter und welttiefer Ge-
schichtserfahrung», die still verpflichtende Wirksamkeit ist, thr Ethos
und ihr Pathos in einer unbeirrbar titigen Selbstbescheidung duflernd.
Entsagung heifft von nun ab das in der Goetheschen Poesie herrschende
Leitwort. Entsagung aus Erkenntnis jener humanitas ist auch das ver-
pflichtende Erkldrungswort fiir Schroders spateres Schaffen, und wie-
derum ganz goethisch verkniipft sich ihm die bumanitas mit der
urbanitas, einem Wort, das durch das deutsche ,Liebenswiirdigkeit nur
ungenau bezeichnet ist.

Der Aufsatz iiber Racine, eine feingliederige Unterscheidung ger-
manischen und lateinischen Geistes, gibt noch einen zweiten Ansatz-
punkt zur Deutung Schroders, so gewify der Gegensatz germanisch—
lateinisch jenen zweiten innerdeutschen Zwiespalt norddeutsch—
mediterran und damit ein personliches Problem Schréders meint. Die
Einleitung zu den Uebertragungen aus Racine beginnt mit dem Hin-
weis auf das Miteinander und Ineinander christlichen und antiken

24



Weltgehaltes als «Wurzel und Ziel alles humanistischen Bestrebens».
Aus diesem Zusammen zweier Welten lassen sich die Begriffe des
Klassischen und Romantischen entwickeln, und Schroder formuliert
mit einer Schirfe, die uns seinen Satz fast als Erkldrung des eigenen
Schaffens ansehen laflt, dafl «das Klassische das jeweilige Resultat,
das Romantische den unloslich verbleibenden Rest» darstellt. Damit
ist der Begriff des Klassischen entscheidend verwandelt: Er meint jetzt
nicht mehr die bedingungslose Adaption der antiken Welt in das
Denken des modernen Menschen, sondern jene eigentiimlich deutsche
— spezifisch Goethesche — Verhaltensweise, in der das Resultat und
der unloslich verbleibende Rest untrennbar verkniipft erscheinen.

VI

Mit diesen Betrachtungen scheint der Umkreis von Schroders Werk
umschritten. Es geht immer wieder um die beiden gleichen groflen
Bezirke, um Antike und Christentum in ihren Beziigen zueinander.
Den Ausgleich zwischen beiden in einem recht verstandenen Huma-
nismus zu erarbeiten und damit die Kernfragen von Lebensfreude und
Askese, Kunst und Wahrheit, Spiel und Symbol in spezifischer Weise
anzugreifen, das ist der Entwicklungsgang des Dichters.

Und doch ist die Studie noch nicht am Ende. Denn in den dreifliger
Jahren hat sich, unter dem Druck der Diktatur, ein Seltsames voll-
zogen: Von Schroder sind die letzten Reste jenes noch aus frither
Jugendentwicklung vorhandenen Geschmicklertums abgefallen, und
das vom Dichter so oft und so gern zitierte «odi profanum vulgus»
erhielt einen neuen Sinn, Mit anderen Worten: Schroder, der sich bis
dahin fast hochmiitig abgeschlossen und viele seiner Schriften nur
Freunden in Luxusdrucken zuginglich gemacht hatte, trat plotzlich,
wie er es nie zuvor getan hatte, in das 6ffentliche Leben. Mehr als das:
Er lie es zu, dafl sein Name ein klarer Begriff wurde fiir weite Kreise
des Widerstandes gegen den nationalsozialistischen Staat; er nahm
Partei, indem er sich den Gruppen um die Zeitschrift «Eckart» an-
schloff und seine Publikationen so gestaltete, dafl sie als Kampf-
schriften begriffen werden mufiten.

Und damit verinderte sich unversehens Stil und Ausdrucksform
seines Werkes. Die Problematik inderte sich nicht, wohl aber die
Form, in der sie sich darbot, und schwerlich hitte der junge Schroder
so schlicht und iiberlegen sein eigenes Anliegen ausgesprochen, wie er
es im Nachwort zu seiner Horaz-Uebertragung 1935 tun konnte:
«Wer der antiken Welt und ihren Dichtern ihren besonderen Un-
schuldsstand nicht génnen will und kann, soll sich nicht mit ihr be-

25



fassen. Wer’s fertigbringt, braucht deshalb kein schlechterer Christ
zu sein.» Schroder hat das Recht dieses Satzes fiir sich bewiesen, als
der Hiiter antiker Ueberlieferung zugleich der Neuschopfer des pro-
testantischen Kirchenliedes, der Uebersetzer des Horaz zum Verfasser
des «Kreuzgespriachs», des «Osterspiels» und der Darstellung «Dich-
tung und Dichter der Kirche» wurde. In dieser Wendung zum volks-
tiimlichen geistlichen Dichter spricht sich — obwohl sie das Bild des
geistigen Umkreises von Schroders Werk nicht verindert — ein be-
deutsamer Zug aus: Der Kampf gegen das Regime der Propaganda
und der intellektuellen Verlotterung zwingt Schroder zur Einfachheit,
zur Wirkung auf die vielen, die auf Hilfe und Beistand warteten, und
in dieser Situation gelingt dem Dichter die Erneuerung des lutherischen
Liedes in all seiner einfachen Grofle und seiner bestiirzenden und
tiberwiltigenden Simplizitit. Geboren aus dem Bewufitsein, im
Studium der Antike «kein schlechter Christ geworden zu sein», ge-
schaffen aus einer bestimmten politischen Situation und ermoglicht aus
R. A. Schroders tiefer Einfithlungskraft in Dichtformen der Vergan-
genheit sind die geistlichen Gedichte und Spiele der dreifliger Jahre
ein neuer entscheidender Zug im Werke des Dichters und zugleich ein
gewichtiges Glied in der Kette spezifischer Formen der Dichtung unter
der Diktatur.

Als einen Hohepunkt in dieser Spatform von Schréders Lyrik und
einen Hohepunkt der jiingsten Lyrik iiberhaupt begreifen wir die
unter dem Titel «Ballade vom Wandersmann» zusammengefafiten
achtzehn Gedichte. Allein vom Formalen her sind sie ein Wunder:
Wie hier komplizierte Vers- und Reimformen mit der Grazie des
tiberlegenen Spielers mit der Sprache, mit der Simplizitat der Kirchen-
liederform zusammentreffen, ist allein ein asthetisches Wunder. Aber
das ist es gewifl nicht, was dem Zyklus seine besondere Bedeutung
verletht. Um 1937 und spiter ist er als eine Kampfansage gelesen
worden: gegen das licherliche offizielle Kommando an die Schrift-
steller, «optimistisch» zu sein, setzte hier ein grofler Lyriker sein
Bekenntnis zu pessimistischer Anschauung der Welt. Freilich auch
«Optimismus» und «Pessimismus» sagen noch nicht viel von der
geistigen Atmosphire der «Ballade» aus, eher erklart sie ein Wort
aus Schroders Aufsatz zu Gerhart Hauptmanns 75. Geburtstag: «Ich
weifd nicht, wo ich einmal gelesen habe», heifdt es da, «der Mensch sei
alt von dem Augenblick an, wo fiir ihn die Erinnerung an die Stelle
der Hoffnung trete. Das Wort ist ohne Frage des Nachsinnens wert.
Aber ich mochte ihm ein anderes und, wie mir scheint, giiltigeres Wort
entgegensetzen und sagen: Nur wer zu gedenken vermag, vermag zu
hoffen.» In diesen Satzen erfiillt sich der Sinn der achtzehn Gedichte,
die — wir glauben nicht zu irren — als dauernder Bestand in der

26



deutschen Lyrik anzusehen sind, Gedichte, die in tiefster Resignation,
mit dem Gefiihl der Unrast, der Unbehaustheit beginnen, die den
Zweifel am Menschen in ernsten, bitteren Versen umgreifen und
schliefllich in eine Evokation des Lebens einmiinden. Es gilt die
«Klage» zu iiberwinden, einzusehen, dafl Leid der Grund ist, auf dem
sich alles Menschenlos erfiillt und daff Gliick nur dem wahrhaft be-
greiflich ist, der es aus dem resignierten Wissen um das Leid sich
abheben sieht, Noch einmal treten die beiden grofien Gedanken, die
Schroders Werk konstituieren, charakteristisch zusammen: der «Un-
schuldsstand» der antiken Dichter und das Gnadebewufltsein des
Christen; sie formen jene humanistische Weisheit, die der alte Goethe
einmal in eine unsterbliche Zeile gekleidet hat, die fiir Schréders
Spatwerk in Anspruch genommen werden darf:

«Wie es auch sei, das Leben, es ist gut.»

27



	Rudolf Alexander Schröder

