
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Rudolf Alexander Schröder

Autor: Milch, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUDOLF ALEXANDER SCHRÖDER

VON WERNER MILCH

I

Das Werk Rudolf Alexander Schröders ist um seiner verwirrenden
Vielfalt willen mannigfachen Mißverständnissen ausgesetzt: Allzuleicht

verwechselt man Zurückhaltung mit Konvention, Formtreue
mit Epigonentum, Weite des Weltbildes mit Bildungsballast. Nur eine
klare Auffächerung vermag hinter der Fülle manchmal widersprüchlicher

Aussagen die künstlerische Einheit sichtbar zu machen. So wird
hier Zusammenhängendes vereinzelt werden, damit am Ende die
Gestalt gedeutet erscheint.

Schröders Ruhm als Uebersetzer ist unbestritten. Wir danken ihm
eine deutsche Odyssee in einer von jeder Gewalttätigkeit freien
Sprache, deren rhythmischer Fluß dem Empfinden der Gegenwart
unendlich näher steht als der der Voßschen Uebersetzung — deren
geschichtliches Recht unangetastet sei —; wir verdanken ihm die erste
Kenntnis der großen Vlamen Gezelle, Teirlink, Streuvels, Gossaert;
wir verdanken ihm einen deutschen Pope, die Uebertragung eines der
größten englischen Dramen unserer Zeit «Murder in the Cathedral»
von T. S. Eliot, und die Erneuerung klassisch-lateinischer Kunst, Vergib

Eklogen, die Georgika, Ciceros Cato. Vor allem aber danken wir
ihm einen neuen Horaz. So gelten auch, was ein Blick auf Kastens
Verzeichnis der Schriften Schröders (im fünften Bande des Jahrbuchs
«Imprimatur») bestätigt —die meisten Studien über den Dichter dem
Schöpfer der Uebertragungen, dem, nach Hofmannsthals Worten «ein
innerer Reichtum von Wendungen zu Gebote ist und mit dem Reichtum

ein Gefühl der inneren Freiheit». Hier scheint es fast vermessen,
mehr zu sagen als ein Wort des Dankes.

Der Essayist Schröder weiß, daß sein Wort Gehör findet. Nicht allzu

häufig taucht des Dichters Name in den Spalten der periodischen
Blätter auf, und nur ganz selten spricht Schröder dann die ihm
wohlvertraute Sprache des ernsten Philosophen: Oftmals ist der Einsatz
der Persönlichkeit, die sich des Gewichtes ihrer Aussage sicher weiß,
unter einer liebenswürdigen, manchmal beinahe unverbindlichen Form
versteckt. So zeigen bereits die Gelegenheitsarbeiten, Skizzen und
Aufsätze über ein Buch oder einen Menschen, ob sie sich nun als

Rezension, als Glückwunsch, als Festrede geben, ein wichtiges Merk-

2



mal der Art Schröders: Sie erscheinen beim ersten Anschauen einfach,
gerade, unproblematisch, sie vermeiden das Fragen und freuen sich

an der Eindeutigkeit einer Feststellung, sie umkleiden sachliche

Erörterungen gern mit persönlichen Erinnerungsbildern und bieten sich

dem Leser plaudernd an. Erst hinter dem klaren Duktus des

klugen Schriftstellers entdeckt man die gefährlichen Tiefen, den

Problemreichtum, die Weite latenter Fragestellungen. Ins Persönliche
gewandt: Der spröde Norddeutsche versteckt das Letzte gern und
nimmt lieber den Vorwurf des Konventionellen auf sich, ehe er sich

preisgibt. Es dürfte bewußtes Kunstmittel sein, daß Schröder in der

Abschlagszahlung auf seine Lebenserinnerungen («Aus Kindheit und
Jugend», 1934. Bremer Bibliophile Gesellschaft) seine Theorie der
Kunst in das Kapitel «Reiseandenken aus dem Harz» versteckt,
während der Abschnitt, der von der ersten Begegnung mit Goethe
handelt, durchaus im Anekdotischen bleibt. Das macht Schröders
Werk so ungemein anziehend und zugleich der Erklärung so schwer
zugänglich, daß der Dichter mit vollem Bewußtsein Akzente
verschiebt und es dem Leser überläßt, hinter überlieferten Formen ein
Eigentümliches zu suchen.

II

Die «Süddeutschen Monatshefte» vom Juli 1909 enthalten eingangs
Schröders antikisierende Elegie «Der Landbau» und als Ergänzung
einen Aufsatz über den Dichter von Josef Hofmiller, der, wiewohl
erst der geringste Teil der Werke des Dichters vorlag, in der Präzision
und der Klarheit im Herausarbeiten des Problematischen bisher
unerreicht geblieben ist. Hofmiller breitet die ganze Fülle der
Möglichkeiten vor uns aus, aus denen heraus Schröders Werk wächst:
«Hier das Maskenspiel des Lebens mit all seinem Spiel und bunter
Gestalten kreisender Fülle, dort das ungeheure Auge, dem all dies
Leben tot, all dieses Spielen und Wogen Nichts ist. Nicht der Gegensatz

als solcher ist das Erstaunliche, wohl aber die Jugend dessen, der
ihn so rein, so scharf hinstellt. Wird der Dichter einst auch dies

Gegenständliche als Einheit erkennen, sich im All, das All in sich
wiederfinden? Aber, gibt die Elegie nicht die schönste Antwort auf
diese Frage?» Damit schließt Hofmillers Aufsatz, der denen recht zu
geben scheint, die die formalen Anklänge der Dichtungen Schröders

an große Vorbilder und vergangene Epochen in den Mittelpunkt der
Ueberlegungen rücken.

Wir werfen Hofmillers Frage nach achtunddreißig Jahren erneut
auf: Steht hinter der Fülle gegensätzlich scheinender Gedanken eine

18



einheitliche Dichterkraft oder sucht ein unsicherer Mensch Hilfe bei
überlieferten Formen? "Wir mühen uns um eine Antwort, indem wir
die widerstreitenden Kräfte in ihrer entwicklungsgeschichtlichen Folge
vereinzeln und einander zuordnen.

Die schöne Schlußzeile der Elegie an Hugo von Hofmannsthal
prägt sich jedem ein, der ein Gefühl für die Schwere hat, mit der
einem Manne das Wort des Dankes und der Freundschaft über die
Lippen geht:

Sei es Dir denn ein gültiges Wort und fröhliche Deutung,
Dies: wir lieben Dich, Freund, wie man Unsterbliche liebt.

Die Schlußanwendung heißt jeden stutzen, der in diesen Versen
mehr als den beglückend echten Klang des rhythmischen Flusses lesen

will: Sind hier nicht Gedanken zweier Kulturkreise zusammengeworfen,

ist nicht die Zusammenstellung des antiken Götterbildes, die
Berufung auf die «Unsterblichen», unvereinbar mit dem christlichen
Gedanken der Liebe? Einen eindeutigen Sinn gibt die Schlußzeile nur,
wenn man sie als ein ästhetisches Werturteil begreift, wenn man
«unsterblich» als Beiwort des großen und unvergänglichen Künstlers
auffaßt. Aber der Gruß gilt ja nicht dem Dichter Hofmannsthal, er
ist ja nicht die Versetzung eines Poeten in die Reihe derer, deren
Werk über die Zeiten bestehen soll, es ist ein tiefempfundenes
Freundeswort, das besagen will: Manchmal scheint es uns, als ob Du über
ein inneres Vermögen verfügtest, das recht eigentlich den Menschen

versagt ist. Es ist die Vorstellung des Vergöttlich ten aus mythologischer
Sicht, die hier in eigentümlicher Weise mit dem Gedanken einer
freundschaftlichen Beziehung unter Männern verknüpft erscheint.
Unsterbliche werden nicht geliebt, sie werden verehrt — hier liegt die
Problematik der Schlußzeile der Elegie («... das hast Du fein
gemacht / es ist antik und christlich doch gedacht», erwidert bei Conrad
Ferdinand Meyer der Prior dem jungen Hutten, der den Spruch
«ultima latet» für die Sonnenuhr gefunden hat).

Diese Erklärung der Gedichtzeile führt die Analyse noch nicht
weiter, sie engt lediglich die Fragestellung ein, insofern das von
Hofmiller behauptete Gegeneinander von buntem Maskenspiel des Lebens
und gleichzeitiger Verneinung all dieses Treibens eingefangen ist in
den Gegensatz antiker und christlicher Art. Vor einem Irrschluß muß
sich der Erklärer hüten, er darf nicht alles Antikische ein bloßes
Formelement heißen, sondern muß das Gegeneinander und Miteinander

der widerstrebenden Momente prüfen. Um es vorwegzunehmen,
das Verhältnis antiker und christlicher, lebensfroher und jenseits
gerichteter Neigungen ist in Schröders Werk zu verschiedenen Lebens-

l 9



altern verschieden, Hofmillers Aufsatz selbst bezeichnet einen der

Brechungspunkte, an dem. der Dichter einen neuen Blickpunkt
gewinnt. Es wird also unerläßlich sein, der zeitlichen Abfolge der Werke
nachzutasten.

III

Schröder tritt auf den Plan als ein aus behüteten Bezirken
entlassener, unbeschwerter Student, entschlossen, die Fülle der Eindrücke,
die sich ihm darbieten, aufzunehmen, vom äußeren Glück begünstigt,
so daß der Erfüllung von Wünschen kein Hindernis gesetzt ist. Im
Bewußtsein, lernen und erfahren zu sollen, ohne den Druck
notwendiger Termine zu spüren, als Mitbegründer der «Insel», knapp
einundzwanzigjährig, zwischen Paris, Innsbruck, Berlin hin- und
herreisend, in München als selbständiger Innenarchitekt mit der
Einrichtung der Wohnung für den Vetter Alfred Walter Heymel
beschäftigt — in solcher Situation scheint nur eine Gefahr zu drohen,
die der Verzettelung in zu viele disparate Unternehmungen. Um so

merkwürdiger kontrastiert zum Ablauf des äußeren Lebens die erste
Dichtung: Anstatt eines frohen Widerklanges erlebnisreicher Monate
erscheint zunächst ein starker Band mit dem bezeichnenden Titel
«Unmut». Trotz der Einleitung mit ihrer Versprechung «ernster
Lieder», scheint uns heute aus der Distanz von mehr als einem
Dritteljahrhundert der Ernst Manier, der Unmut Prätention, die Würde
Geschraubtheit; zwischen Anspruch und Ergebnis ist eine breite Kluft.
So fällt auch die getragene Sprache dort, wo sie nur banale
Lebensweisheit vermittelt, unvermutet ab zur Diktion des Tages: (Gesteh's,
du mußtest manchem doch entsagen? / es machte andrem Platz —
ich darf nicht klagen.) Der junge Schröder sprang zu unbekümmert in
die Arena, nahm zu viele Aufgaben unbedenklich auf sich: das Buch

«Unmut», die «Lieder an eine Geliebte», die «Sprüche in Reimen»,
die dreihundertvierzig pompös gedruckten Seiten des Gedichtbandes
«An Belinde» und dazu noch eine Reihe von Chansons und Ueber-
brettlliedern (in denen Schröder mannigfachen, nicht immer den
besten Vorbildern folgt) — und 'dies alles im Zeitraum von vier
Jahren zwischen 1899 und 1902, in denen die Begründer der «Insel»
Führer zu einer neuen Kunst werden wollten, ehe sie die Unerbittlichkeit

der Forderungen wahrhafter Kunst in aller Schwere begriffen
hatten.

Kein Zweifel, daß diese Epoche allzu raschen Einsammelns und
Fortgebens zu Ende gehen mußte. 1902 endet die Zeit der «Insel», es

kommen Jahre ruhigen Sammeins, ernsten Besinnens. In den Mittelpunkt

tritt die Uebertragung fremden Dichtergutes in die deutsche

20



Sprache. Von 1905 bis 1910 gedeiht Uebersetzung auf Uebersetzung,
in der Odyssee gipfelnd. Aus dem Anspruch des fremden Kunstwerks
erwächst dem Uebersetzer das Wissen um die Verbindlichkeit
dichterischer Arbeit, Schröder geht den Weg vom Kreise Bierbaums zum
Kreise Hofmannsthals. Vom Jahre 1906 ist die erste Ausgabe der
Gedichte «Elysium» datiert, Verse von wundervoller, spröder Klarheit

und einer gültigen Koinzidenz von Form und Gehalt, einheitlich
in der Ideenführung, vielfältig in der Versgestaltung. Die Gedichte
sind antikischem Geist entwachsen, der Gedanke der griechischen
Vorstellungswelt ist nirgendwo verlassen. An keiner Stelle prunkt
Mythologie als Rankenwerk, die Idee macht den Zyklus zu einer
Einheit aus griechischem Geiste. Schröder verwirklicht hier zum
erstenmal sein Dichtertum, er erfüllt, was die «Sonette an eine
Verstorbene» vom Jahre 1904 versprachen. Dort band noch der Zwang
der Sonettgestalt, die durch dreihundertfünfzig Gedichte durchgehalten

ist, hier kommt die Freiheit aus der Fülle der überlieferten
rhythmischen Formen (reizvolles Thema für einen Philologen, Schröders

Versmaße mit den Maßen der größten deutschen Lyriker der
Vergangenheit zu vergleichen: wieviel Entsprechungen «Elysium»
etwa in Borchardts «Ewigem Vorrat» hat) — hier wächst unabhängig
von Vorbildern oder Lehrern in einem musischen Menschen das
Bewußtsein von der eigentümlichen Größe der deutschen Lyrik.

1909 scheint die neue Stufe erreicht: es ist das Jahr des «Hesperus»,
des Jahrbuches, das Hofmannsthal und Borchardt zusammen mit
Schröder herausgaben und das einige Gesänge der neuen Odyssee
enthielt, das Jahr der herrlichen Elegie «Der Landbau», in der Schröder
eine der schönsten Aussagen über den Beruf des Dichters gemacht hat.

IV

«Jenseits des Lethestromes» wird der geschiedene Freund, dem die
Gedichte «Elysium» gelten, als «Seele in der Ewigkeit» bezeichnet.
Das ist eine Erinnerung an den eingangs erwähnten Zwiespalt, das ist
antik und christlich doch gedacht. Beiden Strömen überläßt sich der
Dichter Schröder. Die Klassizität seines Denkens findet immer klarere
Ausprägung in der Mitgestaltung der Bremer Presse, in der
Ausbildung einer eigentümlichen Aesthetik, in der Neigung zum
humanistischen Verstehen, zur «historia universalis», die ihren Ausdruck
findet in den weitsichtigen, über Bildungssucht weit erhobenen Reden
der späteren Zeit, die von bibliophilen Fragen ausgehend zu
grundsätzlichen Fragestellungen kommen. An dieselbe Stelle gehört Schröders

Freude an der Form der Ode, als einer der strengsten, die die

2 1



gebundene Sprache kennt, wie überhaupt der große Zusammenhang
von Erkenntnis, Formel und geformter Deutung immer mehr Mittelbegriff

in Schröders Schaffen wird. Die Uebersetzungstätigkeit gliedert

sich jetzt zwanglos dem "Werke ein, um 1917 interessieren ihn
die Vlamen, in den zwanziger Jahren die Lateiner, um 1930 der
französische Klassizismus, und dann Horaz.

Wichtiger aber als das wird in einer Deutung des Dichters jetzt das

andere Motiv, das christliche Erlebnis, das sich ihm ausprägt als

Erlebnis des Todes, der männlichen Trauer, des tapferen Ueberstehens,
bis es als Glaubensgewißheit zur Mitte des Denkens wird. Bereits
Hofmiller hat die zentrale Stellung des Todesmotivs angedeutet: Die
ersten großen Gedichtzyklen, die über die Jugend hinausführen, sind
Nänien: an eine Verstorbene, an Felix von Rath, dessen Manen die
Gedichte «Elysium» gewidmet sind. Vergils «mori me denique coges»
steht als Motto über dem großen Gedicht «in memoriam» und «audax
omnia perpeti» heißt Horazisch der Grundton einer Gedichtfolge vom
Ende des ersten Weltkrieges, die sich äußerlich als Paraphrase gibt.

Zwischen der Totenklage, die nichts ist als Klage, und dem
Bekenntnis zum starken, männlichen Leben, zum Ueberdauern aller
Schwere liegen als Marksteine die Gedichtfolgen der deutschen Oden,
in denen erstmals der Gedanke des Nationalen den Vorstellungskreis
antiker Ueberlieferung überragt. Klar prägt sich die Entwicklung in
den späteren Versen des Bandes «Mitte des Lebens», in denen der
Fünfzigjährige die Ernte der ersten Nachkriegsjahrzehnte sammelt.
Der Untertitel «Geistliche Gedichte» weist auf den Doppelsinn: Mitte
des Lebens zielt auf die Entstehungszeit der Verse in der Akme ihres
Schöpfers, durch den Beiklang geistlich wird zugleich die Erinnerung
an das «media in vita» wachgerufen, das Schröder im Rahmen des

Gedichtzyklus «Das Wunder» wiederum als Todesüberwindung
begreift.

Die Frist, die mir gegeben,
Wie war sie mir zum Heil?
Es hat an meinem Leben
Ein jeglich Leben teil.

Dein Wink weit über Bitten
Erfüllt, was er verhieß,
Und — Gott! — in Lebens Mitten
Aufgeht Dein Paradies.

Jetzt ist nicht mehr die Rede von Göttern, vom Lethestrom und
von Schatten auf elysäischen Feldern, jetzt heißt ein Gedicht «Gebet»,
ein anderes erneuert in Goethes Spuren das «veni creator spiritus»,
jetzt heißt es:

22



Verwalte, Herr, nicht also streng
Das Erbteil Deiner Freuden,
Und sende Tröster ins Gedräng,
Da wir Dein Leben leiden.

Oder:
Hab Dank, o Herr, daß Du nicht schweigst,
Wenn unsre Bitte Dich getroffen,
Du über uns Dein Antlitz zeigst,
Zum Trost der Herzen, die da hoffen.

In einem Worte: Die Gedichte sind durchwaltet vom christlichen
Gedankengut der Gottesliebe, der Hoffnung und der Tröstung, sie

sind Zeugnisse einer protestantischen Frömmigkeit, die aus ihrer Kraft
zur groß-schlichten Form des Kirchenliedes, zu Paulus Gerhard und
Paul Fleming kommen. Unerörtert mag bleiben, wie stark die
Erschütterung durch den Krieg, wie stark privates Erleben an der
Wendung zum Glauben beteiligt sind. Wichtig ist vor allem der
Hinweis darauf, daß Schröder im Gedanken des Todes zum Dichter
reift, daß antike Vorstellungswelt seine Todesspekulation erfüllt, daß
unversehens christliche Gedankengänge in die frühen, antik gemeinten
Gedichte sich einschleichen und daß die Idee der Liebe aus der Un-
abwendbarkeit des griechischen Schattenreiches über die Erkenntnis
des tapferen Verharrens zum christlichen Himmel und zur tapfer
bejahenden Lebensführung leitet. Und nichts bezeichnet den Weg so
klar wie die Entwicklung von der etwas verquälten Naturbetrachtung
des kleinen Gedichtzyklus «Baumblüte in Werder» bis zum Ende des

Gedichtbandes «Mitte des Lebens», der den Sonnengesang des
Franziskus umbildet.

V

Der Gedanke des Glaubens verändert die Auffassung des Todes.
Erinnerung wird Lloffnung. Einzig aus dieser Haltung wird
verständlich, warum Schröder um das Jahr 1930 aus den bisher
gewählten Grenzen heraustreten und künstlerische Prosa schreiben
konnte. Das Buch «Der Wanderer und die Heimat» ist verschleierte,
der spätere Band «Aus Kindheit und Jugend» offen bekannte
Selbstdarstellung. Wer mutig das Grauen überwand und aus der Hoffnung
und dem Glauben lebt, kann auch der Erinnerung leben und darf sich
dem Traum hingeben. So hat Schröder die innere Kraft, seine
Jugendgeschichte zu erzählen, in die Vergangenheit zurückzutreten,
Vergangenes als vergangen, Erlebtes als erlebt zu berichten und die Stätten
der Kindheit einmal in scharfen Umrißlinien, einmal in traumhafte

23



Schleier gehüllt heraufzurufen. Das Wort Erinnerung hat aber nochj
einen weiteren Sinn, und von hier aus erklärt sich die Einheit, die

Hofmiller 1909 erstmalig in der Elegie «Vom Landbau» spüren wollte
und die sich in den späteren Werken Schröders noch viel schöner

erfüllt als der große Kritiker es ahnte. Erinnerung bedeutet dem

Dichter, der als Gefährte Hofmannsthals reifte, weltgeschichtliche
Erinnerung. Wie eine Stufenfolge läßt es sich aus den Werken in ihrer
Abfolge ablesen: Der zwanzigjährig eine neue Kunst heraufführen
wollte, war dreißigjährig von der Größe ewigen Dichtwerkes gebannt,
lebte vierzigjährig durch den ersten Weltkrieg auf den Gedanken des

Vaterlandes und der Heimat als eines Mittelpunktes gewiesen und
erkannte von der Idee des Nationalen her die Verpflichtung des

Dichters, Vergangenheit als Gegenwart zu erleben, von dreitausend
Jahren Rechenschaft zu geben. So tritt das Griechentum in einer
bedeutungsvollen Weise, nicht mehr als formales Vorbild, sondern als
selbstverständlicher Bestandteil in den geistigen Umkreis des Dichters,
dessen Denken Uebersicht bedeutet und die Welt umspannt. Der
Gegensatz antik—christlich ist jetzt ausgeglichen in der schöneren
Einheit kraftvoller Erinnerung und gläubiger Hoffnung.

Jetzt hat Schröder auch die Stärke zur theoretischen Begründung
des Weltbildes. In der großflächig angelegten Untersuchung über
Racine und die deutsche Humanität, die den 1932 erschienenen Ueber-
setzungsproben vorangestellt ist, findet sich das Bekenntnis zu Goethe,
der sich von Herder und dem Ziel «titanisch-heroischen Anspruchs»
entfernte, als er in Rom die Begriffe der religio, der comitas und der
urbanitas kennenlernte, drei Begriffe, unter denen das Wort von der
Humanität als abendländischem Erbteil Roms begriffen werden darf,
Begriffe, deren Ziel gemeinsam mit «weltweiter und welttiefer
Geschichtserfahrung», die still verpflichtende Wirksamkeit ist, ihr Ethos
und ihr Pathos in einer unbeirrbar tätigen Selbstbescheidung äußernd.
Entsagung heißt von nun ab das in der Goetheschen Poesie herrschende
Leitwort. Entsagung aus Erkenntnis jener humanitas ist auch das

verpflichtende Erklärungswort für Schröders späteres Schaffen, und
wiederum ganz goethisch verknüpft sich ihm die humanitas mit der
urbanitas, einem Wort, das durch das deutsche ,Liebenswürdigkeit' nur
ungenau bezeichnet ist.

Der Aufsatz über Racine, eine feingliederige Unterscheidung
germanischen und lateinischen Geistes, gibt noch einen zweiten Ansatzpunkt

zur Deutung Schröders, so gewiß der Gegensatz germanisch—
lateinisch jenen zweiten innerdeutschen Zwiespalt norddeutsch—
mediterran und damit ein persönliches Problem Schröders meint. Die
Einleitung zu den Uebertragungen aus Racine beginnt mit dem Hinweis

auf das Miteinander und Ineinander christlichen und antiken

24



Weltgehaltes als «Wurzel und Ziel alles humanistischen Bestrebens».
Aus diesem Zusammen zweier Welten lassen sich die Begriffe des

Klassischen und Romantischen entwickeln, und Schröder formuliert
mit einer Schärfe, die uns seinen Satz fast als Erklärung des eigenen
Schaffens ansehen läßt, daß «das Klassische das jeweilige Resultat,
das Romantische den unlöslich verbleibenden Rest» darstellt. Damit
ist der Begriff des Klassischen entscheidend verwandelt: Er meint jetzt
nicht mehr die bedingungslose Adaption der antiken Welt in das
Denken des modernen Menschen, sondern jene eigentümlich deutsche

— spezifisch Goethesche — Verhaltensweise, in der das Resultat und
der unlöslich verbleibende Rest untrennbar verknüpft erscheinen.

VI

Mit diesen Betrachtungen scheint der Umkreis von Schröders Werk
umschritten. Es geht immer wieder um die beiden gleichen großen
Bezirke, um Antike und Christentum in ihren Bezügen zueinander.
Den Ausgleich zwischen beiden in einem recht verstandenen Humanismus

zu erarbeiten und damit die Kernfragen von Lebensfreude und
Askese, Kunst und Wahrheit, Spiel und Symbol in spezifischer Weise
anzugreifen, das ist der Entwicklungsgang des Dichters.

Und doch ist die Studie noch nicht am Ende. Denn in den dreißiger
Jahren hat sich, unter dem Druck der Diktatur, ein Seltsames

vollzogen: Von Schröder sind die letzten Reste jenes noch aus früher
Jugendentwicklung vorhandenen Geschmäcklertums abgefallen, und
das vom Dichter so oft und so gern zitierte «odi profanum vulgus»
erhielt einen neuen Sinn. Mit anderen Worten: Schröder, der sich bis
dahin fast hochmütig abgeschlossen und viele seiner Schriften nur
Freunden in Luxusdrucken zugänglich gemacht hatte, trat plötzlich,
wie er es nie zuvor getan hatte, in das öffentliche Leben. Mehr als das:
Er ließ es zu, daß sein Name ein klarer Begriff wurde für weite Kreise
des Widerstandes gegen den nationalsozialistischen Staat; er nahm
Partei, indem er sich den Gruppen um die Zeitschrift «Eckart»
anschloß und seine Publikationen so gestaltete, daß sie als
Kampfschriften begriffen werden mußten.

Und damit veränderte sich unversehens Stil und Ausdrucksform
seines Werkes. Die Problematik änderte sich nicht, wohl aber die
Form, in der sie sich darbot, und schwerlich hätte der junge Schröder
so schlicht und überlegen sein eigenes Anliegen ausgesprochen, wie er
es im Nachwort zu seiner Horaz-Uebertragung 1935 tun konnte:
«Wer der antiken Welt und ihren Dichtern ihren besonderen
Unschuldsstand nicht gönnen will und kann, soll sich nicht mit ihr be-

2 5



fassen. Wer's fertigbringt, braucht deshalb kein schlechterer Christ
zu sein.» Schröder hat das Recht dieses Satzes für sich bewiesen, als
der Hüter antiker Ueberlieferung zugleich der Neuschöpfer des
protestantischen Kirchenliedes, der Uebersetzer des Horaz zum Verfasser
des «Kreuzgesprächs», des «Osterspiels» und der Darstellung «Dichtung

und Dichter der Kirche» wurde. In dieser "Wendung zum
volkstümlichen geistlichen Dichter spricht sich — obwohl sie das Bild des

geistigen Umkreises von Schröders Werk nicht verändert — ein
bedeutsamer Zug aus: Der Kampf gegen das Regime der Propaganda
und der intellektuellen Verlotterung zwingt Schröder zur Einfachheit,
zur Wirkung auf die vielen, die auf Hilfe und Beistand warteten, und
in dieser Situation gelingt dem Dichter die Erneuerung des lutherischen
Liedes in all seiner einfachen Größe und seiner bestürzenden und
überwältigenden Simplizität. Geboren aus dem Bewußtsein, im
Studium der Antike «kein schlechter Christ geworden zu sein»,
geschaffen aus einer bestimmten politischen Situation und ermöglicht aus
R. A. Schröders tiefer Einfühlungskraft in Dichtformen der Vergangenheit

sind die geistlichen Gedichte und Spiele der dreißiger Jahre
ein neuer entscheidender Zug im Werke des Dichters und zugleich ein
gewichtiges Glied in der Kette spezifischer Formen der Dichtung unter
der Diktatur.

Als einen Höhepunkt in dieser Spätform von Schröders Lyrik und
einen Höhepunkt der jüngsten Lyrik überhaupt begreifen wir die
unter dem Titel «Ballade vom Wandersmann» zusammengefaßten
achtzehn Gedichte. Allein vom Formalen her sind sie ein "Wunder:
"Wie hier komplizierte Vers- und Reimformen mit der Grazie des

überlegenen Spielers mit der Sprache, mit der Simplizität der
Kirchenliederform zusammentreffen, ist allein ein ästhetisches "Wunder. Aber
das ist es gewiß nicht, was dem Zyklus seine besondere Bedeutung
verleiht. Um 1937 und später ist er als eine Kampfansage gelesen
worden: gegen das lächerliche offizielle Kommando an die Schriftsteller,

«optimistisch» zu sein, setzte hier ein großer Lyriker sein
Bekenntnis zu pessimistischer Anschauung der "Welt. Freilich auch

«Optimismus» und «Pessimismus» sagen noch nicht viel von der
geistigen Atmosphäre der «Ballade» aus, eher erklärt sie ein Wort
aus Schröders Aufsatz zu Gerhart Hauptmanns 75. Geburtstag: «Ich
weiß nicht, wo ich einmal gelesen habe», heißt es da, «der Mensch sei

alt von dem Augenblick an, wo für ihn die Erinnerung an die Stelle
der Hoffnung trete: Das Wort ist ohne Frage des Nachsinnens wert.
Aber ich möchte ihm ein anderes und, wie mir scheint, gültigeres Wort
entgegensetzen und sagen: Nur wer zu gedenken vermag, vermag zu
hoffen.» In diesen Sätzen erfüllt sich der Sinn der achtzehn Gedichte,
die — wir glauben nicht zu irren — als dauernder Bestand in der

26



deutschen Lyrik anzusehen sind, Gedichte, die in tiefster Resignation,
mit dem Gefühl der Unrast, der Unbehaustheit beginnen, die den
Zweifel am Menschen in ernsten, bitteren Versen umgreifen und
schließlich in eine Evokation des Lebens einmünden. Es gilt die
«Klage» zu überwinden, einzusehen, daß Leid der Grund ist, auf dem
sich alles Menschenlos erfüllt und daß Glück nur dem wahrhaft
begreiflich ist, der es aus dem resignierten Wissen um das Leid sich
abheben sieht. Noch einmal treten die beiden großen Gedanken, die
Schröders "Werk konstituieren, charakteristisch zusammen: der
«Unschuldsstand» der antiken Dichter und das Gnadebewußtsein des

Christen; sie formen jene humanistische Weisheit, die der alte Goethe
einmal in eine unsterbliche Zeile gekleidet hat, die für Schröders
Spätwerk in Anspruch genommen werden darf:

«Wie es auch sei, das Leben, es ist gut.»

27


	Rudolf Alexander Schröder

