
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 12

Artikel: Deutsche Lyrik von heute

Autor: Wehrli, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEUTSCHE LYRIK VON HEUTE

VON MAX WEHRL1

In ihren Erinnerungen aus dem Konzentrationslager Ravensbriick
spricht die polnische Gräfin Lanckoronska von dem starken Bedürfnis
der Häftlinge nach Dichtung. «Die gebundene Form brachte den

Segen grenzenloser Entspannung.» Dieses Zeugnis deutet auf den

ursprünglichen und geradezu ins Vitale reichenden Sinn, der dem

rhythmischen Gebilde eines Gedichts innewohnt. Man denkt daran
angesichts des merkwürdigen Phänomens jener handgeschriebenen,
lyrischen Flugblätter, die im deutschen Widerstand und während der
letzten Katastrophen so viel bedeutet haben für die politische und
seelische Stärkung mancher Deutscher. Noch merkwürdiger ist, daß
diese der höchsten Not abgerungenen Dichtungen sehr oft die Form
des Sonetts gesucht haben. Im ersten Weltkrieg glaubte man, daß die
Not und Verlorenheit der Zeit nur in der sprach- und
formzertrümmernden Redeweise des Expressionismus adäquat zu gestalten
sei. Vielleicht lebte darin eine noch stärkere Zuversicht in die
eingeborene Mächtigkeit einer freien Sprache, während es heute scheint,
als ob die Dichter nur einmal Halt und Maß, Ordnung und Bestand
suchten in irgendeiner vorgegebenen Form, sei es auch der romanisch-
bildungshaften, künstlichen des Sonetts. Es ging ja diesmal weniger
um Bekenntnisse und Gefühlsäußerungen als um die Suche eines

objektiven Gedankens, um ein verzweifeltes Festhalten an Maß und
Würde des Menschen.

In manchem dieser Gedichte — wir rechnen dazu die von Albrecht
Haushofer1 und auch von Reinhold Schneider2 — ist diese primäre
Bedeutung der Sonettform als haltendes Gefäß und objektive
Ordnung deutlich spürbar; sie zeigt sich in dem, was Goethe das «Leimen»
von Sonettversen nannte, mit andern Worten in einer oft etwas
gezwungenen und ungelösten Sprachbehandlung. Man darf wohl
dieses ästhetische Bedenken aussprechen, auch wenn ja zunächst nichts
anderes als Ehrfurcht am Platz ist vor diesen menschlich sublimen
Versuchen, das ungeheure, tödliche Geschehen in Worte zu fassen und
dichterisch zu bändigen. Mut und Adel einer im geistigen Widerstand
und im Warten auf den sicheren Tod bewährten Gesinnung machen

1 Albrecht Haushofer, «Moabiter Sonette», bei Lothar Blanvalet, Berlin
1946.

2 Reinhold Schneider, «Die letzten Tage», Arche-Verlag, Zürich 1945.

754



zwar noch keinen Dichter aus; es bleibt aber noch immer der
großartige, erschütternde dokumentarische Wert solcher Verse.

Das gilt vor allem von den letzten Gedichten Albrecht Haushofers,
die am Morgen der Befreiung in der starren Hand des in der letzten
Nacht der nationalsozialistischen Herrschaft sinnlos Erschossenen
gefunden wurden. Sie sind buchstäblich mit gefesselten Händen im
Kerker geschrieben, als letzte Rechenschaft eines untadeligen Deutschen
im Angesicht des Todes und des Unterganges seines über alles
geliebten Vaterlands. Haushofers Vater war jener Geopolitiker, der
«noch blind vom Traum der Macht» mitgeholfen hatte, «die Dämonen

zu entsiegeln», wie es der Sohn in den Gedichten nennt — ein
Hinweis auf die undurchdringliche Verflechtung von Schuld und
Sühne in der deutschen Katastrophe. Wie uns Rainer Hildebrandt —
selber einer der Männer des 20. Juli — im Nachwort berichtet, hat
Haushofer, Professor an der Berliner Universität, von Anfang an
einen aktiven Widerstand betrieben und schon in der ersten Kriegszeit
den spöttischen Uebernamen «Kassandro» erhalten. Seit Stalingrad
hatte er die Hoffnung aufgegeben und nur im äußersten Vollzug des

Fatums —
Bis kein Gefreiter mehr, kein General
Behaupten darf, er wäre nicht verloren

— ein mögliches Ende gesehen. So erwartet der Gefangene den
unentrinnbaren Untergang des Staates und der eigenen Person:

Nun scheitern sie — und wir. In letzter Not
versuchter Griff zum Steuer ist mißlungen. —
Jetzt warten wir, bis uns die See verschlungen.

Die Gefängniszelle wird zum Ort der Besinnung, der letzten Bilanz
eines reichen Lebens, das der Wissenschaft, weiten Reisen und mutigem
politischen Handeln gewidmet war. Seine Ziele und Erfahrungen
werden in der hellsichtigen Erinnerung der letzten Lebenswochen noch
einmal gegenwärtig. Wenn man für diesen Zyklus der Moabiter
Sonette eine literarische Parallele nennen will, so kann es nur
C. F. Meyers «Hutten» sein. Nach Haltung, Stil und Motivik scheint
immer wieder der todgeweihte Gefangene der Ufenau anzuklingen.
Es sind Erinnerungen an Menschen und Situationen, immer wieder
von der Erzählung kleiner Ereignisse im Leben des Häftlings
unterbrochen, beides verbunden in einer Ritterlichkeit, die keinen Groll
und keine Proteste, aber auch keine Illusionen mehr kennt:

Sein bestes Erbe heißt Gelassenheit.

Der Besitz der Menschheit an großen Vorbildern erscheint, von
Christus und Buddha zu Sokrates und Boëthius, dann die großen

755



Glückspender des Lebens in den Landschaften der Erde und den
Gebilden der Kunst, schließlich die Gefährten und selbst die

Gefängniswächter und die Spatzen am Fenster. In der Mitte aber, auch

dichterisch vielleicht am schönsten, steht, trauernd und sehnsüchtig
erschaut, das Bild der Mutter. Wenn Reinhold Schneiders Gedichte

prophetisch dem Geheimnis des Kreuzes und der letzten Dinge in der
Geschichte zugewendet sind, so zeigen die Moabiter Sonette Haus-
hofers intimere, persönlichere Züge, unter denen selbst ein
melancholischer Humor nicht fehlt. Es ist ein Diarium in Gedichten, das zu
den dunklen Trauerkränzen unserer Tage gehört.

In den fünfunddreißig Sonetten von Rudolf Hagelstanges
«Venezianischem Credo»3 begegnet uns dagegen ein Dichter, der zunächst
einmal als Künstler hohen Ranges fesselt. Der Formzwang des Sonetts
ist hier nichts als der angemessene Gegendruck zu einer glanzvollen
und schwungvollen Sprache, deren Energien souverän mit der Form
spielen, sie gehorsam füllen oder auch im freien Spiel der Enjambements

überwinden. Freilich: das frühsommerliche Venedig, in welchem
diese Gedichte zum großen Teil 1944 entstanden sind, bedeutet ein
anderes Klima als das Berliner Gefängnis. Diese Sonette sind dem

Leben, nicht dem Tode zugekehrt, ja sie entspringen gerade einer in
der Unschuld des Südens aufatmend wieder gefundenen Offenheit für
die dauernden und unzerstörbaren Möglichkeiten des Menschen.

O wundersames Lied, das längst verklungen
wie eine Harfe noch im Herzen hängt.

So setzt die Beschwörung im ersten Gedichte ein, um dann in einem
echten Zyklus eine dialektische Auseinandersetzung zwischen der
Schuld und dem Grauen der Zeit und dem Willen zu einer
Neugründung des Daseins zu entfalten. Es ist außerordentlich, wie sich

hier im Kreisen der Versrhythmen Klage und Anklage verschlingen
mit den Hoffnungen und Visionen eines Menschentums, das wieder
wahr, frei und wesentlich wäre:

Denn einmal wird es still sein. Und auch diese Stille
wird Sprache sein. Oh, daß ihr sie verständet!
Daß sich der Geist, gemartert und geschändet,
aufhöbe über Leid und Zeit! Daß die Sybille

und Pan und Michael uns wiederkehrten
an unsern leeren Tisch! Daß Brot dem Brote
und Wein dem Weine gleich sei und Gebote
wie Sterne wären! Daß die Weisen lehrten,

3 Rudolf Hagelstange, «Venezianisches Credo», Editiones officinae Bodoni.
Verona 1945.

75 6



was unserm Wesen frommt und unsrer Ehre!
Ach, daß wir reden ohne zu erröten
und furchtlos treten an die Hochaltäre

und jedem Herrn die freie Stirne böten

auf daß wir, Selbstvergessene und Verwaiste,
zu neuem Leben auferstehn im Geiste.

Trotzdem auch hier das Entsetzen über eine in Schutt und Asche, Tod
und Verbrechen sinkende Welt rückhaltlos zu Worte kommt, steht

am Schluß doch ein gläubiger Anruf an das Unverlierbare:

Ein Geist zu sinnen, und ein Herz zu lieben —

das kann auch den Aermsten noch übrig sein.

Mag sein, daß einem strengen Richter auch diese Zuversicht noch

vermessen scheinen könnte. Das Allerbitterste ist über Deutschland ja
erst hereingebrochen, nachdem dieses Venezianische Credo geschrieben

war; und es wurde liebevoll in den herrlichen Handabzügen der

Bodonipresse gedruckt in den selben Tagen, da Haushofers
Aufzeichnungen wohl auf schlechterem Papier gefunden wurden. Aber
auch die Haltung Schneiders, der vom endzeitlichen Untergang aus

zur Besinnung ruft, kann ja kaum als dauernde gelten, sowenig wie
das berühmte Schuldbekenntnis perpetuiert werden kann. Es gibt
einen Grad des Elends und der Erniedrigung, in dem zu verharren
tödlich und unmenschlich wäre. Die Natur fordert ihr Recht auf eine

erneute irdische Zuversicht, ja vielleicht auf ein Gran heilenden
Vergessens. In Hagelstanges Credo erkennen wir nicht nur das so selten
gewordene Ereignis eines wirklichen deutschen Dichters, sondern auch,

einen Hinweis darauf, daß eine innere, humane Regeneration nicht
nur nötig, sondern vielleicht auch möglich ist.

Angeschlossen sei hier der Hinweis auf zwei kleine Lyrikbände, die
der Rainer-Wunderlich-Verlag in Tübingen von Eberhard Orthbandri
herausgebracht hat. Getreu der Tradition dieses Verlags, der in den

letzten zehn Jahren in hervorragender Weise das Reich des Innerlichen

und Gemüthaften, das Wesen des «andern» Deutschland zu

pflegen versuchte, stehen diese Gedichte in keinem äußern Zusammenhang

mit der Aktualität, sondern halten sich, gleichsam privat, den

zeitlosen Anliegen lyrischer Subjektivität und Erregbarkeit
zugewendet, und dem Auftrag des Dichters, «Mund der Dinge» zu sein,

wie es Orthbandt, nicht ohne Erinnerung an Rilke, formuliert:

4 Eberhard Orthbrandt, «Aufruhr und Stille» — «Das Schiff aus dem
Süden», Rainer-Wunderlich-Verlag (Hermann Leins), Tübingen und

Stuttgart 1946.

757



Auf ewig binden sie der Worte Schranken,
Du sei ihr Mund, in ihrem Auftrag sprich!

Es sind «Aufruhr» und «Stille» im Leben der Seele wie der Natur,
beherrscht wie seit je von den großen menschlichen Grenzerfahrungen
des Todes und der Liebe. Und das «Schiff aus dem Süden» steht für
all die Sehnsüchte, Erinnerungen, Stimmungen, deren schwebendes
Wesen nur das Wort des nuancenreichen Lyrikers zu realisieren

vermag. Das Werk Orthbandts hat seinen Zauber in dem Reichtum und
der Beharrlichkeit, mit denen, im künstlerischen Spiel zwischen Laut,
Bild und Gedanke, die lyrische Aussage auf immer neue Weise gesucht
wird. Auch da sind die Sonette zahlreich. Die große Tradition der
deutschen Lyrik klingt allenthalben an, von Goethe bis Rilke und
Trakl, aber nicht als epigonischer Nachklang, sondern als Weiterbauen

und Abwandeln eines immer noch legitimen Sprachbesitzes. Der
Liebhaber des 17. Jahrhunderts wird gerne sehen, wie sogar die lang
verschüttet gewesene Sprach- und Seelenhaltung des Barocks hier
wieder aufgenommen wird — Orthbandt steht damit übrigens nicht
aljein — etwa in folgender Strophe mit ihren spätschlesischen
Anklängen:

O Schmerz, des blondgelockten Bruders Schatten,
Des lichten Glücks,
Der, was wir hell und rein in Händen hatten,
Mit Schwärze überflutet hinterrücks,
Dem nicht genügt,
Die bunten Farben in ein Grau zu wandeln,
Der selbst zu schon vergangner Tage Handeln
Noch Trübsal fügt.

Der eigene Ton ist trotzdem stark und unverkennbar durch alles
vernehmlich. Er liegt wohl weniger in den gelegentlichen Zügen einer
goethisch-faustischen Weltbejahung als in einer immer wieder
erfolgenden Besinnung und Bescheidung, die gerade aus der Trauer der
Vergänglichkeit ihre schönsten Blüten zieht:

Der Wanderer lächelt müde und verschweigt,
Daß auch in ihm das Unheil wächst und steigt.

Es ist, aufs Ganze der literarischen Situation gesehen, wohl keine
zukunftsverheißende Perspektive (soweit von der Kunst der Lyrik
überhaupt allgemeine Impulse erwartet werden können). Aber auch

hier ist man überrascht und erfreut, nur schon einem solchen Gehör
für die Werte der Sprache und die Regungen des Innern zu begegnen.

75 8


	Deutsche Lyrik von heute

