
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 12

Artikel: Bruder Klaus von Flüe : seine innere Geschichte während seines
Einsiedlerlebens (1467-1487)

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BRUDER KLAUS VON FLÜE

Seine innere Geschichte während, seines Einsiedlerlebens (1467—1487)

VON FRITZ BLANKE

In den letzten Jahren, bevor sich Klaus von Flüe in das Eremiten-
tum zurückzog, war er ein Angefochtener. Schwermut quälte ihn, und
der Teufel leidwerchte ihm jeden Tag. Klaus stak damals in einer
inneren Wirrnis, die daher rührte, daß er seiner Berufung zum
Einsiedler ungehorsam war. Im Ranft hörten diese krankhaften Zustände
sofort und für immer auf. Das ist natürlich, denn sie waren durch den
Widerstand, den Bruder Klaus dem Einsiedlerleben entgegengesetzt
hatte, ausgelöst worden und mußten in dem Augenblick verschwinden,
wo Klaus sein Sträuben aufgab.

Erstaunlich ist, daß im Ranft keine andersartigen neuen Anfechtungen

auftraten. Wir wissen, daß zu allen Zeiten Mönche und
Einsiedler am Anfang nach ihrer Abkehr von der Welt von einer
bestimmten Versuchung befallen wurden, nämlich von der Sehnsucht,
wieder das frühere Leben aufzunehmen. Dieses Rückkehrgelüsten ist
die häufigste Asketenheimsuchung. Wir erwarten sie auch beim
Klausner von Flüe, ja wir erwarten, daß sie sich bei ihm, zum
mindesten bei Beginn der Ranftzeit, doppelt heftig erweise, war er
doch, als er im Jahre 1467 zum Waldbruder wurde, ein schon fünfzigjähriger

Familienvater, der ein stattliches Heim, eine Gattin und zehn
Kinder verließ.

Klaus selber befürchtete, daß im Ranft das Verlangen nach den
Seinen über ihn kommen könnte. Um so mehr war er überrascht, als
es ausblieb; nie wurde er als Einsiedler von der kleinsten Anwandlung
von Heimweh geplagt. Er sah darin etwas Göttliches. Mehrfach
rühmte er es gegenüber Freunden als eine große, besondere Gottesgnade,

daß «er kein willen, begird oder anfechtung nye gehept hette,
von solichem wesen (nämlich vom Eremitenwesen) widerumbhin zuo
wib und kinden zu kern». Das zuletzt noch wild aufgerührt gewesene
Innenleben von Flües war mit dem Uebertritt ins Klausnertum ruhig
und ebenmäßig geworden; das Gewitter war abgezogen und hatte
einer stetigen Gottverbundenheit, einem «Bleiben in der Wahrheit»,
Raum gemacht.

707



Nur einmal wurde dieser Friede jäh, wie wenn der Blitz in einen
stillen See schlägt, unterbrochen, und zwar durch ein Gesicht, von dem
Klaus erzählt, «er habe einen sehr starken Lichtglanz gesehen, der ein
menschliches Antlitz zeigte, bei dessen Anblick sein Herz, in kleine
Stücke zerspringend, sehr in Furcht geriet, weshalb er auch, betäubt
und sogleich den Blick abwendend, zur Erde gestürzt sei».

Aus dieser kurzen Aussage erfahren wir Näheres über Gegenstand
und Wirkung der Vision — der einzigen übrigens, die aus Klausens
Ranftzeit überliefert wird —, aber nichts über ihre Bedeutung. Der
Gegenstand: Klaus schaut einen überstarken Lichtglanz, der ein
menschliches Antlitz zeigt. Den Zusammenhang zwischen Lichtglanz
und Antlitz müssen wir uns wohl so vorstellen, daß das Antlitz vom
Licht umflossen war. Die Wirkung des lichtumflossenen Hauptes:
Klaus bricht, von schauerlicher Furcht erfaßt, buchstäblich zusammen.

lieber den Sinn des Erlebnisses schweigt er. Wir müssen dennoch

fragen, was es eigentlich zu sagen hatte. Merkwürdigerweise ist nicht
etwa vom Angesicht Christi, sondern von einem Menschengesicht die
Rede. Da dieses von Lichtglanz umleuchtet ist, so muß es sich um eine

Erscheinung des Göttlichen handeln; das Antlitz dürfte also doch
wohl dasjenige Christi oder das von Gott Vater sein; beider Haupt
wurde ja zum Beispiel in der Kunst in menschlicher Gestalt dargestellt.
Aber es ist wichtig, daß nicht deutlich ausgedrückt wird, wen das

Angesicht verkörperte; offensichtlich ließ es sich nicht klar entziffern.
Das bedeutet aber, daß Klausens schreckliche Vision keine eindeutig
christliche Erleuchtung ist. Vielmehr haben wir es mit einer Erfahrung
des Göttlichen an sich zu tun, des Göttlichen, wie es sich ohne die

Christusoffenbarung darstellt. Klaus erzittert vor Gottes Heiligkeit,
die ein verzehrendes Feuer ist, er schaudert vor dem Abgrund der
unnahbaren göttlichen Majestät.

Die Zeit, in welche dieses Erlebnis fällt, können wir noch ungefähr
bestimmen. Als Hans von Waldheim aus Halle im Jahre 1474 auf
einer Wallfahrt den Ranft aufsuchte, empfing ihn Bruder Klaus «mit
fröhlichem und lachendem Angesicht». Vier Jahre später (1478) betrat
der Dekan Albrecht von Bonstetten aus Einsiedeln die Ranftzelle;
Bruder Klaus kommt ihm entgegen und gibt ihm die Hand, und in
diesem Augenblick wird Bonstetten starr vor Schreck, die Haare
stellen sich ihm zu Berge und das Wort bleibt ihm in der Kehle stecken.

Bonstetten gibt den Grund des Erschreckens selber nicht an, aber

wir finden bei Wölflin, dem Biographen Nikiaus von Flües, eine

Erklärung. Sie lautet: «Soviele aber auch zu ihm kamen, die wurden
beim ersten Anblick von großem Schrecken befallen. Er (Klaus) gab
als Grund dieses Schreckens an, daß er einen sehr starken Lichtglanz
gesehen habe, der ein menschliches Antlitz zeigte, bei dessen Anblick

708



sein Herz, in kleine Stücke zerspringend, sehr in Furcht geriet, weshalb
er auch, betäubt und sogleich den Blick abwendend, zur Erde gestürzt
sei. Aus diesem Grunde komme sein Anblick anderen Leuten schreckenerregend

vor.»
Wenn Wölflin behauptet, daß alle Besucher des Waldbruders Klaus

von Flüe das Schreckhafte in seinem Aussehen spürten, so übertreibt
er. Denn von den uns bekannten Ranftpilgern hat nur Bonstetten
diesen Eindruck vermerkt. Daß das furchteinflößende Aeußere des
Bruders Klaus eine Rückstrahlung der schrecklichen Gottesschau
gewesen ist, scheint mir aus dem Vergleich der Angaben Bonstettens und
Wölflins klar hervorzugehen. Man wird an Moses erinnert, dessen

Antlitz nach der Gottesbegegnung am Sinai so verändert war, daß das
Volk sich fürchtete, ihm zu nahen (2. Mose 34, 30). Zwischen dem
lachenden Bruder Klaus von 1474 und dem Schrecken auslösenden von
1478 liegt die furchtbare Vision.

Sie bedeutete für Bruder Klaus eine tiefe Erschütterung, so tief, daß
sich sogar — übrigens nur vorübergehend — sein Anblick verwandelte.
Aber diese Erschütterung war doch nicht umwälzend genug, daß sie
auch die grundsätzliche religiöse Haltung des Klausners umgeprägt
hätte. Er hatte sich bisher an den Gott, der sich im Sohne und im
Fieiligen Geiste liebevoll zur Welt herabgeneigt hatte, gehalten; dann
hatte er, in der visio horribilis, in die nackte göttliche Wirklichkeit,
losgelöst von der Offenbarung, gesehen; aber in dieser Richtung ging
er nicht weiter, er grübelte diesem Geheimnis nicht nach, sondern
klammerte sich auch nach dem schrecklichen Erlebnis wie zuvor einzig
an die offenbargewordene, die dreieinige Gottheit. Man darf
vielleicht vermuten, daß sich Klaus jetzt, nachdem er einen Blick in die
niederschmetternde göttliche Majestas geworfen hatte, nur noch

inniger an den Gott anschloß, der in gnadenhafter Weise Fleisch1

geworden war.
Diesem Gotte gilt im Ranft sein Glauben und auch sein Denken.

Einen süddeutschen Pilger fragte Klaus, ob er Lust habe, das Buch zu
sehen, in dem er, Klaus, zu lernen pflege. Eine verblüffende Frage,
wenn man sich daran erinnert, daß Bruder Klaus des Bücherlesens

unkundig war. Aber es war gar kein eigentliches Buch, das Bruder
Klaus dann seinem Besucher zeigte, sondern ein Blatt Papier, auf
welches — in schematisch vereinfachter Form — ein Wagenrad (mit
Nabe, sechs Speichen und Radkranz) gezeichnet war. Jede dieser
Speichen bestand aus zwei Geraden, die aber nicht parallel zueinander
lagen, sondern sich in einem Punkte berührten und von da aus in
einem spitzen Winkel auseinanderliefen. Angeordnet waren die
Speichen so, daß drei mit ihrer Spitze den inneren Kreis, die Nabe,
drei den äußeren Kreis, den Radkranz, berührten.

7 09



Der Sinn dieser Radfigur ist nach den Worten des Bruders Klaus
folgender: Der äußere Kreis stellt den Himmel, der innere die
Schöpfung dar; die drei Speichen, die mit der breiten Seite am äußeren

Kreis, dem Himmel, anfangen und mit der Spitze auf den inneren
Kreis, die Schöpfung, stoßen, bedeuten die drei göttlichen Personen,
Gott, den Vater, Gott, den Sohn und Gott, den Heiligen Geist. «Sie

gehen aus von der einzigen Gottheit und haben umgriffen den Himmel
und dazu alle Welt»; die Bedeutung der drei anderen Speichen, die

an der Nabe breit und am Radkranz spitz sind, ist die: die eine ver-
sinnbildet das Eingehen Gottes in den mütterlichen Leib der Maria,
die andere das Eingehen Gottes in die kleine Substanz der Hostie, die
dritte bedeutet unser Leben, das vergänglich ist, aber durch die Liebe
Gottes zum Gefäß einer unvergänglichen Freude werden darf.

Das aus dem bäuerlichen Vorstellungskreis stammende Wagenrad
dient also Klaus zum Gleichnis, an dem er sich das Verhältnis Gottes

zur Welt veranschaulicht, es dient ihm zum Mittel, an dem er sich das

geheimnisvolle Ineinanderweben von Himmlischem und Irdischem,
von Gott und Kreatur immer von neuem klarmacht. In theologischer
Hinsicht treten dabei keine neuen Gedanken auf; Bruder Klaus hält
sich im Rahmen der überlieferten dogmatischen Vorstellungen der
katholischen Kirche des Mittelalters (Dreieinigkeitslehre, Marienlehre,
Abendmahlslehre). Aber neuartig ist der Einfall, ein einfaches Wagenrad

zum Sinnbild der Beziehung Gott—Welt und Welt—Gott zu
machen. Das sechsspeichige Wagenrad als Zusammenfassung der
wichtigsten Punkte der christlichen Gotteslehre, als «Kurzdogmatik» —
diese Idee ist, soviel ich sehe, in der Zeit vor Bruder Klaus unbekannt.
Er ist selbst ihr Schöpfer. Wir Heutigen unterschätzen leicht Klausens
geistigen Zuschnitt. Er war nicht der naive, im Denken unbeholfene
Bauersmann, als den wir uns ihn gern vorstellen. Vielmehr hatte er
Bedürfnis und Gabe zu denkerischer Arbeit, wie sogleich noch weiter
gezeigt werden soll.

Das Radgleichnis zeigt uns den Ranfteremiten als einen
Studierenden, einen Lernenden. Daß der Lernende zugleich auch ein
Lehrender war, bezeugt uns derselbe Pilgrim, dem Klaus sein «Buch»

vorgelegt hat. Dieser süddeutsche, dem Namen nach unbekannte Laie

war in den Ranft gekommen, um mit Vater Klaus — so, nicht
«Bruder», nennt er ihn — eine theologische Unterhaltung zu führen.
Er läßt sich von Klaus katechesieren, das heißt er läßt sich von ihm
zwei Fragen stellen und bittet ihn außerdem um Aufschluß über
zwei Lehrpunkte.

Erste (Prüfungs-) Frage des Bruders Klaus an den Pilger: Was
weißt du von der Liebe zu Gott zu sagen? Der Gefragte antwortet
so, daß er auseinandersetzt, warum er Gott liebe und wie er Gott

7 1 0



liebe. Der Pilger liebt Gott, weil ihn Gott geschaffen hat und weil er
von Gott die Gabe der Gotteserkenntnis erhielt. Und er liebt ihn so
unabänderlich, daß er bereit wäre, sich sogar von Gott verdammen
zu lassen; würde er, der Pilger, von Gott verdammt, so wäre das eine
verdiente Strafe, und in der Verdammung käme also Gottes Ehre zu
ihrem Recht. «Dyse ere wolt ich nit, das sy meinem got entzogen were
worden, also lieb habe ich in.»

Nikiaus von Flüe lobte, wie der Pilger erzählt, diese Erwiderung,
und darin liegt ihr Wert. Klaus von Flüe ist mit der Antwort des

Pilgers einverstanden; sie entspricht also seiner eigenen Ansicht, wobei
vor allem an den zweiten Teil der Aussage, der das Wie der Liebe
zu Gott betrifft, zu denken ist. Es ist auch Klausens Glaube, daß die
Liebe des Christenmenschen zu Gott erst dann vollkommen ist, wenn
der Christ sogar in die eigene Verdammung, sollte sie Gott verhängen,
einwilligt. Der Bibel ist dieser Gedankengang fremd. Er findet sich
aber bei dem deutschen Dominikanermystiker Johann Tauler, von dem
her also Klaus von Flüe und der Pilgrim in diesem Stück beeinflußt
sind.

Zweite prüfende Frage des Vaters Klaus an den Pilger: Wenn Gott
die Pestilenz in die Welt schickt, kann dann der Mensch diesem Zorn
entrinnen? Die Antwort des Pilgrims: In welchem Menschen die Liebe
zu Gott ist, der kann dieser Plage entrinnen. Bruder Klaus fügt hinzu,
daß dies auch seine Meinung sei. «Wer in der Wahrheit bleibt und seine
Zeit in der Liebe Gottes zubringt», der bleibt auch während der Pest
gesund. Zu Nikiaus von Flües Lebzeiten wurde auch die Innerschweiz
einmal von der tödlichen Seuche getroffen. Damals mag es Bruder
Klaus selbst miterlebt haben, daß fromme Menschen vor der Krankheit

bewahrt wurden. Sein Urteil beruht also vielleicht auf eigener
Kenntnis, es läßt sich aber auch durch Stellen aus der heiligen Schrift
stützen.

Die beiden Auskünfte, die der Pilgrim von Klaus erbittet, beziehen
sich auf die Heilige Maria und auf das Abendmahl. Die Theologie
des vierzehnten Jahrhunderts, in dem Klaus lebte, war erfüllt von
einem Streit um das unbefleckte Empfangensein der Maria. Die
Dominikaner (Thomisten) wiesen die unbefleckte Empfängnis Mariens
ab und lehrten, daß Maria in Sünden empfangen, aber noch im Leibe
ihrer Mutter Anna geheiligt worden sei. Die Franziskaner (Skotisten)
verfochten den Standpunkt, Maria sei vom ersten Augenblick ihres
Empfangenwerdens an von der Sünde, der Erbsünde, frei geblieben.

Wo steht Bruder Klaus? Er steht, wie wir aus seinem Gespräch mit
dem Pilger erfahren, ohne Umschweife auf der Seite der unbefleckten
Empfängnis, ja er hat sogar oft gegen die entgegenstehende Meinung
«einen strit gefürt», das heißt er hat die dominikanische Auffassung

71 1



offen bekämpft. Zu solcher Stellungnahme in einer theologischen
Frage war er also gewillt und fähig. Freilich der letzte Grund, warum
Klaus für die immaculata conceptio Partei nahm, war wohl nicht
theologischer, sondern persönlicher Art. "Wir wissen aus anderen

Zeugnissen, daß sich Bruder Klaus mit «unserer lieben Frau» besonders

innig verbunden fühlte. Alles, was zu ihrer Verherrlichung beitragen
konnte, so die Lehre von der unbefleckten Empfängnis, mußte ihm

unter diesen Umständen willkommen sein.

Die zweite Frage des Pilgers lautet: "Was ist das Brot in der Bitte
des Vaterunsers «Gib uns heute unser täglich Brot»? Klaus — ein

guter Lehrmeister, der seinen Schüler nicht mit der eigenen Ansicht
überfallen will — fordert den Frager auf, zuerst selbst zu sagen, was
er darüber denke. Der Pilger erwidert, daß er unter dem «täglichen
Brot» die geweihte Hostie des Abendmahls verstehe, deren wir täglich
bedürftig sind. Dies war die allgemeine Deutung des Mittelalters.
Bruder Klaus billigt die Antwort des Pilgers und unterstreicht sie noch,
indem er das "Wunder der Wandlung preist: Wie der «verborgenlich
got eingeet mit seiner allmechtigkeit in ein klein hostia und wirt da

verwandelt, das sie kein naturlich brot meer ist, sunder allein fleysch
und blut mit unaussprechenlicher guot, warer got und mensch unsich-
berlich. Und in einem ieden hostia, das gesegnet wirt durch den briester
und das sein gotheit aida ungeteilt beleibt und ist in einem ieden par-
tickel volkommenlichen». In seinen Antworten an den Pilger ist
Bruder Klaus nirgends so ausführlich, so beredt, wie hier, wo er von
der Hostie spricht. Man wird daraus folgern dürfen, daß sie ihm viel
bedeutete. Welcher Art diese Bedeutung war, soll nunmehr erörtert
werden.

Schon vor dem Bezug des Ranftes hatte Klaus seine Ernährung
herabgesetzt. Er genoß in den letzten Jahren vor 1467 nur noch am
Sonntag, Dienstag und Donnerstag die gewöhnliche Kost, an den
übrigen Wochentagen und in der ganzen vorösterlichen Fastenzeit aß

er nur etliche gedörrte Birnen oder ein Stücklein Brot. Er erstrebte
aber damals schon noch mehr, er begehrte, schon bevor er Eremit
wurde, daß «er on essen leben und dadurch dester bas von der weit sin
moecht». Er bat also Gott um ein nahrungsloses Leben, damit er,
Bruder Klaus, um so mehr von der "Welt, der Sinnenwelt, befreit sei.

Klausens Gebet fand, sobald er in die Einsiedelei ging, Erhörung.
Vom Anfang seines Einsiedlerdaseins an enthielt er sich völlig von
Speis und Trank, und zwar zunächst bis zum elften Tag. Dann läßt
er seinen Beichtvater, Oswald Yssner, Priester in Kerns, zu sich rufen
und fragt ihn, ob er wieder zu essen beginnen oder das Vollfasten
weiterführen soll. Klaus berät sich also mit seinem Beichtiger. Warum?
Weil er sein Asketenleben nicht als eigenmächtiger Alleingänger,

712



sondera im Einverständnis und unter der Leitung der Kirche führen
will.

Yssner geht, bevor er seinen Ratschlag abgibt, bedachtsam vor, wie
es seine Pflicht ist. Um festzustellen, ob Bruder Klaus wirklich längere
Zeit nichts gegessen hat, betastet er seinen Leib. Er findet das Fleisch
des Klausners «verzert biss an die hut und sin wangen gantz tünn und
sine leftzen vast sehr) zerschrunden». Klausens Angaben waren
also zutreffend. Sodann sucht sich Yssner zu vergewissern, ob Klaus
im rechten Geist, nämlich aus der Liebe zu Gott heraus, faste. Auch
diese Prüfung fällt bejahend aus. Nun erteilt Yssner seinen Beichtrat.
Er lautet: Da Klaus in der rechten Gesinnung faste und da Gott ihn
nun elf Tage erhalten habe, so solle er «sich noch mer darinnen ver-
suochen», das heißt, er solle es mit der Nahrungsenthaltung noch

länger probieren, aber auf den Hungertod dürfe er es nicht ankommen
lassen. Das ist eine kluge Anweisung: Klaus soll mit dem Fasten
fortfahren, aber sofort damit aufhören, wenn er sich dem Hungertod
nahe fühlt. Es ist also ein Versuch, den Yssner seinem Beichtkind
empfiehlt. Dieser Versuch ist, so behauptet Yssner, gelungen. Nikiaus
von Flüe hat es, nach Oswald Yssners Aussage, vom ersten bis zum
letzten Tage seines Einsiedlerlebens ohne Speis und Trank
ausgehalten.

Das war auch für Yssner eine Ueberraschung und ein Rätsel. Lange
Zeit unternahm er es, hinter das Geheimnis zu kommen und drang
immer aufs neue in den Klausner, ihm zu offenbaren, wie es möglich
sei, daß er ohne jede Nahrung zu leben vermöge. Klaus versagte zuerst
die Auskunft. Aber endlich gewährte er sie und zwar «in sin hussly
mit grosser heimlicheit». In der Verborgenheit seiner Ranftzelle
enträtselt Nikiaus von Fliie seinem Beichtvater das Fastenwunder, indem
er ihm erklärt, «wan er by der mess sye und der priester das sacrament
nyesse, denn enphache er darvon ein uffenthalt, das er on essen und
on trincken sin mag» (wenn er der Messe anwohne und der Priester
das Sakrament genieße, dann empfange er davon eine Ernährung, so
daß er ohne Essen und Trinken sein könne). Es ist also nicht so, daß
Bruder Klaus durch das eigene Essen der Hostie Kraft gewinnt,
sondern er bekommt diese Kraft schon dadurch, daß er dabei ist, wenn
der Priester Brot und Wein zu sich nimmt. Eine «Erklärung» ist das

natürlich nicht. Sondern hier wird das Geheimnis des speiselosen
Lebens durch das Geheimnis eines geistigen Sakramentsempfanges
«begründet».

Wie verhält es sich mit der geschichtlichen Wirklichkeit der
Enthaltung Klaus von Flües von Speise und Trank? Die Entscheidung
dieser Frage hängt stark davon ab, wie wir Oswald Yssner
einschätzen. Denn er ist der Kronzeuge, an dessen Mitteilungen ich mich

7 1 3



darum auch bei den vorhergehenden Ausführungen über Klausens
Fasten ausschließlich gehalten habe. Seine Aussagen sind im «Kirchenbuch

von Sachsein» niedergelegt. Dieses fälschlich sogenannte
«Kirchenbuch» enthält Erinnerungen an Bruder Klaus aus dem Munde von
Männern, die ihm noch persönlich nahestanden. Aufgezeichnet wurden
deren Angaben schon kurz nach dem Tode des Eremiten. Das erhöht
ihre Glaubwürdigkeit. Anderseits ist zu sagen, daß, nach Robert
Durrers Vermutung, diese Zeugnisse zu dem Zwecke aufgeschrieben
wurden, um die Grundlage eines bald in Angriff zu nehmenden
Seligsprechungsverfahrens zu bilden. Wenn Durrer recht hat, diente das

Sachsler Kirchenbuch einer ausgesprochen kirchlichen Absicht, und also
besteht die Möglichkeit, daß die Aussagen gefärbt sind und zwar so,
daß sie zur nachträglichen Verklärung des Ranftklausners beitragen.

Ob solche legendenhafte Färbung auch in Yssners Zeugenbekundungen

vorliegt, soll jetzt kurz geprüft werden. Wir haben beachtet,
daß Yssner sein Wissen um die wunderbare Nahrungslosigkeit des

Bruders Klaus nicht etwa durch Dritte, sondern durch Klaus selber

empfangen haben will. Klaus hätte sich also selber zu seinem Fasten
bekannt. Das wird durch andere, nämlich durch einen Dominikanermönch,

der im Jahre 1469 im Ranft war, und durch Erny an der
Haltten bekräftigt. Auf die Frage des Dominikaners gibt Nikiaus von
Flüe zu, daß er seit Beginn seines Klausnertums ohne irdische Speise
lebe. Erny an der Haltten, Alters- und Dorfgenosse Klausens und
späterer Landvogt im Thurgau, ein in bürgerlichen Ehrenämtern grau
gewordener Mann, bezeugt (im «Kirchenbuch von Sachsein»), Klaus
habe mehr als einmal davon gesprochen, daß ihm Gott drei große
Gnaden verliehen habe: Die erste, daß er von Frau und Kindern die
Zustimmung zu seinem Einsiedlerleben erhalten habe, die zweite, daß

er nie den Wunsch empfunden habe, in das alte Leben zurückzukehren,
die dritte, «das er on liplich spis und tranck möchte könnte)
leben». Form und Inhalt dieser Bezeugung machen einen zuverlässigen,
kaum erfindbaren Eindruck. Der Dominikaner und Erny an der
Haltten scheinen mir Yssner darin zu bestätigen, daß Nikiaus von
Flüe selber zu anderen Menschen von seinem langjährigen Vollfasten
geredet hat. Yssners Erinnerung ist also in ihrem Hauptstück
stichhaltig, was übrigens von vornherein nahelag. Denn Oswald Yssner,
Klausens freigewählter Beichtvater, war der Mann, dem Bruder Klaus
jahrzehntelang tiefstes Vertrauen schenkte. Eine solche Persönlichkeit
darf auch uns noch vertrauenswürdig sein. Daß Yssner neue Tatsachen
erfunden haben sollte, ist schwer vorstellbar.

Daß er vollständig faste, hat Nikiaus von Flüe mehreren Personen
erzählt; warum er trotz des Fastens am Leben bleibe, hat er nur
seinem Beichtvater Yssner allein berichtet. Yssners Zeugnis, daß

714



Brader Klaus nach seiner eigenen Aussage nur durch geistigen
Abendmahlgenuß aufrechterhalten bleibe, ist also in den ältesten Bruder-
Klaus-Quellen ohne Entsprechung. Dennoch wäre es voreilig, Yssners
Hinweis einfach darum, weil er ganz allein steht, als legendär abzutun.
Denn dem mittelalterlichen Menschen war die sogenannte geistige
Abendmahlskommunion wohlvertraut. Um der sakramentalen
Wirkungen der Messe teilhaftig zu werden, gab es im Mittelalter
verschiedene Wege: Man kommunizierte leiblich, indem man die Hostie
aß oder man kommunizierte mit den Augen, indem man die Hostie,
wenn der Priester sie in der Messe emporhob, in frommer Gesinnung
ansah oder man kommunizierte, wie es Yssner von Klaus erzählt, auf
geistige Weise, indem man einfach andächtig dem Abendmahlgenuß
des Priesters beiwohnte. Augenkommunion und geistige Kommunion
vermittelten die gleiche Ernährung durch die Hostie wie die leibliche
Kommunion. So erklärt es sich auch, warum die leibliche Kommunion
der Laien im Mittelalter so selten (nur ein- bis dreimal im Jahre)
stattfand. Man kommunizierte viel häufiger geistig. Sakramentsempfang

durch bloße andächtige Abendmahlsteilnahme ist also im
Zeitalter Nikiaus von Flües nichts Ungewöhnliches, und Yssners
Angabe, daß Bruder Klaus diese Kommunionsform geübt habe, ist
nicht etwa phantastisch. Ungewöhnlich ist nur dies, daß (nach Yssners
Nachricht) Klaus von Flüe der Ueberzeugung war, daß er einzig
dieser geistigen Kommunion wegen ohne Nahrung auskomme. Daß
Yssner auch in diesem Punkte glaubwürdig sein dürfte, wird
wahrscheinlich, wenn wir uns daran erinnern, wie Bruder Klaus gegenüber
dem süddeutschen Pilgrim von der Hostie sprach. Der Gehalt jener
Worte und die in ihnen mitschwingende innere Beteiligung ließen uns
ahnen, daß das geweihte Brot in Klausens Frömmigkeitsleben eine
besondere Rolle spiele. Diese Ahnung wird durch die Meldung Yssners
bewahrheitet und erhellt: Nikiaus von Flüe zog — so wenigstens sah

er selber die Sache an — während seines Einsiedlerlebens aus der
Verehrung der Hostie die Kraft zum Fasten.

Wir müssen also hinsichtlich der Nahrangslosigkeit Nikiaus von
Flües zweierlei unterscheiden. Erstens: Klaus hat mit seinem eigenen
Munde sein langdauerndes wunderhaftes Fasten bezeugt. Es ist das
kein Zeugnis von irgendwem, sondern das Selbstzeugnis eines
Menschen, dessen Wahrheitsernst außerhalb jedes Zweifels steht. Daß der
Einsiedler Klaus gelogen habe, ist nicht denkbar. Daß er, wenn er von
seiner Nahrungsenthaltung sprach, sich über sich selbst getäuscht habe,
halte ich ebenfalls für unmöglich. Es bleibt als Drittes also nur übrig,
seiner Selbstbekundung zu trauen und es zu bejahen, daß Nikiaus von
Flüe als Eremit ohne Speise und Trank gelebt hat. Er ist übrigens die



einzige Persönlichkeit in der Kirchengeschichte, von der solche gänzliche

jahrelange Nahrungslosigkeit klar ausgesagt wird.
Von dem Selbsturteil über die Tatsache seines Fastens ist die

Begründung, die Klaus dieser Tatsache gibt, zu trennen. Es ist möglich,
daß Bruder Klaus die wirklichen Ursachen seines nahrungslosen Zu-
standes nicht gekannt hat. Er selber erklärt sich ja sein Fasten durch

geistige Kommunion, aber diese Deutung ist für uns nicht verbindlich.
Es mag noch andere, richtigere Erklärungen geben. Ich kenne sie selber

nicht, wie ich es überhaupt nicht als meine Aufgabe ansehe, das
Geheimnis dieses Fastens zu ergründen. Ich wollte lediglich darauf
hinweisen, daß die Tatsache als solche gut verbürgt ist. Daß das Fasten

geschichtliche Wirklichkeit war, dürfte schwer zu bestreiten sein.

Dunkel ist einstweilen bloß, inwiefern dieses Faktum möglich
gewesen ist.

Der Pilger aus Süddeutschland war der theologischen Belehrung

wegen zu Klaus gegangen. Es mögen noch andere aus diesem Grunde
in den Ranft gekommen sein. Die meisten allerdings, die wir als

Besucher im Ranft antreffen, erbaten von Klaus nicht eine Mehrung
der Erkenntnis, sondern Hilfe in Seelcnnot. Verwirrte, im Gewissen

Unruhige und Unsichere, begaben sich in die Beratung des Eremiten,
um im Leben den rechten Weg zu finden.

Eine Frau hat den falschen Verdacht, daß ihr Mann mit einer
Nachbarsfrau Ehebruch treibe. Einmal glaubt sie schon, die beiden
hinter einem Busch zu erblicken und holt ein Messer, um die
vermeintliche Ehebrecherin zu erstechen. Aber es war in Wirklichkeit
niemand da. Sie war von ihrer eigenen Einbildungskraft genarrt worden.

Der Argwohn will aber noch nicht weichen. Darum geht die Frau
zum Bruder Klaus von Flüe. Er soll ihr sagen, wie sie sich zu
verhalten habe. Aber sie findet in der Kapelle und in der Zelle des

Klausners sehr viel Volk und sieht nach längerem Warten, daß sie vor
dem Abend nicht mehr an die Reihe komme. Von der alten Eifersucht
erfüllt, will sie wieder heim. Da erscheint, aus seiner Zelle kommend,
der Bruder plötzlich in der Kapelle und sagt zu dem Volke: «Es ist
eine Frau hier, die Rates von mir begehrt. Der sage ich, sie soll ruhig
heimkehren, denn sie tut den zweien Unrecht, sie sind unschuldig.»
Dann geht Klaus wieder in sein Gelaß zurück. Die Menschen aber in
der Kapelle sehen einander an, wundern sich und wissen nicht, wer
gemeint war. Die betrübte Frau aber merkte es wohl, wurde getröstet,
ihres Zweifels entledigt und zog fröhlich nach Hause.

Wir haben in dieser gut bezeugten Geschichte ein Beispiel
hellseherischer Seelsorge, wie sie immer wieder von der Urkirche an bis

in die Gegenwart hinein von großen Christen geübt worden ist. Bruder
Klaus durchschaut das menschliche Herz, er kann die Gedanken inner-

7 1 6



lieh gepeinigter Menschen lesen. Noch ein zweiter Beweis dieser dem
Bruder Klaus verliehenen Geistesgabe ist uns durch glaubhafte Ueber-
lieferung bekannt.

Jost Rengger von Kerns hatte auf ein Weib den Verdacht, sie sei
eine Hexe. Drei Jahre war er mit seinem Vieh in die Alp gefahren,
und wenn er an dieses Weibes Haus vorüberkam, hatte sie jedesmal
seinen Viehstand gelobt und ihm Glück gewünscht. Aber jedesmal
war gleich darauf das schönste Tier tot umgefallen, und in Rengger
stieg der Verdacht auf, daß es von diesem Weibe verzaubert worden
sei. Schon will er die Frau heim Landammann als Hexe verklagen,
da entschließt er sich doch, sich noch vorher bei Bruder Klaus zu
erkundigen. Er geht in den Ranft. Dort kommt ihm Klaus schon

entgegen und ruft ihm zu: «Du tust dem Weibe Unrecht, gehe hin
und bitte sie um Verzeihung, so wird dein Vieh fortan behütet
werden. Denn weil du so freventlich von diesem Weibe geurteilt hast,
darum hat der böse Feind Macht bekommen, dein Vieh anzugreifen.»

Zu dieser charismatischen, auch nach außen auffallenden Seelsorgetätigkeit

tritt bei Klaus eine zweite Art der Seelsorge, die sich mehr
in der Stille, unter vier Augen, abspielt und die eher dem
gleichkommt, was wir heute unter diesem Begriff verstehen. Wir verstehen
unter Seelsorge heute die im Gespräch sich vollziehende geistliche
Bemühung um den einzelnen Menschen. In diese Form der
Einzelseelsorge des Bruders Klaus gewährt uns eine Aussprache, die er mit
einem jungen Mann aus Burgdorf gehabt hat, einen wertvollen
Einblick. Dieser Jüngling verspürt, vielleicht durch das Vorbild Nikiaus
von Flües angeregt, Neigung, selber im Umkreis des Ranftes Eremit
zu werden. Er ist aber in dieser Sache noch nicht mit sich im Reinen,
auch hat er seinen Eltern noch nichts gesagt. In seiner Unsicherheit
wandert er in den Ranft, um dort Weisung zu bekommen. Er mag
gehofft haben, daß Klaus, erfreut über den Gewinn eines Jüngers, ihn
in seinem Vorsatz bestärken werde/Jedoch es kommt anders.

Auf die Frage des Jünglings: «Darf ich (als Einsiedler) in dieser
Gegend bleiben, obgleich meine Eltern nichts davon wissen und
obgleich ich meiner Sache noch nicht gewiß bin», antwortet Bruder
Klaus nicht mit Ja oder Nein, sondern mit zwei Bedingungen. Erste
Bedingung: «Wenn du Gott dienen willst, mußt du dich um niemand
kümmern». Klaus will damit sagen: Wenn es dir wirklich ernst ist,
so darf die Rücksicht auf die Eltern deinem Entschluß nicht im Wege
stehen. Zweite Bedingung: Wenn du Einsiedler werden willst, so
mußt du dir bewußt sein, daß das kein gemütliches Leben sein wird.
Klaus rät also nicht ab, aber er rät auch nicht zu, sondern er überläßt
dem jungen Mann die Entscheidung; er soll selbst prüfen, ob er zur
Uebernahme des Einsiedlerstandes reif sei.

7 1 7



Der Jüngling kehrt nach Burgdorf zurück, dort steigert sich in ihm
die Lust zum Einsiedlerleben und er faßt den Entschluß, schon jetzt
Geld zum Bau einer Eremitenzelle zu sammeln. Bald taucht er wieder
im Ranfte auf, um dem Bruder Klaus seinen Entscheid zu sagen. Aber,
seltsam genug, in dem Augenblick, wo er Klaus gegenübersteht, bringt
er kein Wort von dem, was er sagen wollte, hervor, sondern
behauptet, er wolle bei den Kartäusern oder den Franziskanern
eintreten. Der Jüngling selbst deutet das Vorkommnis — wohl richtig
— so, daß er durch die Anwesenheit Nikiaus von Flües von Gott
verhindert worden sei, von etwas zu sprechen, was ihm nicht gut
gewesen wäre. Das Einsiedlerleben wäre nicht gut für ihn gewesen;
aber es war gar nicht notwendig, daß Klaus ihm das ausdrücklich

sagte, es genügte die bloße Gegenwart des Einsiedlers, um zu
verhindern, daß der junge Mann einen falschen Entschluß faßte.
Wirkgeheimnis des begnadeten Seelenleiters, in dessen Anwesenheit das

Verkehrte im Fragesteller von selbst erstickt!
Der junge fromme Burgdorfer hat noch mehr auf dem Herzen.

Er klagt, er falle immer wieder in die Sünde zurück; was er da tun
solle. Er erhofft wohl, daß sich Klaus nun in seinen Fall vertiefe, aber
der entgegnet ihm lediglich: «Du mußt rasch wieder aufstehn!»
Spüren wir in dieser Antwort die Klangfarbe des Humors? Der junge
Mann war offenbar grüblerisch-schwermütig angelegt. Solchen Leuten
ist mit langen Betrachtungen nicht geholfen, sondern sie brauchen eine

Behandlung, die, frisch-fröhlich zufassend, den Grübler von seinem

Kummer losreißt: Du bist gefallen? Nun gut, dann mußt du eben

sofort wieder aufstehn!
Bezeichnend für das übergewissenhafte, ängstliche Wesen des

Burgdorfers ist es, daß er noch folgende weitere Frage stellt: «Auf
welche Weise soll der Mensch das Leiden Christi überdenken? Soll

er sich Christum gleichsam in der Gegenwart vor seinen Augen leidend
vorstellen und mit ihm leiden, als wenn sein Bruder solches erlitte,
oder soll er darüber als an etwas Vergangenes denken, in dem Sinne,
daß Christus das alles schon überwunden habe und in der Herrlichkeit
herrscht und ihn mit Freuden zu dem beglückwünschen, daß er es

schon so gut hat und daß alle jene Qualen beendet sind?» Es handelt
sich hier um die im Mittelalter sehr verbreitete meditatio passionis
Jesu Christi, um die Passionsandacht oder Passionsbetrachtung. Klaus
selber war zur Belehrung in dieser Frage besonders geeignet, weil er
schon, bevor er Eremit wurde, angefangen hatte, die tägliche Passionsandacht

durchzuführen; sicher übte er sie auch jetzt noch im Ranft.
Uebrigens hatte die Passionsbetrachtung Klausens einen Inhalt, der

von denjenigen verschieden war, die der Burgdorfer Jüngling, wie aus
seiner Frage zu schließen ist, kannte. Es wäre darum verständlich,

7 1 8



wenn Klaus ihm gesagt hätte, seine, Klausens, meditatio passionis sei
die beste, er solle diese annehmen.

Aber das geschieht nicht. Klaus will den jungen Menschen nicht
bevormunden. Er sagt ihm vielmehr: Du kannst beide der von dir
gnannten Betrachtungsarten wählen; es sind beide gut. Klaus ist also
nicht kleinlich; er ist beweglich, wie es einem echten Rater der Seelen
zukommt. Er fügt bei, daß ein und dieselbe Passionsandacht
verschiedene Wirkungen haben könne: «Gott weiß es zu machen, daß
dem Menschen eine Betrachtung so schmeckt, als ob er zum Tanze
ginge, und umgekehrt weiß er ihn eine Betrachtung so empfinden zu
lassen, als ob er im Kampfe streite.» Der Sinn dieser Sätze dürfte der
sein: Der eine — wohl der im Glauben Geförderte — hat bei der
Versenkung in das Leiden Christi ein Hochgefühl, als gehe er zum
Tanzen, 'der andere — wohl der erst zum Sündenbewußtsein erwachte
Mensch — wird durch die Passionsbetrachtung zum Kampf gegen
seine Sünde angetrieben.

Ueber das Wort vom Tanzen ist unser Jüngling aus Burgdorf
betroffen! Er schreibt: «Als er (Klaus) aber vom Tanzen sprach, sah
ich ihn ängstlich an, wie wenn ich Aergernis daran nähme, daß ein
solcher Mann vom Tanzen rede. Er (Klaus) bemerkte es alsbald und
wiederholte den Ausdruck: ja als solt er an ain dantz gon.» Warum
wiederholt Bruder Klaus die anstößige Wendung? Weil er auch damit
dem jungen Mann innerlich helfen will. Der Jungmann aus Burgdorf
ist ein Gehemmter, der fortdauernd Angst hat, sich zu versündigen.
Schon vom Tanze nur zu sprechen, ist ihm Sünde. Er redet sich also
Sünden ein, die gar keine sind. Eben davon will Klaus den Jüngling
freimachen und darum braucht er, der der Welt abgestorbene
Waldbruder, ungehemmt und deutlich das Bild vom Tanzen. Der Burg-
dorfer soll es hören und soll sich sagen: Wenn Bruder Klaus sich
darüber keine Skrupeln macht, so habe ich dazu noch viel weniger
Veranlassung. Das ist gesunde, kraftvolle Seelsorge, berechnet für
ein erdflüchtiges Gemüt, das von seinen Bedenklichkeiten geknechtet
wird.

Ein weltoffener Zug liegt in dieser Menschenbehandlung. Wir
treffen die gleiche Natürlichkeit noch in einem zweiten Fall. Eines
Tages erscheint beim Bruder Klaus die jungvermählte Obwaldnerin
Verena Kiser in Begleitung ihrer Schwiegermutter. Der Zweck des
Besuches bestand wahrscheinlich darin, den Klausner darum zu bitten,
er möge der jungen Frau durch seine Fürbitte dazu verhelfen, daß sie
Kindersegen erlange (was dann auch eintraf; sie bekam zehn Kinder).
Verena trägt die mit reichem Schmuck besetzte Obwaldner Frauentracht,

und die Schwiegermutter kann es nicht unterlassen, den
Einsiedler darauf aufmerksam zu machen, daß sie selber der

719



Schwiegertochter das prächtige neue Gewand geschneidert habe. Da
wendet sich Klaus — und im Geiste sehen wir sein schalkhaftes
Lächeln! — zu dem jungen Weib und spricht zu ihm: «Wenn du
dieses Kleid zur Hoffart trägst und im Himmel bist, so mußt du
wieder aus dem Himmel hinaus, denn Gott duldet das nicht.» Klaus

sagt also nichts gegen die Freude der beiden Frauen an dem neuen
Rock — der Asket versteht diese Freude! — er weist bloß auf die
Gefahr hin, die in der weiblichen Verschönerungslust verborgen ist.

In der ältesten Lebensbeschreibung Nikiaus von Flües, verfaßt von
Heinrich Gundelfingen, heißt es: Bruder Klaus «ist in die Einsamkeit

gegangen, nicht um den Großen zu spielen, sondern um in den
Himmel zu kommen». Das könnte so aufgefaßt werden, als ob Bruder
Klaus sich nur darum der Welt entzogen hätte, um fortan dem

eigenen Seelenheil zu leben. Dann war also Klaus ein frommer Egoist
— und das ist ja wohl überhaupt das Urteil, das wir Protestanten
über das Eremitentum fällen. Es soll jetzt nicht untersucht werden,
ob diese Beurteilung im allgemeinen richtig ist. Auf den Einsiedler
Nikiaus von Flüe jedenfalls trifft sie nicht zu. Klaus lebte als Eremit
nicht nur sich selber. Wir hörten, daß jene Frau, die durch Bruder
Klaus von der Eifersucht geheilt wurde, so viel Volk im Ranfte
antraf, daß sie zweifelte, an diesem Tage noch vom Bruder empfangen
zu werden. So sehr war er überlaufen, und natürlich nicht nur dieses

eine Mal. Was wollten die Leute von ihm? Sie wollten, wie die
Quellen es einfach ausdrücken, seines Rates pflegen. Den Flauptteil
dieser Ratsuchenden stellte das schlichte Volk, aber auch Priester,
Mönche, Politiker kamen zu ihm.

Klaus wirkte wie ein Magnet. Aber war solche Anziehungskraft
sein Wille oder war sie bloß sein Schicksal? Hatte er die Absicht, vom
Ranft aus die Menschen geistig zu erneuern oder wurde er vielleicht
wider seinen Willen in dieses Amt gedrängt? Es wäre ja möglich, daß

er als Eremit lieber sein Innenleben gepflegt und die Besucher am
liebsten fortgeschickt hätte. Wer Klausens Visionen, die sein Leben
in der Zeit vor dem Ranft begleiteten, kennt, weiß, daß diese

Möglichkeit nicht in Betracht kommt. Seit dem sechzehnten Jahre
wußte er, daß er einmal im Ranft als ein «hoher hübscher Turm» —
und das heißt doch: weithin sichtbar und die Menschen aufmerksam
machend — dastehen solle. Dieses Sendungsbewußtsein wurde durch
ein späteres Gesicht noch verstärkt. In diesem Gesicht sieht es Klaus

voraus, daß er dereinst im Ranft ein «Tabernakel» sein wird, das

heißt ein Gefäß, in dem Christus wohnen und durch welches Christus
auf die blinde, entgottete Menschheit einwirken wird. Daß Klaus als

Einsiedler Ungezählten Führer und Helfer wurde, das war nicht
Zufall, sondern das war seine im selber wohlbewußte Bestimmung.

720



Er sollte die Welt nicht einfach Welt sein lassen, sondern sie beispielgebend,

wegweisend beeinflussen.

Uns Kindern der modernen Zeit will es freilich schlecht in den
Sinn, daß einer, um anderen etwas zu sein, zuerst Einsiedler werden
muß. Das ist nicht mehr unser Weg. Und doch steckt in dem

Nebeneinander, das wir bei dem Eremiten Nikiaus von Flüe antreffen,
nämlich in dem Nebeneinander von mystischer Abgeschiedenheit und
apostolischen Wirken, von Versenkung in Gott und Einwirkung auf
die Welt, eine bleibende Wahrheit. Ich möchte sie so ausdrücken: Je
mehr wir vom Irdischen gelöst sind, desto mehr haben wir Vollmacht,
das Irdische umzuwandeln; je mehr wir in die Tiefe wachsen, desto
mehr können wir anderen dienen.

46 721


	Bruder Klaus von Flüe : seine innere Geschichte während seines Einsiedlerlebens (1467-1487)

