
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 10

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


K L E I N E RUNDSCHAU

VOLKSKUNDE DER SCHWEIZ

In einem ansehnlichen, würdig ausgestatteten und mit zahlreichen wohlausgewählten
Bildern versehenen Band übergibt Richard Weiss seine «Volkskunde der

Schweiz» (Eugen-Rentsch-Verlag, Erlenbach-Zürich) der Oeffentlichkeit. Das als

«Grundriß» bezeichnete Werk ist, bei aller wissenschaftlichen Strenge, für ein
breiteres Publikum bestimmt. Es soll die Volkskunde, die sich als selbständige
Disziplin erst in den letzten Jahrzehnten fixiert hat, vorstellen, der allgemeinen
Beachtung empfehlen und zugleich, wenn nicht alle ihre Probleme, so doch die
wesentlichsten, repräsentativsten erfassen. Demnach dürfte es dem Sinn des
Verfassers entsprechen, wenn neben anderen, Berufeneren auch jemand das Wort zu
ergreifen wagt, der nicht als Fachmann gelten kann, der nur die eine fragwürdige
Legitimation vorzubringen weiß, daß er der Volkskunde bisher mit dem größten
Mißtrauen gegenübergestanden und nun, bekehrt, sich gleich gedrängt fühlt, auch

andere zu bekehren.
In der Tat! Wer etwa meint, hier werde ihm ein Interesse an Gegenständen

zugemutet, die ihm zwar sympathisch sind, aber einer besonderen Ergründung nicht
gerade bedürftig scheinen, der findet sich alsbald verwandelt. Freilich kommt alles

zur Sprache, was man billigerweise von einer schweizerischen Volkskunde erwarten
kann: Trachten, Siedlungen, Bräuche und Feste, Jodel, Volkslieder, Sprichwörter,
Spiele, Alpaufzüge, Viehmärkte, Schwänke. Einem beinah unübersehbaren Reichtum

von Stoff sieht sich der zunächst beängstigte Leser ausgesetzt. Aber nun
geschieht es, daß er sich keinen Augenblick langweilt, daß er sich von Seite zu Seite
immer ergötzlicher belehrt, gescheiter unterhalten und mit sanfter Gewalt gefesselt
fühlt. Wohltätig berührt ihn, daß sich nirgends antiquarischer Wust anhäuft.
Richard Weiss ist völlig frei von weltfremder Kleinkrämerei und von jener
Sentimentalität, die sich in Klagen über entschwindendes Volksgut nicht genug tun kann
und als volkstümlich einzig anerkennt, was einigen Edelrost angesetzt hat. Mit
gelassenem Blick übersieht er das Leben und nimmt in unsern Tagen nicht minder
ein neues Werden als ein Vergehen von Sitten und Gebräuchen wahr. Schon damit
ist ungemein viel erreicht. Es scheint mir nicht übertrieben, zu sagen, wer diese
«Volkskunde» gelesen hat, dürfe sich einer neuen, segensreichen Bildung erfreuen,

628



der nehme Dauer und Wechsel, ein stetiges Walten von Daseinsgesetzen wahr, wo
es ihm bisher entgangen ist, in nächster Nähe nämlich, bei einem Blick aus dem
Fenster, am Wirtshaustisch, bei einem Spaziergang ins nächste Dorf. Und immer
ist es die Schweiz, unser eigenstes Leben, das in Frage steht. Schmunzelnd, respektvoll,

ironisch, belustigt erkennt der Leser: Ja, so sind wir. Keiner braucht sich des

Bildes zu schämen, das ihm dieser Spiegel zeigt. Keiner hat aber auch Anlaß, sich

mit Eitelkeit darein zu vergaffen. Ein gedämpftes Selbstvertrauen flößt uns der
Verfasser ein, zumal in seiner Schlußbetrachtung, wo er mit behutsamer Hand
den schweizerischen Volkscharakter als Ganzes zu umreißen versucht und noch
einmal, am Ende des ebenso langen wie abwechslungsreichen Weges, jeden, der ihm
treu gefolgt ist, zum allerherzlichsten Dank verpflichtet, zu einem Dank, der
irgendwie zu verstehen geben müßte: dies sei der echte, lebendige Patriotismus,
ohne Phrase und Ideologie, aus dem Geiste der Wahrheit und einer Liebe, die
ebenso zur Bewunderung wie zur freundlichen Duldung von Schwächen oder zu
leise rügenden Worten bereit ist.

Den eigentümlichen Zauber bewirkt vielleicht aber noch etwas anderes, das sich
freilich von den Begriffen Maß und Reife und Treue nicht trennen läßt: die
meisterhafte Diktion, die unauffällig-richtige, treffsichere, warme und klare Sprache.
Es mag sielt um die streng begriffliche Wesensbestimmung der Volkskunde handeln,
es mag vom Alphorn oder von einem Siedlungstyp die Rede sein: immer hören
wir dieses wohltemperierte, ausgewogene Deutsch, die Prosa eines Autors, der seinen
Stil an den besten Mustern gebildet und das Bewährte mit einem Schuß kaum
bestimmbarer persönlicher Eigenart würzt. Niemals wird uns eng ums Herz. Es ist
europäische Luft, die über die Gipfel der Alpen streicht. Und abermals zeigt sich,
daß nur der das Nahe recht zu würdigen weiß, der in sidi selbst die Weite birgt
und jegliches Ding in einen offenen Horizont zu heben versteht.

So stellt sich diese «Volkskunde der Schweiz» als eine Leistung dar, die zwei,
zumal im Bereich der Wissenschaft, sehr seltene Qualitäten vereinigt: Volkstümlichkeit

und Klassizität. Dies aber heißt, daß hier das ganze Volk in allen Ständen und
Schichten aufgerufen ist, daran teilzunehmen und, als aus einem Hausbuch, reichlich
Erkenntnis und Genuß zu schöpfen. '

HENRI-DAVID DE CHAILLET
Ein neuenburgischer Amiel des 18. Jahrhunderts

Ramuz spricht in seiner ersten Programmschrift, in «Raison d'être», von der

«inquiétude improductive», die der westsdiweizerischen Geistesart anhafte und
die nicht etwa Angst vor dem Kampfe, sondern ein Nicht-zu-Ende-Kommen des

inneren Kampfes sei; er denke dabei, sagt er in einer späteren zusätzlichen
Anmerkung, nicht einmal an Amiel, den Genfer. Daß dieses Unschöpferische — seinen
Ursadien geht er besonders in «Besoin de grandeur» nach — kein unveränderlicher
Grundzug welschen Wesens ist, hat Ramuz selber mit seinem Werk bewiesen.
Unbestreitbar aber gilt das Urteil für einen längeren Zeitabschnitt westschweizerischen

Geisteslebens, soweit wenigstens, als es das protestantische Schrifttum
betrifft: im Intervall zwisdien Rousseau und dem Verfasser des «Samuel Belet»
fehlte es in der Westschweiz keineswegs an hoher geistiger Angeregtheit — sich

ste'gernd, sdilug sie immer wieder in quälenden Selbstzweifel um —, audi nicht
an tapferem Kämpfertum (denke man an Vinet), wohl aber immer wieder an der

629



Kraft zum ursprünglichen, vollendenden, befreienden Kunstwerke. Ein neues
Beispiel dieser zutiefst unfruchtbaren, sich künstlerisch nicht ausreifenden Unruhe
liefert die Gestalt des neuenburgischen Pfarrers, Kritikers und Tagebuchschreibers
Henri-David de Chaillet (1751—1823), auf die durch die eben erschienene
breitangelegte Monographie Charly Guyots ein helles Licht fällt1.

Die näheren Zeitgenossen kannten von Chaillet hauptsächlich den Pfarrer und
Prediger (er war ein hervorragender Kanzelredner und hat fünf Bände Predigten
veröffentlicht); eine kleine intellektuelle Oberschicht in der Westschweiz und in
Frankreich wußte vom Kritiker (Chaillet war während vier Jahren — 1780, 1781,
1782, 1784 — Redaktor des «Journal helvétique», der Fortsetzung des «Mercure
suisse» — er verschaffte der gesunkenen Zeitschrift eine gewisse Resonanz bis nach
Paris hinein), vom Tagebuchschreiber hatten wohl kaum die nächsten Vertrauten
eine Ahnung. Uns interessiert der Pfarrer kaum mehr, auch Predigtsammlungen
altern rasch. Bedeutend mehr schon interessiert uns der Kritiker, denn er verfügte
über eine gewandte Feder, ein unabhängiges Urteil, viel Liebe zur Wahrheit und
Mut, sie zu sagen, und besonders: einige vorromantische Ideen, etwa die über die

Eigenwilligkeit des Genies den «Regeln» und dessen Fremdheit nationalen
Formschemen gegenüber — er erkannte solche Genies vornehmlich bei Milton,
Shakespeare, Klopstock — handhabte er mit Ueberzeugtheit und Sicherheit; die
französische Uebcrsetzung des «Messias» durch den neuenburgischen Pfarrer Louis-
Frédéric Petitpierre (seines Lehrers) gab er mit einem klopstockbegeisterten Vorwort

heraus; er gehört zu den Wegbereitern des literarischen Helvetismus, besonders

durch seine «Entdeckung» und Förderung des Doyen Bridel; und dank seiner
Mitarbeit auch wurde Neuenburg durch die Société typographique zwei Jahrzehnte
hindurch ein in Frankreich fast berüchtigter Druck- und Verlagsort verbotener oder
zensurierter Werke politischer und philosophischer Natur. Ein ausgesprocheneres
Interesse aber noch beansprucht der Tagebuchschreiber Chaillet.

Tagebücher fesseln entweder durch die Zeitideen oder Zeitereignisse, die sich in
einem Geiste spiegeln, oder aber durch die intimen Bekenntnisse einer begabten
Persönlichkeit. Oftmals vermischen sich beide Richtungen. Chaillets Tagebuch ist
im wesentlichen ein Selbstspiegel intimer Art. Früh begonnen (mit siebzehn Jahren
als Student in Basel schon schreibt er Betrachtungen nieder), oft und jahrelang
unterbrochen, erhielt es — in immer mikroskopischer werdender Schrift —
besonders in den siebziger und achtziger Jahren des Jahrhunderts meist sorgfältig
redigierte Eintragungen; der Fünfundsechzigjährige verewigte darin den «Hymne
du vieillard aimé», das erstaunliche Zeugnis einer wohl mehr nur literarischen als

tatsächlichen Alterverirrung (turpe et senilis amor), das aber auf Untergründe
des Charakters, wie auch auf frühere «Freundschafts» beziehungen Chaillets zu
Verehrerinnen — der glänzende Prediger und Plauderer hatte deren trotz seiner
Häßlichkeit nicht wenige — indirekt ein scharfes Licht wirft.

Man könnte Chaillet am besten als verhinderten Stürmer und Dränger
kennzeichnen. Rousseaus «Nouvelle Héloïse» und Goethes Werther hatten auf ihn einen

überwältigenden Eindruck gemacht. Mit Werther und Jacobis Woldemar identifiziert
er sich selber als Charakter ausdrücklich. Wie Werther und im Stile Werthers schrieb

er ein Dokument «Pour être lu le lendemain de ma mort», als sein Freundschafts-

(oder Liebes)verhältnis zu einer Tochter aus angesehener neuenburgischer Familie
sich fast zum öffentlichen Skandal auswuchs und die «Vénérable Classe des Pasteurs»

1 La vie intellectuelle et religieuse en Suisse française A la fin du XVIIIe siècle: Henri-David de

Chaillet (1751—1823). Mémoire de l'Université de Neuchâtel, Tome vingt et unième. Secrétariat
de l'Université, 1946, 405 Seiten. (Das Buch ist auch im Verlag der Baconnière erschienen.) —
Das bedeutsame Werk schließt an die Untersuchungen an, die Philippe Godet in den beiden eine

gewaltige Stoffülle bergenden Bänden «Mme de Charrière et ses amis» (1906) niedergelegt hat

Chaillet spielt schon dort eine nicht unwichtige Rolle.

630



einschreiten mußte: mit der Geliebten gedachte er, der Familienvater, aus dem
Leben zu scheiden. In diesem Schriftstück heißt es unter anderem:

«Je demande pardon au nom de Dieu à ma chère et bonne épouse de tous les

chagrins que je vais lui causer en la quittant; je rends sincèrement justice à ses

excellentes qualités, et je lui souhaite à l'avenir un sort plus heureux, l'exhortant
uniquement à affermir son âme en mémoire de moi.

Je désire d'être enseveli avec mon amie au haut de l'Allée des Marronniers, sous
le sentier qui la traverse.

Je demande qu'après ma mort et celle de mon amie mon exemplaire de

,Werther' soit brûlé et ne tombe pas en d'autres mains.»
Er war ein leidenschaftliches Temperament, ein trotziger, stolzer, eigenwilliger

und eigenmächtiger Geist — und doch ein verhinderter Mensch. Verhindert in
zweierlei Bedeutung. Einmal war er keineswegs eine in den Pfarrerberuf verirrte,
an ihm irgendwie leidende Künstlernatur. Die sozialen Annehmlichkeiten, die jener
bot, wußte er sehr wohl zu schätzen; als Kanzelredner fühlte er sich seinen Kollegen
weit überlegen («notre grand pasteur Chaillet» nannte ihn die «Vénérable Classe»);
und das Sittenrichterliche war ihm auch nicht fremd. Als die menschlich gesinnte,
herzoffene Madame de Charrière eine Kammerzofe, die sich mit dem Kutscher der
Charrière in ein Verhältnis mit Folgen eingelassen hatte, nicht wegschickte, brach er,
der langjährige Hausfreund der Dame vom Pontet zu Colombier — und dabei

war er, der eher unbemittelte Pastor, wenigstens materiell der Nehmende
gewesen—, seine Beziehungen zu ihr ab. (Den Abschiedsbrief soll er nach seiner
Gewohnheit mit «Chaillet, serviteur de Jésus-Christ» unterzeichnet haben, was
Mme de Charrière den Ausruf entlockte: «On ne dira pas: Tel maître, tel valet.»)
Ein aufrichr'ger religiöser Sinn ist Chaillet zwar nicht abzusprechen, mag in seinen

Predigten wie in seinen religiösen Bekenntnissen auch viel Rhetorik stecken. Dieses
auch Pfarrherrliche, einer engherzigen vorigen Zeit auch Zugetane seiner Natur
verhinderte ihn, mit seinem intimeren sinnlichen Temperament, seinem nach
Sichausleben verlangenden «modernen» Wesen in heft geren Konflikt zu geraten. Er
schuf sich zwischen Temperament und Pfarrerpflicht, zwischen Privat- und Berufsleben

einen im ganzen tragbaren modus vivendi. Ein tieferer tragischer Kampf war
bei ihm von dieser Seite her nicht zu erwarten. (Einen ähnlichen Mittelweg fand
er im Grunde auch in seiner Ehe. Nach eigenem Geständnis allzu früh verheiratet,
Frau und Kinder als Last empfindend, sich selbst und die Seinen deswegen
stoßseufzend bemitleidend, schob er seine Familie im Alltagsleben nach Möglichkeit
beiseite, um in sich selber aufreizenderen Herzenswallungen Raum zu geben. Vier
Monate nach dem Tod seiner Frau (1801) heiratete er seine Werther-Freundin —
richtete jedoch ein paar Jahre später den «Hymne du vieillard aimé» an eine andere,
uns Unbekannte!)

Ein verhinderter Mensch war er aber auch in anderer Beziehung. Die Tatsache
seines Journal intime gerade ist das Amielsche seiner Natur. Viel Widersprüchliches
wogte in ihm, trieb ihn zum Ausdruck. Zum befreienden, herausgestellten Werke
brachte es aber auch dieser Westschweizer nicht. Zwei Jahre nach dem oben
erwähnten Liebesabenteuer, das er siegreich bestanden, beglückwünscht er sich im
Tagebuch selbst zum Ausgang des gegen ihn geführten Ränkespiels, das in ihm
doch nur neue Energien geweckt. Und er fügt hinzu:

«Tout cela ferait un roman, mais pour qui l'écrirais-je? Mes ,Confessions' seraient
plus édifiantes, plus honorables pour moi, que celles de J.-J. Rousseau, mais, tout
bien pesé, peut-être vaut-il encore mieux ne point en faire. Je ne serais jugé équi-
tablement que par mes pairs et j'en ai trop peu pour qu'il valût la peine d'instruire
publ'quement mon procès.» (1783)

Damit macht er sich aber selber etwas vor. Was ihn verhindert, aus dem Abenteuer
einen «Roman» zu machen, der «erbaulicher» und «ehrenvoller» für ihn würde als

63 1



die Bekenntnisse Rousseaus, das ist in Wahrheit der zündende schöpferische Funke,
der ihm fehlt, und zur Beschwichtigung des eigenen Stolzes erfindet er vor sich
selbst Gründe, die den Mangel beschönigen. (In genau gleicher Weise beschönigt er
seine Kartenspielwut, die ihm ganze Nachmittage und Wochen wegstiehlt, indem
er sich einredet, seine spielverseuchten Zeiten seien auch die gewesen, in denen er
am leichtesten und fruditbarsten gearbeitet habe!)

Hat Chaillet diesen Zug schöpferischer Verhinderung mit Amiel gemein, so

trennt doch vieles den Neuenburger vom Genfer. Amiel leidet an seiner Unfähigkeit

zur lösenden Tat, zum lösenden Werke. Für Chaillet aber ist das Tagebuch
nicht der Ort, wo er dem eigenen Tun und Lassen unerbittlich als urteilender
Betrachter gegenübersteht. Amiel hat Distanz zur eigenen Schwäche, umschreitet
sie, analysiert sie, erkennt sie durch und durch, und gestaltet sie dadurch gerade

gewissermaßen zum endlichen Kunstwerk. Chaillet ist viel zu sehr in die eigene
Person verstrickt, in die eigenen Schwächen und Stärken verliebt, um schöpferischen
Abstand von sich zu gewinnen. Er hält nicht Gerichtstag über sich selber, sondern
spinnt selbstgefällig den Faden seines Ego weiter, bekennt seine menschlichen Defi-
zienzen wohl zuweilen mit Wehleidigkeit, noch mehr jedoch mit einer gewissen
Eitelkeit (und er hat merkwürdige Schwächen des Fleisches) — läßt sogar das ver-
wirrllchste Schriftstück seines Alters, den Hymnus des geliebten Greises, unbedenklich

auf die Nachwelt kommen
Der Untertitel unserer Betrachtung gilt so in einschränkendem Sinne. Chaillet

ist ein, nicht der neuenburgische Amiel. Der Wellenschlag einer anbrechenden Zeit
brandet in ihm, doch ist er wie eingeklammert in «Verhinderungen» seiner Ueber-
gangsepoche und seiner protestantisch-westschweizerischen Eigenart. Dafür ist audi
sein Kritikeramt, das ein fast zufälliges Intermezzo blieb, nur ein weiterer Beweis.

Man weiß Charly Guyot Dank, von einer interessanten Persönlichkeit den
Schleier halben Vergessens weggezogen zu haben.

WERNER GÜNTHER

DIE FLUCHT AUS DER ZEIT

Gebirge werden versetzt und Städte
in die Luft gehoben. Da sollte der
Kalk um die Menschenherzen nicht
Risse und Sprünge bekommen ï

Hugo Ball (1915)

I.

Flucht aus der Zeit, fuga saeculi. Der Autor, welcher vor zwanzig Jahren sich

erkühnte, diese Inschrift über d'.e Pforte seines Werkes zu setzen, muß sidi gefallen
lassen, auf einem Anspruch höchster Art behaftet zu werden. «Zeit» und «Welt»
nämlich sind seit den Tagen Jesu Christi und seiner Apostel geistliche Begriffe; sie

ergänzen oder vertreten sich wechselseitig; und die Flucht aus der Zeit, gemeinhin
Weltflucht geheißen, ist ein umfassend christlidies, in gewissem Maße jeden Gläubigen

verpflichtendes Gebot: «Habt nidit lieb die Welt, noch was in der Welt ist»,
mahnt der erste Johannesbrief. Hinwieder weiß sich der Christ durdi den Opfertod
jenes Lammes, das «hinwegnahm die Sünden der Welt», errettet aus der
gegenwärtigen bösen Welt, ja es ist ihm vergönnt, zu empfinden «das herrliche Gotteswort
und die Kräfte der zukünftigen Welt», wie der Hebräerbrief lehrt. Geborgenheit und
Gefährdung, beide bestimmen das christliche Bewußtsein, diese nie ohne jene, jene
nie ohne diese; aber über lange Wegstrecken hin sehen wir bei manchen großen

6 3 2



Christen nur die Erfahrung des Gefährdetseins als die offensichtliche, das Gepräge
gebende, während die Erfahrung des Geborgenseins sich im unzugänglichen Herz-
innersien fast völlig verhüllt.

Solches erwogen, erweist sich der von Hugo Ball prätendierte Werktitel als

rechtmäßig, denn was uns hier vorgelegt wird, ist nichts anderes als das gewissenhaft
geführte Itinerar eines Frommen, der, getrieben von Heilsangst und Heilsbegier,
eine — «seine» Flucht aus der Zeit unternahm, und der, nachdem ein Jahrfünft
vergangen, von dieser Flucht Rechenschaft abzulegen sich verpflichtet fand.

Nicht jede Weltflucht braucht ja verhüllt zu bleiben in die gewollte Nacht
demütigen Schweigens, wie die Weltflucht Severins, jenes Heiligen, dessen «wunderbare

Geschichte» Jacob Burckhardt rühmt. Schweigen über die vollzogene Flucht
ziemt manchem, nicht jedem. Ein großes christliches Anliegen ist auch das

Bekenntnis. Dies muß der schon todnahe Ball gewußt haben, als er sich anschickte,
das Itinerar seiner Flucht für die literarische Oeffentlichkeit auszuarbeiten.

II.

Für eine, wie sich sogleich zeigte, hilflos verdutzte Oeffentlichkeit. Abgesehen
nämlich von jenen, die sich ein christliches Bekenntnisbuch nicht anders vorstellen
können als etwa Hermann Bahrs «Selbstbildnis» (1923), dieses peinliche Produkt
eines der Geistestiefe wie der Geisteszucht ermangelnden Vielschreibers —, indem
sie nämlich unfäh'g sind zu verzichten auf die wohlfeilen Intimitäten der privaten
Sphäre, und unfähig sich zu erheben in die Sphäre des Geistes; seines vielfältigen
Begehrens, Suchens, Irrens und endlichen Heimfindens zur Wahrheit —, abgesehen

von diesen, einem Autor wie Ball ohnehin nicht gewachsenen Lesern, erlagen selbst

gescheite, verantwortungsbewußte Kritiker dem leidigen Irrtum, es handle sich um
ein normensetzendes Werk, wohl gar um ein «christliches Kulturprogramm»,
vorgetragen mit Ansprüchen auf geistige Führung der Nation. Daß Balls Werk, so

gelesen, die apologetische Sorge der zuständigen Zionswächter erregen mußte, läßt
sich verstehen; wiewohl anzumerken wäre, daß ein zu seiner Kirche Heimkehrender
doch wohl einigen Anspruch auf Geduld hat, wenn er sich seine Heimkehr so
schwer macht wie Hugo Ball; «Mit dem einfachen Frommwerden oder Frommsein
ist es nicht getan; es gilt zur Tradition durchzustoßen, das heißt ganze Jahrhunderte
der nationalen Entwicklung zu negieren. Es bedarf dazu, wenn mich nicht alles

täuscht, unübersehbarer Opfer und Anstrengungen.» Mit Bahr hatten es die Hüter
der Orthodoxie viel leichter, denn dieser bekannte (völlig glaubhaft) von sich

selber; «Für mich tut's der Katechismus.»

Alles in allem; dies Bekenntnisbuch1 hatte 1927 einen «schlechten Start», und es

schwankten und zauderten selbst manche in der Schar jener, die Balls erstes
katholisches Werk «Byzantinisches Christentum» (1923) mit Anerkennung
aufgenommen hatten. Wie denn? Der sprachmächtige Darsteller ägyptischer und
syrischer Mönchsaskese, der sich hinwieder in die schwierigen Schriften des Dionysius
Pseudoareopagita forschend zu versenken gewußt hatte, so tief, daß es ihm nach

dem Urteil des damals bedeutendsten Spezialkenners, Josef Stiglmayr hieß er,
geglückt war, über die Neuplatoniker hinaus zu entfernteren Quellen des Dionysius
vorzudringen, zu chaldäischen, ägyptischen, gnostischen Lehren nämlich — dieser
vermeintliche Kollege also hatte eine so krause Vergangenheit hinter sich? War
als Heidelberger Student der Philosophie, unmittelbar vor seiner Doktorprüfung,
zur Bühne gelaufen, war in Berlin unter Max Reinhard zum Dramaturgen und
Regisseur rasch emporgestiegen, war 1914 erst Kriegsfreiwilliger, dann Kriegsgegner

1 Eine Neuausgabe erschien 1946 im Verlag Josef Stocher, Luzern. Vorwort v. Emmy Ball-Hennings-

6 3 3



geworden, war 1915 in die neutrale Schweiz emigriert, um hier nun gar als

Begründer des Dadaismus aufzutreten, als «Dichter» von «Versen» wie diese:

gadji beri bimba
glandridi lauli lonnt cadori
gadjama bim beri glassala

Welch kompromittierende Geständnisse! Bedenklich rollte Minervas Eule die
Augen. Indessen, das Phänomen Ball steht, mindestens im deutschen Geistesraum,
nicht durchaus vereinzelt da. Erinnert man sich an das Sakramentshäuschen des

Bildhauers Adam Krafft, in der Sankt-Lorenz-Kirche zu Nürnberg? Und an das

Selbstbildnis des Meisters? Der reckt sich auf dem Boden jählings unter seinem
Werk hervor, im Arbeitskleid, den Schlegel in der Hand, auf dem Kopf die Mütze,
starrende Augen im bärtig-ernsten Gesicht. Nicht anders als Kraffts Sakramentshäuschen

und das steinerne Konterfei des Meisters verhalten sich «Byzantinisches
Christentum» und «Die Flucht aus der Zeit». Hier wie dort derselbe unerwartete,
monströse Anblick eines sich plötzlich ins Licht reckenden Männerhauptes Solche

Wirkungen zu mildern, die bisher treuen, nun aber zagenden, schier abtrünnigen
Leserherzen durch neue Werke sanfterer Art zurückzugewinnen, war dem Autor
indessen kaum mehr vergönnt. Er starb am H.September 1927.

III.

Hermann Hesse hat damals seinem Freund ins Grab nachgerufen: «Deine
Schriften werden einmal zu den besten Büchern unserer Zeit gezählt werden.»
Mag sein, daß diese Voraussage sich jetzt zu erfüllen beginnt. Mindestens uns, die
wir von der Akme des Lebens zurückzublicken uns allmählich gewöhnen, will es

heute scheinen, daß sich in Balls Bekenntnisbuch eine kurze, höchst interessante Phase

europäischer Geistesgeschichte rein-genau abspiegle. Mit Wassily Kandinskys Schrift
«Ueber das Geistige in der Kunst» (1912) und dem von Kandinsky und Franz Marc
veröffentlichten Manifest «Der blaue Reiter» (1912) muß, als das dritte der
repräsentativen theoretischen Werke jener Jahre «Die Flucht aus der Zeit» in eins

geschaut werden. So ergibt sich das Schauspiel eines an Windungen reidien Stromes,
der schließlich, nachdem seine Wasser rapid angewachsen, Schlaufenhals um
Sdilaufenhals durchstößt und sich eine neue Bahn bricht, stracks geradeaus! Die
einstigen Schlaufen aber, Kubismus, Futurismus, Primitivismus, Expressionismus
genannt, sind inzwischen zu Altwassern geworden, sie heißen «Surrealismus» oder
ähnlich; man erkennt sie leicht an einigen hochragenden alten Pappeln am
Ufersaum.

Aeußerer Schauplatz jener kühnen Durchbrüche waren zwei Gründungen Hugo
Balls, das Cabaret Voltaire (1916) und die Galerie Dada (1917). Orgastische Hingabe

an den Gegensatz all dessen, was brauchbar und nutzbar ist. Haß auf geglättete
Fügsamkeit. Der Künstler als das Organ des Unerhörten. «Solange sich nicht eine

Verzückung der ganzen Stadt bemächtigt, hat das Kabarett seinen Zweck verfehlt.»
Wiederum: «Unser Kabarett ist eine Geste. Jedes Wort, das hier gesprodien und

gesungen wird, besagt wenigstens das eine, daß es dieser erniedrigenden Zeit nicht
gelungen ist, uns Respekt abzunötigen.» Und drastischer noch: «Was wir zelebrieren,
ist eine Buffonade und eine Totenmesse zugleich.» Dies alles wird über das Cabaret
Voltaire gebucht. Sehr bald aber naht die Peripetie. Sie fällt zeitlich zusammen
m:t der Gründung der Galerie Dada, und der geheime Protokollschreiber seiner —
zutiefst autotherapeutisch intentionierten — Veranstaltungen, dieser «Desperado
als experimenteller Typus» sieht sich zum Geständnis genötigt, daß seine Fanfare
als Schamade geklungen: «Mein Manifest beim ersten öffentlichen Dada-Abend (im

634



Zunfthaus Waag) war eine kaum verhüllte Absage an die Freunde. Sie haben's audi
so empfunden. Hat man je erlebt, daß das erste Manifest einer neu gegründeten
Sache die Sache selbst vor ihren Anhängern widerrief? Und doch war es so. Wenn
die Dinge erschöpft sind, kann ich nicht länger dabei verweilen.» Inniger wird Ball
fortan empfinden: «Um den Menschen geht es, nicht um die Kunst.» Im Menschen
aber geht es zuvörderst um das Kind: «Die Kindheit ist keineswegs so
selbstverständlich, wie man gemeinhin glaubt. Sie ist eine kaum beachtete Welt mit
eigenen Gesetzen, ohne deren Erhebung es keine Kunst gibt, und ohne deren
relig:öse und philosophische Anerkennung keine Kunst bestehen und aufgenommen
werden kann.» Und nun die letzte, steilste, geheimnisreichste Wegstrecke, die unser
zuweilen ja höchst wunderlicher «pèlerin de l'absolu» durchmißt: im Kinde wird
ihm allmählich Christus licht, das mit uns Kind gewordene Wort, das «Verbum
coinfantiatum nobis», wie Irenaus von Lyon es sagt, dieser früheste unter den

großen Theologen des Abendlandes. (Bei der Lektüre Balls an Irenaus sich zu
erinnern, liegt übrigens schon deshalb nahe, weil dieser Denker so erfolgreich wie
wenige gerade jene Geistesrichtung befocht, deren zerstörenden Gewalten Ball fast
erlegen wäre: die Gnosis.)

IV.

Von dieser anfänglich nur erahnten, dann deutlicher erkannten, inniger
begehrten, endlich erlangten und gesicherten Mitte her sollten Balls Aufzeichnungen
betrachtet werden, sowohl die politischen und sozialen als auch die moralischen,
geistesgeschichtlichen, ästhetischen. Die politischen Gedanken Balls sind von so

offensichtlicher Aktualität, daß über sie hier kaum eigens gesprochen zu werden
braucht. Die minder «aktuellen» ästhetischen Reflexionen aber scheinen uns eines

Hinweises wert.
«Formgemüt». Ein Fund, dies Wort! Diese einwortige Kampfansage lauteren,

zuchtvollen Deutschtums an die verbündeten Großmächte der erweichenden
Sentimentalität und der zerschlagenden Brutalität. In Balls literarästhetischen Notizen
erscheinen, Formgemütern erquicklich zu lesen, erste Umrisse einer neuen christlichen

Klassik, wie sie heute etwa Rudolf Alexander Schröder gläubig erstrebt. Der
Mangel an unmißverständlichen, eindeutigen Richtlinien beunruhigt ihn über der
Lektüre der Weimarer Klassiker schon früh: «Es müssen an den Höfen schlimme
Zustände gewesen sein, die das Vermeiden jeder klaren und zuverlässigen Direktive
wünschbar erscheinen ließen.» Angesichts der individuellen Symbole der Wagner,
Nietzsche, Spitteier, Böcklin ruft er aus: «Welch ein Aufwand für eine in sich

geschlossene unproduktive Mythologie! Denn was kann man daraus ableiten?
Höchstens doch eine Natur- und Elementarreligion.» Gleich einem Franzosen des

Grand siècle bekennt er: «Der Glaube ist eine ordnende Macht ersten Ranges. Er
gibt den Dingen ihre Form, er baut die Dinge ins Gesetz ein.» Die Tendenz,
Gewissen nur noch für die Leistung, das Werk zu haben, das Leben des Künstlers
aber und seine Person als «inkurabel» auf sich beruhen zu lassen, wird verworfen.
Eine weitere, mit Eifer verfochtete Forderung zielt dahin, die Kunst und die
Philosophie wieder jene «äußerste Strenge der Zusammenordnung» gewinnen zu lassen,

die nur noch außerhalb ihrer Bereiche zu finden ist, und den großen Hymnendichtern

des Mittelalters wird nachgerühmt, daß sie alle «nach Kunst und Symbol
desto höher stehen, je größere Philosophen und bedeutendere Geister sie sind.
Darin liegt bei ihnen ein absolutes und zuverlässiges Gesetz: im Wort kulminieren
Form, Intellekt und Person.»

Sätze dieser Art machen wahrscheinlich, daß, wenn anders eine neue Klassik
deutscher Sprache und christlichen Glaubens heraufkommt, Hugo Ball deren

Hamann wird heißen dürfen. WILLY STADLER

6 3 5



SANG DER JAHRE

Ueber den Rang eines neuen Kunstgebildes einigt man sich heute schwer. Zu
verschieden sind die Maße, die der Betrachter mitbringt, zu selten ist die Bereitschaft,
sich im Umgang mit dem Werk das redite Maß zu erwerben, zu häufig werden
Maße angelegt, die der Kunst fremd sind. Vor allem aber stehen sich heute zwei
Einstellungen zur Kunst fremd gegenüber, zwisdicn denen eine Verständigung
schwer ist. Die eine ist ein Erbe des Barock, in der anderen sehen wir den Stil einer
neuen Zeit sich ankündigen.

Junge Völker und Zeiten erleben und verehren das Göttliche als dauernde
Wirklichkeit, späte erleben es nur in immer neuer seelisdier Ersdiütterung. Für junge
Völker ist das Erleben, auch in den wildesten Orgien, nur der Weg zum göttlichen
Sein — für späte versdiwindet das Sein hinter dem Erlebnis. Frühe Bilder sind
ruhig, sich selbst genügend; späte bewegt, erregend und rührend. In frühen Zeiten
ist das ganze Leben religiös gebunden; in späten regt sich der Zweifel oder erstarrt
der Gottesdienst. Die frühe fromme Verehrung erfüllt sich in vorklassischer und
klassischer Kunst; die spätere religiöse Ergriffenheit fand ihre vollkommensten
Bilder, Worte und Töne in der Kunst des Barock, aber eine verwandte Haltung
wirkt über die Romantik bis in unsere Tage nach. Im 19. Jahrhundert wurde die

Sprache der religiösen Erschütterung verfeinert zu einer Kunst der Stimmungen
und der Reize; am vollkommensten in der Musik. In der Malerei entdeckte der

Impressionismus die entzückende Erscheinung der Welt, während bis zur Klassik
nadr ihrem Sein und Wesen gefragt wurde. So hatte schon Lysipp, der Ahne des

griechischen Barode gerühmt, er bilde die Menschen, wie sie zu sein scheinen, nidit
wie sie seien. In unseren Tagen erfüllte sich Rainer Maria Rilkes Dichtung ganz in
der frommen Hingabe an das Erleben, und seine unermeßliche Wirkung zeigt, wie
sehr er der Stimmung seiner Zeit entsprach. In keiner Kunstgattung aber vermochte
sich das seelische Erleben unserer späten Kultur so auszudrücken wie in der absoluten

Musik, die darum seit dem Barock immer mehr zur führenden Kunst wurde,
bis in jüngster Vergangenheit die Dichtung «im Rhein die Krone hob».

In frühen Zeiten richten sich die tätigen Kräfte der Menschen darauf, die Umwelt
zu formen, würdig der Allgegenwart des Göttlichen, in Wort und Bild, in Bau
und Gerät. Die späte Religiosität spricht sich am reinsten im Innern aus, in der
Musik und anderem Erleben, und vermag darum die tätigen Kräfte des Menschen
nicht mehr im gleichen Maß zu binden. Das Ergreifen der Wirklichkeit erscheint

nun nicht mehr als religiöse Aufgabe, sondern als eine solche des Denkens und
Ordnens. Die Wissenschaft wird selbstherrlich, die Technik entstellt das Antlitz
der Welt, die Politik dient nicht mehr dem Göttlichen, sondern rein irdischen
Zielen von Macht und Glück. Das geistige, nach innen gerichtete, und das praktische
Leben brechen unverbunden auseinander. Die losgebundenen Kräfte führen zu den

grausigen Zusammenbrüchen, die wir erleben. Im ersten Weltkrieg ist es Rilke
bewußt geworden, daß jene späte Religiosität der Dämonen nicht mehr Herr werden
kann. Er schreibt am 9. August 1917: «Ich selbst empfinde es erst jetzt, wie sehr,
bei aller meiner Abseitigkeit, auch meinem Fühlen und Handeln die stillschweigende
Voraussetzung eingesetzt war, daß es in einer gleichgerichteten, gleichstrebenden
Welt vor sich gehe... Die jetz-'ge Luft und Gesinnung widerruft mich und widerlegt

mich in meinem innersten Gemüt, ja bis weit in meine Erinnerungen hinein .»

Er ruft vergeblich nach den Propheten, die gegen diesen Verfall ihre Stimme
erheben würden: «Aber sie sind alle vorher fortgegangen, die Greise, die die Macht
gehabt hätten, jetzt vor den Völkern zu weinen.»

Und doch hatte es diesen Warner gegeben. Rilkes Brief vom Propheten ist am
siebenundvierzigsten Geburtstag Stefan Georges geschrieben, der seit seinen
Jünglingsjahren in der zerspaltenen Umwelt nichts «Gleichgerichtetes, Gleichstrebendes»

636



gefunden und immer ernster vor dem drohenden Zusammenbruch gewarnt hatte.
Aber für Rilkes empfangende Frömmigkeit mußte der gestaltende Georges un-
begreiflich sein, bei aller Bewunderung, die er für den großen Zeitgenossen hegte.
Wie Rilke ergeht es noch heute den meisten, die überhaupt um Geistiges bemüht
sind, und dieses Mißverstehen ist um so verhängnisvoller, als der kleine Haufe der
heute noch dem Geist Ergebenen über alles Trennende zusammenstehen sollte gegen
die Flut der Barbarei.

Dabei hatte längst vor George Winckelmann sich von der Religiosität des Barock
abgewandt. Der tiefste Sinn seiner Wiederentdeckung der griechischen Klassik,
seines «homerischen Lebens» war es, das göttliche Sein zu verehren, ja nachzubilden.
Goethe ist ihm darin gefolgt, wenn er auch seine Frömmigkeit in Gewänder hüllte,
die seinem Jahrhundert faßlicher waren. Nicht nur sein Dichten, auch seine
Naturforschung hatte den Sinn, Urbilder des Seins sichtbar zu machen. Bei Hölderlin
verbindet sich die Verehrung der göttlichen Wirklichkeit in einziger Weise mit der
Sprache der Erschütterung. Darum ist er heute wie kein anderer allen vernehmlich,
den Erben des barocken Empfindens und denen, die es in sich überwinden.

Aber «des Schönen sind die Menschen selten fähig, öfters des Guten», wie Goethe
in den «Wanderjahren» sagt. So wurde aus der Frömmigkeit der Klassik die bloße
Regel des Klassizismus, die so gut gemeint und der Klassik so fremd war. Nur die
wenigen und einsamen großen Dichter im Jahrhundert Goethes bewahrten das

Schöne und Winckelmanns Erbe, bis seit 1890 neben dem späten Impressionismus
geistige Bewegungen sichtbar wurden, die sich entschieden abwandten von der
barocken und romantischen Religiosität der Erschütterung zur Verehrung der
wirklichen Mächte. Stefan George begann und beschritt am folgeriditigsten den Weg, die
Gestalt auf immer neuen Stufen umreißend, bis sie ihm auf der Höhe des Lebens
vollkommen entgegentrat. Er fand den Fußbreit festen Boden, auf den er sein
Reich gründete, und wurde wie kein anderer mißverstanden, weil weder die späten
Romantiker und Impressionisten noch gar die Naturalisten eine solche völlige
Umkehr auch nur ahnen konnten.

Andere geistige Bewegungen aber wandten sich von der barocken und romantischen

Haltung ebenso entschieden ab, wenn sie auch nicht ohne ein Rückgreifcn
auf Vergangenes auskamen. Die Benediktiner verzichteten auf alle barocke und
romantische Pracht des Kultes und wandten sich zu altchristlichen Formen der
Verehrung in Kirchenbau und gregorianischem Choral. Die protestantische Theologie
beruft sich nicht mehr auf das Erleben des Göttlichen, sondern auf die Wirklichkeit
der Offenbarung. Was am Expressionismus bleiben wird, ist ein neues Bemühen um
Grundformen des Seins, am reinsten und kühnsten in Franz Marcs Tierbildern. Die
neue Blüte des plastischen Schaffens seit Maillol und Lehmbruck wuchs aus
verwandtem Boden eines Sinnes für das Sein, im Gegensatz zu Rodins Meisterung der
Erscheinung. Selbst in vielen Zweigen der Wissenschaft ist ein neuer Sinn für die
Gestalt erwacht; jedenfalls die Kritik an der seitherigen Zerspaltenheit und
Vereinzelung nicht mehr selten.

Es ist an der Zeit, einmal das Gemeinsame an diesen Wandlungen zu erkennen,
denn Kultur besteht in einer gewissen Uebereinstimmung von Wertungen in Bild
und Wort. Man wird die Zersplitterung und Schwäche im Lager des Geistes nur
überwinden, wenn man das Gemeinsame erkennen lernt, ohne das Eigene zu ver-
wisdten.

Den Anlaß zu solchen Ueberlegungen gaben Urteile, die über einen jüngst
erschienenen Gedichtband zu lesen waren: Robert Boehringers «Sang der Jahre»1.
Diese Verse sind so sehr Beschreibung des Wirklichen, so fern jeder rauschhaften
und unendlichen musikalischen Seelenbewegung, die viele heute allein als Lyrik

1 Robert Boehringer, Sang der Jahre. Basel 1944. Auslieferung Buchantiquariat Ester Burckhardt,
Basel, Petersgraben 73.

637



gelten lassen, daß manche kühne Wendung schon als undichterisch verworfen wurde,
die einem anderen als wahrer Glücksfund erscheint.

Manche kannten Robert Boehringer vom Roten Kreuz als Begründer und Leiter
des Verein'gten Hilfswerkes für die Zivilbevölkerung; manche von seinen
Veröffentlichungen der Bildnisse Homers und Piatons, Büchern, die immer ein Vorbild
bleiben werden. Wenige aber kannten ihn als Dichter, und doch sind jene anderen
Arbeiten nur der Werktag des Dichters, wenn auch tief bezeichnend für ein Dichter-
tum, das nicht aus der Welt flieht, sondern sie gestaltend verwandelt, wie dies erst
durch George, den Lehrer und Freund Boehringers, wieder möglich geworden ist.
Nur ein Dichter vermochte das «Antlitz des Genius» zu schildern wie es Boehringer
gelang, im «Ewigen Augenblick» Worte und Gebärden Georges festzuhalten2, den
Briefwechsel von George und Hofmannsthal so herauszugeben oder «Das Leben von
Gedichten» zu schildern. Gedichte Boehringers aber waren bisher nur in der
neunten bis zwölften Folge der Blätter für die Kunst veröffentlicht, von 1910 bis

1918. Unter den Dichtungen der jüngeren Freunde Georges lasen und liebten wir
sie seit je am meisten, neben denen des Sternwandel- und des Daviddichters, besonders

jene unvergeßliche Schilderung der «Heimat» :

Der siebte tag hebt an mit lobgebeten,
Hinunter rufen bis ins tränental
Vom holzbalkon am Stadtturm die trompeten
Ins frühlicht glitzernd jubelnd den choral.

Dent tor entströmen frohgeputzte eiler,
Zum baumgut und zum Wingert überm hang
Am roten Steinbruch hin zum nachbarweiler
Schlingt zwischen hügelfeldern sich ihr gang.

In solchem garten steht die reine stele
Des Dichters, dessen leben uns beschämt,
Dort wuchs die unermüdlich Große Seele

Und Jener der um Hermann sich gegrämt.

Du bist die heimat, fruchtbeladnes Schwaben,
Dein alter boden schmerzhaft umgehackt
Trägt wieder schöne dunkelbraune knaben,
Sie trten trauben bis zum Schenkel nackt.

Nun ist, fünfundzwanzig Jahre nach der zwölften Folge, der erste eigene Gedichtband

Boehringers erschienen, benannt im Anklang an Verse aus dem «Siebenten
Ring», dem auch das Motto entnommen ist, das den Band ganz durchtönt, von der
Süße des Lebens am Rand des Todes:

Und schlingt das dunkel uns und unsre trauer
Eins das von je war — keiner kennt es — währet
Und blum und jugend lacht und sang erklingt.

Die Zahl der Gedichte ist gegenüber den aus den Blättern bekannten etwa um
das Sechsfache vermehrt, und von der Erweiterung des inneren Ausmaßes zeugt
schon die Anlage des Ganzen. Der Band ist in siebzehn Gedichtkreise gegliedert,
von denen die ersten sieben den letzten sieben gegenüberstehen, während die drei

2 Auslieferung ebenda.

638



mittlem verbinden, sammeln, nach vorwärts und rückwärts deuten. Die ersten
sieben Kreise lassen erkennen, wie die Gestalt dieses Dichters reifte. Die letzten
sieben schildern Begegnungen des reifen Mannes, sein Leben mit Frau und Kind. Die
Anordnung bewahrt also etwas von der Zeitfolge der Entstehung, wenn auch manches

Gedicht der reifen Jahre seines Inhalts wegen in den ersten Kreisen eingereiht sein

dürfte.
Die sieben Kreise der zweiten Hälfte des Buches schildern das geformte Leben

des reifen Mannes mit einem neuen, schlichten Reichtum des Sagens, in dem der
Dichter vielleicht seine eigenste, jedenfalls eine neue Sprache gewonnen hat. Auf
die kühnen Fügungen und Bilder der frühen Kreise, auf die Eroberung der neuen
Wirklichkeit folgt ein Beschreiben reifen Lebens, das leuchtende und reine Bilder
aus dem dumpfen Stoff des schwer getragenen, edel geführten Daseins hebt. Die
Grundhaltung des Dankes an den Erwecker, der frommen Gestaltung des Lebens
bleibt. Ganz verändert ist aber das Sagen.1 Der Stil der reifen Gedichte ist die

Ueberraschung des Buches. Er führt hinweg von der Art der Blätter für die Kunst,
weil jeder Zeitlauf seinen eigenen Ausdruck verlangt, und ist doch undenkbar ohne
das große Vorbild. Wir kennen andere Gedichte, die den Stil der «Blätter» strenger
weiterführen, aber man darf diesen neuen das Recht auf ihre Art nicht abstreiten,
weil sie das ganz sind, was sie sind.

Es kennzeichnet ihren eigensten Stil, daß sich meist an Menschen, Werken,
seltnen Wortfügungen die dichterische Vorstellung entzündet. Die reiche und doch

ganz dichte und bestimmte Form der Aussage verfügt über die Mittel der neuen
Gegenständlichkeit, wie jeder Dichter mit der Sprache seiner Tage schaltet und sie

auf neue Höhe hebt.
Audi das Alltäglichste wird durchglüht vom Adel einer großen Seele, durchformt

aus der Mitte eines Lebens von heute seltener Gesdilossenheit. Nie wird der Umgang

mit Werken den mit ihrem Schöpfer ersetzen. Aber hier darf man sagen, daß

Werk und Schöpfer gleich vollkommen geformt sind. Das ist freilich nicht
zeitgemäß und erschwert vielen das Mitempfinden.

Steigen andere Dichter von vielen Erlebnissen, die untereinander nicht oder nidit
sichtbar zusammenhängen, auf zu großen und bestimmenden Formen — so war
es diesem vergönnt, in der Führung seines Meisters mit Urbildern zu beginnen und

von ihnen aus die Fülle des Lebens bildend zu durchdringen. Die Sprache Boeh-

ringers war immer einfadier gewesen als die seines Lehrers.
Dieser hatte die Worte erst aus ihren gewöhnlichen Verbindungen lösen müssen,

um ihnen ihre ganze Kraft zurückzugeben. Wer durch diese Sdiule gegangen ist,
hat diese schwere Aufgabe nicht mehr und steht vor einer anderen Gefahr: daß ihm
das Spiel mit der Sprache zu leicht wird. Bei Boehringer gab es dies nie: zu eigenartig

ist seine Gestalt, zu sdilidit das Gewand seiner Sprache, die sich ihm anschmiegt
ohne allen künstlichen Zuschnitt.

Hatte früher die Macht der Urbilder noch manche Dunkelheit gefordert, so sind
die spätesten Gedichte von der vollkommensten Einfachheit, so nahe an den Dingen
wie wir es im Deutschen nur von einigen Gedichten Mörikes kannten.

Wir wollen dieses Werk nicht überschätzen, weil wir es lieben. Andere Dichter
haben eine reichere und ursprünglichere Phantasie, schaffen selbständiger und kühner
eine eigene Welt. Die Wirklichkeit mancher Bilder mag den Hörer nicht ganz
überzeugen. Aber in all diesen Versen ist kein bloßes Suchen, kein leerer Reim, keine
matte oder falschgegriffene Wendung, die erst durch das Erleben des Ganzen müßte
gerechtfertigt werden. Bei aller Schwermut ist die Haltung von einer gleichmäßigen,
unerschütterlichen Sicherheit, während sein Meister sich einst von Werk zu Werk
weitergekämpft hatte. Boehringer eroberte nicht eine neue Welt, sondern bildete
die gewonnene durch, mit jenem «Klaren Genießen», das einst die Blätter für die
Kunst gelehrt hatten.

639



Man scheut sich, aus den späten Gedichten einzelnes herauszugreifen. Nur auf
eines sei noch hingewiesen, das zu den Betrachtungen des Eingangs zurückführt. Man
glaubte, der Weltfrömmigkeit dieses Bandes die christliche als die wahre gegenüberstellen

zu sollen. Ob in soldier Höhe des Bildens nicht alle dogmatischen Streitigkeiten

einer Achtung weichen sollten, die nichts von der eigenen Form aufzugeben
braucht? Ob hier nicht alle Vorstellungen durdisichtig werden, mit denen Menschen
versuchen, das Göttliche zu fassen? Manche Gedichte zeigen, wie in diesem Diditer
christliche Vorstellungen leben, die er von dogmatischer Erstarrung in ihren wahren
Lebenssinn zurücksenkt. Aber besser als Ueberlegungen zeugen davon Verse, in
denen er seines Kindes «Frage vor dem Einschlafen» aufnimmt:

Ob gott das einzelne gebet vernimmt
In jeder spräche wo wann angestimmt,
Ob ein gewirr zu seinen fernen dringt,
Er auch ein kind hört, das im dunkeln singt?

In den Gedichten an Kinder muß auch der das Ursprüngliche spüren, der zuerst
in diesem Buch nur Bildung zu finden glaubt.

Wie dem Kind, an das die folgenden Zeilen gerichtet sind, wird es manchem
Leser ergehen:

Einst wirst du die verblaßten linien lesen

Dann weht ein hauch dich an, weckt ein erinnern
An eines andern sein in deinem wesen,
Der geht mit dir und wohnt in deinem innern.

K. FRIEDRICH

6 40


	Kleine Rundschau

