Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)
Heft: 10
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

VOLKSKUNDE DER SCHWEIZ

In einem ansehnlichen, wiirdig ausgestatteten und mit zahlreichen wohlausgewihl-
ten Bildern versehenen Band iibergibt Richard Weiss seine «Volkskunde der
Schweiz» (Eugen-Rentsch-Verlag, Erlenbach-Ziirich) der Oeffentlichkeit. Das als
«Grundrif}» bezeichnete Werk ist, bei aller wissenschaftlichen Strenge, fiir ein
breiteres Publikum bestimmt. Es soll die Volkskunde, die sich als selbstindige
Disziplin erst in den letzten Jahrzehnten fixiert hat, vorstellen, der allgemeinen
Beachtung empfehlen und zugleich, wenn nicht alle ihre Probleme, so doch die
wesentlichsten, reprisentativsten erfassen, Demnach diirfte es dem Sinn des Ver-
fassers entsprechen, wenn neben anderen, Berufeneren auch jemand das Wort zu
ergreifen wagt, der nicht als Fachmann gelten kann, der nur die eine fragwiirdige
Legitimation vorzubringen weif}, daff er der Volkskunde bisher mit dem grofiten
Mifitrauen gegeniibergestanden und nun, bekehrt, sich gleich gedringt fiihlt, auch
andere zu bekehren.

In der Tat! Wer etwa meint, hier werde ihm ein Interesse an Gegenstinden
zugemutet, die ihm zwar sympathisch sind, aber einer besonderen Ergriindung nicht
gerade bediirftig scheinen, der findet sich alsbald verwandelt. Freilich kommt alles
zur Sprache, was man billigerweise von einer schweizerischen Volkskunde erwarten
kann: Trachten, Siedlungen, Briuche und Feste, Jodel, Volkslieder, Sprichworter,
Spiele, Alpaufziige, Viehmirkte, Schwinke. Einem beinah uniibersehbaren Reich-
tum von Stoft sieht sich der zunichst beingstigte Leser ausgesetzt. Aber nun
geschieht es, dafl er sich keinen Augenblick langweilt, dafl er sich von Seite zu Seite
immer ergdtzlicher belehrt, gescheiter unterhalten und mit sanfter Gewalt gefesselt
fiihlt. Wohltitig beriihrt ihn, daf sich nirgends antiquarischer Wust anhiuft.
Richard Weiss ist vollig frei von weltfremder Kleinkrimerei und von jener Senti-
mentalitit, die sich in Klagen iiber entschwindendes Volksgut nicht genug tun kann
und als volkstiimlich einzig anerkennt, was einigen Edelrost angesetzt hat. Mit
gelassenem Blick iibersieht er das Leben und nimmt in unsern Tagen nicht minder
ein neues Werden als ein Vergehen von Sitten und Gebriuchen wahr. Schon damit
ist ungemein viel erreicht. Es scheint mir nicht iibertrieben, zu sagen, wer diese
«Volkskunde» gelesen hat, diirfe sich einer neuen, segensreichen Bildung erfreuen,

628



der nehme Dauer und Wechsel, ein stetiges Walten von Daseinsgesetzen wahr, wo
es ithm bisher entgangen ist, in nichster Nihe nimlich, bei einem Blick aus dem
Fenster, am- Wirtshaustisch, bei einem Spaziergang ins nichste Dorf. Und immer
ist es die Schweiz, unser eigenstes Leben, das in Frage steht. Schmunzelnd, respekt-
voll, ironisch, belustigt erkennt der Leser: Ja, so sind wir. Keiner braucht sich des
Bildes zu schimen, das ithm dieser Spiegel zeigt. Keiner hat aber auch Anlaff, sich
mit Eitelkeit darein zu vergaffen. Ein gedimpftes Selbstvertrauen flofit uns der
Verfasser ein, zumal in seiner Schluflbetrachtung, wo er mit behutsamer Hand
den schweizerischen Volkscharakter als Ganzes zu umreiffen versucht und noch
einmal, am Ende des ebenso langen wie abwechslungsreichen Weges, jeden, der ihm
treu gefolgt ist, zum allerherzlichsten Dank verpflichtet, zu einem Dank, der
irgendwie zu verstechen geben miifite: dies sei der echte, lebendige Patriotismus,
ohne Phrase und Ideologie, aus dem Geiste der Wahrheit und einer Liebe, die
cbenso zur Bewunderung wie zur freundlichen Duldung von Schwichen oder zu
leise riigenden Worten bereit ist.

Den eigentiimlichen Zauber bewirkt vielleicht aber noch etwas anderes, das sich
freilich von den Begriffen Mafl und Reife und Treue nicht trennen lifit: die
meisterhafte Diktion, die unauffallig-richtige, treffsichere, warme und klare Sprache.
Es mag sich um die streng begriffliche Wesensbestimmung der Volkskunde handeln,
es mag vom Alphorn oder von einem Siedlungstyp die Rede sein: immer horen
wir dieses wohltemperierte, ausgewogene Deutsch, die Prosa eines Autors, der seinen
Stil an den besten Mustern gebildet und das Bewihrte mit einem Schufl kaum
bestimmbarer persdnlicher Eigenart wiirzt, Niemals wird uns eng ums Herz. Es ist
curopiische Luft, die iiber die Gipfel der Alpen streicht. Und abermals zeigt sich,
daB nur der das Nahe recht zu wiirdigen weif}, der in sich selbst die Weite birgt
und jegliches Ding in einen offenen Horizont zu heben versteht. '

So stellt sich diese «Volkskunde der Schweiz» als eine Leistung dar, die zwei,
zumal im Bereich der Wissenschaft, sehr seltene Qualititen vereinigt: Volkstiimlich-
keit und Klassizitit. Dies aber heiflt, daf hier das ganze Volk in allen Stinden und
Schichten aufgerufen ist, daran teilzunehmen und, als aus einem Hausbuch, reichlich
Erkenntnis und Genuf zu schopfen. Sl STRIGER

HENRI-DAVID DE CHAILLET

Ein neuenburgischer Amiel des 18. Jahrbunderts

Ramuz spricht in seiner ersten Programmschrift, in «Raison d’étre», von der
«inquiétude improductive», die der westschweizerischen Geistesart anhafte und
die nicht etwa Angst vor dem Kampfe, sondern ein Nicht-zu-Ende-Kommen des
inneren Kampfes sei; er denke dabei, sagt er in einer spiteren zusitzlichen An-
merkung, nicht einmal an Amiel, den Genfer. Dafl dieses Unschdpferische — seinen
Ursachen geht er besonders in «Besoin de grandeur» nach — kein unverinderlicher
Grundzug welschen Wesens ist, hat Ramuz selber mit seinem Werk bewiesen.
Unbestreitbar aber gilt das Urteil fiir einen lingeren Zeitabschnitt westschweize-
rischen Geisteslebens, soweit wenigstens, als es das protestantische Schrifttum
betrifft: im Intervall zwischen Rousseau und dem Verfasser des «Samuel Belet»
fehlte es in der Westschweiz keineswegs an hoher geistiger Angeregtheit — sich
ste‘gernd, schlug sie immer wieder in quilenden Selbstzweifel um —, auch nicht
an tapferem Kimpfertum (denke man an Vinet), wohl aber immer wieder an der

629



Kraft zum urspriinglichen, vollendenden, befreienden Kunstwerke. Ein neues Bei-
spiel dieser zutiefst unfruchtbaren, sich kiinstlerisch nicht ausreifenden Unruhe
liefert die Gestalt des neuenburgischen Pfarrers, Kritikers und Tagebuchschreibers
Henri-David de Chaillet (1751—1823), auf die durch die eben erschienene breit-
angelegte Monographie Charly Guyots ein helles Licht fillt!,

Die niheren Zeitgenossen kannten von Chaillet hauptsichlich den Pfarrer und
Prediger (er war ein hervorragender Kanzelredner und hat fiinf Binde Predigten
veroffentlicht); eine kleine intellektuelle Oberschicht in der Westschweiz und in
Frankreich wufite vom Kritiker (Chaillet war wihrend vier Jahren — 1780, 1781,
1782, 1784 — Redaktor des «Journal helvétique», der Fortsetzung des «Mercure
suisse» — er verschaffte der gesunkenen Zeitschrift eine gewisse Resonanz bis nach
Paris hinein), vom Tagebuchschreiber hatten wohl kaum die nichsten Vertrauten
eine Ahnung. Uns interessiert der Pfarrer kaum mehr, auch Predigtsammlungen
altern rasch. Bedeutend mehr schon interessiert uns der Kritiker, denn er verfiigte
{iber eine gewandte Feder, ein unabhingiges Urteil, viel Liebe zur Wahrheit und
Mut, sie zu sagen, und besonders: einige vorromantische Ideen, etwa die iiber die
Eigenwilligkeit des Genies den «Regeln» und dessen Fremdheit nationalen Form-
schemen gegeniiber — er erkannte solche Genies vornehmlich bei Milton, Shake-
speare, Klopstock — handhabte er mit Ueberzeugtheit und Sicherheit; die fran-
zosische Uebersetzung des «Messias» durch den neuenburgischen Pfarrer Louis-
Frédéric Petitpierre (seines Lehrers) gab er mit einem klopstockbegeisterten Vor-
wort heraus; er gehort zu den Wegbereitern des literarischen Helvetismus, beson-
ders durch seine «Entdeckung» und Férderung des Doyen Bridel; und dank seiner
Mitarbeit auch wurde Neuenburg durch die Société typographique zwei Jahrzehnte
hindurch ein in Frankreich fast beriichtigter Druck- und Verlagsort verbotener oder
zensurierter Werke politischer und philosophischer Natur. Ein ausgesprocheneres
Interesse aber noch beansprucht der Tagebuchschreiber Chaillet.

Tagebiicher fesseln entweder durch die Zeitideen oder Zeitereignisse, die sich in
einem Geiste spiegeln, oder aber durch die intimen Bekenntnisse einer begabten
Personlichkeit. Oftmals vermischen sich beide Richtungen. Chaillets Tagebuch ist
im wesentlichen ein Selbstspiegel intimer Art. Frith begonnen (mit siebzehn Jahren
als Student in Basel schon schreibt er Betrachtungen nieder), oft und jahrelang
unterbrochen, erhielt es — in immer mikroskopischer werdender Schrift —
besonders in den siebziger und achtziger Jahren des Jahrhunderts meist sorgfiltig
redigierte Eintragungen; der Fiinfundsechzigjihrige verewigte darin den «Hymne
du vieillard aimé», das erstaunliche Zeugnis einer wohl mehr nur literarischen als
tatsichlichen Alterverirrung (turpe et senilis amor), das aber auf Untergriinde
des Charakters, wie auch auf frithere «Freundschafts»beziehungen Chaillets zu Ver-
ehrerinnen — der glinzende Prediger und Plauderer hatte deren trotz seiner
Hifllichkeit nicht wenige — indirekt ein scharfes Licht wirft.

Man konnte Chaillet am besten als verhinderten Stiirmer und Dringer kenn-
zeichnen. Rousseaus «Nouvelle Héloise» und Goethes Werther hatten auf ihn einen
iiberwiltigenden Eindruck gemacht. Mit Werther und Jacobis Woldemar identifiziert
er sich selber als Charakter ausdriicklich, Wie Werther und im Stile Werthers schrieb
er ein Dokument «Pour étre lu le lendemain de ma mort», als sein Freundschafts-
(oder Liebes)verhilinis zu einer Tochter aus angesehener neuenburgischer Familie
sich fast zum 6ffentlichen Skandal auswuchs und die «Vénérable Classe des Pasteurs»

1 La vie intellectuelle et religieuse en Suisse frangaise 4 la fin du XVIIle siécle: Henri-David de
Chaillet (1751—1823). Mémoire de I'Université de Neuchitel, Tome vingt et uniéme. Secrétariat
de I’Université, 1946, 405 Seiten. (Das Buch ist auch im Verlag der Baconniére erschienen.) —
Das bedeutsame Werk schliefft an die Untersuchungen an, die Philippe Godet in den beiden eine
gewaltige Stoffiille bergenden Binden « Mme de Charriére et ses amis» (1906) niedergelegt hat
Chaillet spielt schon dort eine nicht unwichtige Rolle.

630



einschreiten mufite: mit der Geliebten gedachte er, der Familienvater, aus dem
Leben zu scheiden. In diesem Schriftstiick heifft es unter anderem:

«Je demande pardon au nom de Dieu & ma chére et bonne épouse de tous les
chagrins que je vais lui causer en la quittant; je rends sincérement justice 3 ses
excellentes qualités, et je lui souhaite a I'avenir un sort plus heureux, I'exhortant
uniquement a affermir son dme en mémoire de moi.

Je désire d’étre enseveli avec mon amie au haut de ’Allée des Marronniers, sous
le sentier qui la traverse.

Je demande qu’aprés ma mort et celle de mon amie mon exemplaire de
,Werther soit brilé et ne tombe pas en d’autres mains.»

Er war ein leidenschaftliches Temperament, ein trotziger, stolzer, eigenwilliger
und eigenmichtiger Geist — und doch ein verhinderter Mensch, Verhindert in
zweicrlei Bedeutung. Einmal war er keineswegs eine in den Pfarrerberuf verirrte,
an ihm irgendwie leidende Kiinstlernatur, Die sozialen Annehmlichkeiten, die jener
bot, wufite er sehr wohl zu schitzen; als Kanzelredner fiihlte er sich seinen Kollegen
weit iiberlegen («notre grand pasteur Chaillet» nannte ihn die «Vénérable Classe»);
und das Sittenrichterliche war thm auch nicht fremd. Als die menschlich gesinnte,
herzoffene Madame de Charri¢re eine Kammerzofe, die sich mit dem Kutscher der
Charrié¢re in en Verhiltnis mit Folgen eingelassen hatte, nicht wegschickte, brach er,
der langjihrige Hausfreund der Dame vom Pontet zu Colombier — und dabei
war er, der eher unbemittelte Pastor, wenigstens materiell der Nehmende ge-
wesen—, seine Beziehungen zu ihr ab. (Den Abschiedsbrief soll er nach seiner Ge-
wohnheit mit «Chaillet, serviteur de Jésus-Christ» unterzeichnet haben, was
Mme de Charriére den Ausruf entlockte: «On ne dira pas: Tel maltre, tel valet.»)
Ein aufricht’ger religioser Sinn ist Chaillet zwar nicht abzusprechen, mag in seinen
Predigten wie in seinen religidsen Bekenntnissen auch viel Rhetorik stecken. Dieses
auch Pfarrherrliche, ciner engherzigen vorigen Zeit auch Zugetane seiner Natur ver-
hinderte ihn, mit seinem intimeren sinnlichen Temperament, seinem nach Sich-
ausleben verlangenden «modernen» Wesen in heft'geren Konflikt zu geraten. Er
schuf sich zwischen Temperament und Pfarrerpflicht, zwischen Privat- und Berufs-
leben einen im ganzen tragbaren modus vivendi. Ein tieferer tragischer Kampf war
bei ihm von dieser Seite her nicht zu erwarten. (Einen ihnlichen Mittelweg fand
er im Grunde auch in seiner Ehe. Nach eigenem Gestindnis allzu frith verheiratet,
Frau und Kinder als Last empfindend, sich selbst und die Seinen deswegen stof3-
seufzend bemitleidend, schob er seine Familie im Alltagsleben nach Moglichkeit
beiseite, um in sich selber aufreizenderen Herzenswallungen Raum zu geben. Vier
Monate nach dem Tod seiner Frau (1801) heiratete er seine Werther-Freundin —
richtete jedoch ein paar Jahre spiter den «Hymne du vieillard aimé» an eine andere,
uns Unbekannte!)

Ein verhinderter Mensch war er aber auch in anderer Bezichung. Die Tatsache
seines Journal intime gerade ist das Amielsche seiner Natur. Viel Widerspriichliches
wogte in ihm, trieb thn zum Ausdruck. Zum befreienden, herausgestellten Werke
brachte es aber auch dieser Westschweizer nicht. Zwei Jahre nach dem oben er-
wihnten Liebesabenteuer, das er siegreich bestanden, begliickwiinscht er sich im
Tagebuch selbst zum Ausgang des gegen ihn gefiihrten Rinkespiels, das in ithm
doch nur neue Energien geweckt. Und er fiigt hinzu:

«Tout cela ferait un roman, mais pour qui ’écrirais-je? Mes ,Confessions’ seraient
plus édifiantes, plus honorables pour moi, que celles de J.-J. Rousseau, mais, tout
bien pesé, peut-tre vaut-il encore mieux ne point en faire. Je ne serais jugé équi-
tablement que par mes pairs et j’en ai trop peu pour qu’il vallit la peine d’instruire
publ’'quement mon proces.» (1783)

Damit macht er sich aber selber etwas vor. Was thn verhindert, aus dem Abenteuer
einen «Roman» zu machen, der «erbaulicher» und «chrenvoller» fiir ihn wiirde als

631



die Bekenntnisse Rousseaus, das ist in Wahrheit der ziindende schopferische Funke,
der ithm fehlt, und zur Beschwichtigung des eigenen Stolzes erfindet er vor sich
selbst Griinde, dic den Mangel beschonigen. (In genau gleicher Weise beschonigt er
seine Kartenspielwut, die ihm ganze Nachmittage und Wochen wegstichlt, indem
er sich einredet, seine spiclverseuchten Zeiten seien auch die gewesen, in denen er
am leichtesten und fruchtbarsten gearbeitet habe!)

Hat Chaillet diesen Zug schopferischer Verhinderung mit Amiel gemein, so
trennt doch vieles den Neuenburger vom Genfer. Amiel leidet an seiner Unfihig-
keit zur l6senden Tat, zum losenden Werke. Fiir Chaillet aber ist das Tagebuch
nicht der Ort, wo er dem eigenen Tun und Lassen unerbittlich als urteilender
Betrachter gegeniibersteht. Amiel hat Distanz zur eigenen Schwiche, umschreitet
sie, analysiert sie, erkennt sie durch und durch, und gestaltet sie dadurch gerade
gewissermaflen zum endlichen Kunstwerk. Chaillet ist viel zu sehr in die eigene
Person verstrickt, in die eigenen Schwichen und Stirken verliebt, um schépferischen
Abstand von sich zu gewinnen. Er hilt nicht Gerichtstag iiber sich selber, sondern
spinnt selbstgefillig den Faden seines Ego weiter, bekennt seine menschlichen Defi-
zienzen wohl zuweilen mit Wehleidigkeit, noch mehr jedoch mit einer gewissen
Eitelkeit (und er hat merkwiirdige Schwichen des Fleisches) — lift sogar das ver-
wirrlichste Schriftstiick seines Alters, den Hymnus des geliebten Greises, unbedenk-
lich auf die Nachwelt kommen ...

Der Untertitel unserer Betrachtung gilt so in einschrinkendem Sinne. Chaillet
ist ein, nicht der neuenburgische Amiel, Der Wellenschlag einer anbrechenden Zeit
brandet in ihm, doch ist er wie eingeklammert in «Verhinderungen» seiner Ueber-
gangsepoche und seiner protestantisch-westschweizerischen Eigenart. Daflir ist auch
sein Kritikeramt, das ein fast zufilliges Intermezzo blieb, nur ein weiterer Beweis.

Man weifl Charly Guyot Dank, von einer interessanten Personlichkeit den
Schleier halben Vergessens weggezogen zu haben. WERNER GUNTHER

DIE FLUCHT AUS DER ZEIT

Gebirge werden versetzt und Stidte
in die Luft geboben. Da sollte der
Kalk um die Menschenherzen nicht
Risse und Spriinge bekommen ¢

Hugo Ball (1915)
I

Flucht aus der Zeit, fuga saeculi. Der Autor, welcher vor zwanzig Jahren sich
erkithnte, diese Inschrift iber d'e Pforte seines Werkes zu setzen, muf sich gefallen
lassen, auf einem Anspruch hdchster Art behaftet zu werden. «Zeit» und «Welt»
nimlich sind seit den Tagen Jesu Christi und seiner Apostel geistliche Begriffe; sie
erginzen oder vertreten sich wechselseitig; und die Flucht aus der Zeit, gemeinhin
Weltflucht geheiflen, ist ein umfassend christliches, in gewissem Mafle jeden Gliu-
bigen verpflichtendes Gebot: «Habt nicht lieb die Welt, noch was in der Welt ist»,
mahnt der erste Johannesbrief. Hinwieder weif3 sich der Christ durch den Opfertod
jenes Lammes, das <hinwegnahm die Siinden der Welt», errettet aus der gegen-
wirtigen bosen Welt, ja es ist thm vergonnt, zu empfinden «das herrliche Gotteswort
und die Krifte der zukiinftigen Welt», wie der Hebrierbrief lehrt. Geborgenheit und
Gefihrdung, beide bestimmen das christliche Bewufitsein, diese nie ohne jene, jene
nie ohne diese; aber {iber lange Wegstrecken hin sehen wir bei manchen groflen

632



Christen nur die Erfahrung des Gefihrdetseins als die offensichtliche, das Geprige
gebende, wihrend die Erfahrung des Geborgenseins sich im unzuginglichen Herz-
innersten fast vollig verhiillt.

Solches erwogen, erweist sich der von Hugo Ball pritendierte Werkrtitel als recht-
mifig, denn was uns hier vorgelegt wird, ist nichts anderes als das gewissenhaft
gefiihrte Itinerar eines Frommen, der, getrieben von Heilsangst und Heilsbegier,
eine — «seine» Flucht aus der Zeit unternahm, und der, nachdem ein Jahrfiinft
vergangen, von dieser Flucht Rechenschaft abzulegen sich verpflichtet fand.

Nicht jede Weltflucht braucht ja verhiillt zu bleiben in die gewollte Nacht
demiitigen Schweigens, wie die Weltflucht Severins, jenes Heiligen, dessen «wunder-
bare Geschichte» Jacob Burdkhardt rithmt. Schweigen iiber die vollzogene Flucht
ziemt manchem, nicht jedem. Ein grofles christliches Anliegen ist auch das Be-
kenntnis. Dies mufl der schon todnahe Ball gewufit haben, als er sich anschickte,
das Itinerar seiner Flucht fiir die literarische Oeffentlichkeit auszuarbeiten.

I1.

Fiir eine, wie sich sogleich zeigte, hilflos verdutzte Oeffentlichkeit. Abgeschen
nimlich von jenen, die sich ein christliches Bekenntnisbuch nicht anders vorstellen
konnen als etwa Hermann Bahrs «Selbstbildnis» (1923), dieses peinliche Produkt
cines der Geistestiefe wie der Geisteszucht ermangelnden Vielschreibers —, indem
sie niml'ch unfih'g sind zu verzichten auf die wohlfeilen Intimititen der privaten
Sphire, und unfihig sich zu erheben in die Sphire des Geistes; seines vielfiltigen
Begehrens, Suchens, Irrens und endlichen Heimfindens zur Wahrheit —, abgesehen
von diesen, einem Autor wic Ball ohnehin nicht gewachsenen Lesern, erlagen selbst
gescheite, verantwortungsbewufite Kritiker dem leidigen Irrtum, es handle sich um
ein normensetzendes Werk, wohl gar um ein «christliches Kulturprogramms», vor-
getragen mit Anspriichen auf geistige Fiihrung der Nation. Dafl Balls Werk, so
gelesen, die apologetische Sorge der zustindigen Zionswichter erregen mufite, lifit
sich verstehen; wiewohl anzumerken wire, dafl ein zu seiner Kirche Heimkehrender
doch wohl einigen Anspruch auf Geduld hat, wenn er sich seine Heimkehr so
schwer macht wie Hugo Ball: «Mit dem einfachen Frommwerden oder Frommsein
ist es nicht getan; es gilt zur Tradition durchzustoflen, das heiflt ganze Jahrhunderte
der nationalen Entwicklung zu negieren. Es bedarf dazu, wenn mich nicht alles
tduscht, uniibersehbarer Opfer und Anstrengungen.» Mit Bahr hatten es die Hiiter
der Orthodoxie viel leichter, denn dieser bekannte (vollig glaubhaft) von sich
selber: «Fiir mich tut’s der Katechismus.»

Alles in allem: dies Bekenntnisbuch! hatte 1927 einen «schlechten Start», und es
schwankten und zauderten selbst manche in der Schar jener, die Balls erstes
katholisches Werk «Byzantinisches Christentum» (1923) mit Anerkennung auf-
genommen hatten. Wie denn? Der sprachmichtige Darsteller igyptischer und
syrischer Monchsaskese, der sich hinwieder in die schwierigen Schriften des Dionysius
Pseudoareopagita forschend zu versenken gewufit hatte, so tief, dafl es ihm nach
dem Urteil des damals bedeutendsten Spezialkenners, Josef Stiglmayr hiefl er, ge-
gliickt war, iiber die Neuplatoniker hinaus zu entfernteren Quellen des Dionysius
vorzudringen, zu chaldiischen, dgyptischen, gnostischen Lehren nimlich — dieser
vermeintliche Kollege also hatte eine so krause Vergangenheit hinter sich? War
als Heidelberger Student der Philosophie, unmittelbar vor seiner Doktorpriifung,
zur Biihne gelaufen, war in Berlin unter Max Reinhard zum Dramaturgen und
Regisseur rasch emporgestiegen, war 1914 erst Kriegsfreiwilliger, dann Kriegsgegner

1 Eine Neuausgabe erschien 1946 im Verlag Josef Stocker, Luzern. Vorwort v. Emmy Ball-Hennings.

633



geworden, war 1915 in die neutrale Schweiz emigriert, um hier nun gar als
Begriinder des Dadaismus aufzutreten, als «Dichter» von «Versen» wie diese:

gadji beri bimba
glandridi lauli lonnt cadori
gadjama bim beri glassala . .

Welch kompromittierende Gestindnisse! Bedenklich rollte Minervas Eule die
Augen. Indessen, das Phinomen Ball steht, mindestens im deutschen Geistesraum,
nicht durchaus vereinzelt da, Erinnert man sich an das Sakramentshiuschen des
Bildhauers Adam Krafft, in der Sankt-Lorenz-Kirche zu Niirnberg? Und an das
Selbstbildnis des Meisters? Der reckt sich auf dem Boden jihlings unter seinem
Werk hervor, im Arbeitskleid, den Schlegel in der Hand, auf dem Kopf die Miitze,
starrende Augen im birtig-ernsten Gesicht. Nicht anders als Kraffts Sakraments-
hiuschen und das steinerne Konterfei des Meisters verhalten sich «Byzantinisches
Christentum» und «Die Flucht aus der Zeit». Hier wie dort derselbe unerwartete,
monstrose Anblick eines sich plétzlich ins Licht reckenden Minnerhauptes. .. Solche
Wirkungen zu mildern, die bisher treuen, nun aber zagenden, schier abtriinnigen
Leserherzen durch neue Werke sanfterer Art zuriickzugewinnen, war dem Autor
indessen kaum mehr vergénnt. Er starb am 14. September 1927.

III.

Hermann Hesse hat damals seinem Freund ins Grab nachgerufen: «Deine
Schriften werden einmal zu den besten Biichern unserer Zeit gezihlt werden.»
Mag sein, dafl} diese Voraussage sich jetzt zu erfiillen beginnt. Mindestens uns, die
wir von der Akme des Lebens zurlickzublicken uns allmihlich gewdhnen, will es
heute scheinen, daf sich in Balls Bekenntnisbuch eine kurze, hochst interessante Phase
eurcpiischer Geistesgeschichte rein-genau abspiegle. Mit Wassily Kandinskys Schrift
«Ueber das Geistige in der Kunst» (1912) und dem von Kandinsky und Franz Marc
veroffentlichten Manifest «Der blaue Reiter» (1912) mufl, als das dritte der
reprisentativen theoretischen Werke jener Jahre «Die Flucht aus der Zeit» in eins
geschaut werden. So ergibt sich das Schauspiel eines an Windungen reichen Stromes,
der schlieflich, nachdem seine Wasser rapid angewachsen, Schlaufenhals um
Schlaufenhals durchstoft und sich eine neue Bahn bricht, stracks geradeaus! Die
einstigen Schlaufen aber, Kubismus, Futurismus, Primitivismus, Expressionismus
genannt, sind inzwischen zu Altwassern geworden, sie heiflen «Surrealismus» oder
ihnlich; man erkennt sie leicht an einigen hochragenden alten Pappeln am Ufer-
saum.

Aeuflerer Schauplatz jener kiihnen Durchbriiche waren zwei Griindungen Hugo
Balls, das Cabaret Voltaire (1916) und die Galerie Dada (1917). Orgiastische Hin-
gabe an den Gegensatz all dessen, was brauchbar und nutzbar ist. Hal} auf geglattete
Fiigsamkeit. Der Kiinstler als das Organ des Unerhorten. «Solange sich nicht eine
Verziickung der ganzen Stadc bemichtigt, hat das Kabarett seinen Zweck verfehlt.»
Wiederum: «Unser Kabarett ist eine Geste. Jedes Wort, das hier gesprochen und
gesungen wird, besagt wenigstens das eine, dal es dieser erniedrigenden Zeit nicht
gelungen ist, uns Respekt abzundtigen.» Und drastischer noch: «Was wir zelebrieren,
ist eine Buffonade und cine Totenmesse zugleich.» Dies alles wird iiber das Cabaret
Voltaire gebucht. Sehr bald aber naht die Peripetie. Sie fillt zeitlich zusammen
m't der Griindung der Galerie Dada, und der geheime Protokollschreiber seiner —
zutiefst autotherapeutisch intentionierten — Veranstaltungen, dieser «Desperado
als experimenteller Typus» sieht sich zum Gestindnis genotigt, dafl seine Fanfare
als Schamade geklungen: «Mein Manifest beim ersten dffentlichen Dada-Abend (im

634



Zunfthaus Waag) war eine kaum verhiillte Absage an die Freunde. Sie haben’s auch
so empfunden, Hat man je erlebt, dafl das erste Manifest einer neu gegriindeten
Sache die Sache selbst vor ihren Anhingern widerrief? Und doch war es so. Wenn
die Dinge erschopft sind, kann ich nicht linger dabei verweilen.» Inniger wird Ball
fortan empfinden: «Um den Menschen geht es, nicht um die Kunst.» Im Menschen
aber geht es zuvorderst um das Kind: «Die Kindheit ist keineswegs so selbst-
verstindlich, wie man gemeinhin glaubt. Sie ist eine kaum beachtete Welt mit
cigenen Gesetzen, ohne deren Erhebung es keine Kunst gibt, und ohne deren
relig'dse und philosophische Anerkennung keine Kunst bestehen und aufgenommen
werden kann.» Und nun die letzte, steilste, geheimnisreichste Wegstrecke, die unser
zuweilen ja hochst wunderlicher «pélerin de I’absolu» durchmifit: im Kinde wird
ihm allmihlich Christus licht, das mit uns Kind gewordene Wort, das «Verbum
coinfantiatum nobis», wie Irendus von Lyon es sagt, dieser fritheste unter den
grofen Theologen des Abendlandes. (Bei der Lektiire Balls an Irenius sich zu
erinnern, liegt iibrigens schon deshalb nahe, weil dieser Denker so erfolgreich wie
wenige gerade jene Geistesrichtung befocht, deren zerstrenden Gewalten Ball fast
erlegen wire: die Gnosis.)

IV

Von dieser anfinglich nur erahnten, dann deutlicher erkannten, inniger be-
gehrten, endlich erlangten und gesicherten Mitte her sollten Balls Aufzeichnungen
betrachtet werden, sowohl die politischen und sozialen als auch die moralischen,
geistesgeschichtlichen, #sthetischen, Die politischen Gedanken Balls sind von so
offensichtlicher Aktualitit, dall liber sie hier kaum eigens gesprochen zu werden
braucht. Die minder «aktuellen» dsthetischen Reflexionen aber scheinen uns eines
Hinweises wert.

«Formgemiit». Ein Fund, dies Wort! Diese einwortige Kampfansage lauteren,
zuchtvollen Deutschtums an die verbiindeten Grofimichte der erweichenden Senti-
mentalitit und der zerschlagenden Brutalitit, In Balls literardsthetischen Notizen
erscheinen, Formgemiitern erquicklich zu lesen, erste Umrisse einer neuen christ-
lichen Klassik, wie sie heute etwa Rudolf Alexander Schréder gliubig erstrebt. Der
Mangel an unmifiverstindlichen, eindeutigen Richtlinien beunruhigt ihn iiber der
Lektiire der Weimarer Klassiker schon frith: «Es miissen an den Hofen schlimme
Zustinde gewesen sein, die das Vermeiden jeder klaren und zuverlissigen Direktive
wiinschbar erscheinen liefen.» Angesichts der individuellen Symbole der Wagner,
Nietzsche, Spitteler, Bocklin ruft er aus: «Welch ein Aufwand fiir eine in sich
geschlossene unproduktive Mythologie! Denn was kann man daraus ableiten?
Hochstens doch eine Natur- und Elementarreligion.» Gleich einem Franzosen des
Grand sitcle bekennt er: «Der Glaube ist eine ordnende Macht ersten Ranges. Er
gibt den Dingen ihre Form, er baut die Dinge ins Gesetz ein.» Die Tendenz, Ge-
wissen nur noch fiir die Leistung, das Werk zu haben, das Leben des Kiinstlers
aber und seine Person als «inkurabel» auf sich beruhen zu lassen, wird verworfen.
Eine weitere, mit Eifer verfochtete Forderung zielt dahin, die Kunst und die Philo-
sophie wieder jene «duflerste Strenge der Zusammenordnung» gewinnen zu lassen,
die nur noch auflerhalb ihrer Bereiche zu finden ist, und den groflen Hymnen-
dichtern des Mittelalters wird nachgerithmt, dafl sie alle «nach Kunst und Symbol
desto hoher stehen, je grofiere Philosophen und bedeutendere Geister sie sind.
Darin liegt bei ihnen ein absolutes und zuverlissiges Gesetz: im Wort kulminieren
Form, Intellekt und Person.»

Sitze dieser Art machen wahrscheinlich, daff, wenn anders eine necue Klassik
deutscher Sprache und christlichen Glaubens heraufkommt, Hugo Ball deren
Hamann wird heiflen diirfen. WILLY STADLER

635



SANG DER JAHRE

Ueber den Rang eines neuen Kunstgebildes einigt man sich heute schwer. Zu ver-
schieden sind die Mafle, die der Betrachter mitbringt, zu selten ist die Bereitschaft,
sich im Umgang mit dem Werk das rechte Maf3 zu erwerben, zu hiufig werden
Mafle angelegt, die der Kunst fremd sind. Vor allem aber stehen sich heute zwei
Einstellungcn zur Kunst fremd gegeniiber, zwischen denen eine Verst%indigung
schwer ist. Die eine ist ein Erbe des Barock, in der anderen sehen wir den Stil einer
neuen Zeit sich ankiindigen.

Junge Voélker und Zeiten erleben und verchren das Gottliche als dauernde Wirk-
lichkeit, spate erleben es nur in immer neuer seelischer Erschiitterung. Fiir junge
Volker ist das Erleben, auch in den wildesten Orgien, nur der Weg zum goéttlichen
Sein — fiir spite verschwindet das Sein hinter dem Erlebnis. Frithe Bilder sind
ruhig, sich selbst geniigend; spite bewegt, erregend und riihrend. In frithen Zeiten
ist das ganze Leben religids gebunden; in spiten regt sich der Zweifel oder erstarrt
der Gottesdienst. Die frithe fromme Verehrung erfiillt sich in vorklassischer und
klassischer Kunst; die spitere religidse Ergriffenheit fand ihre vollkommensten
Bilder, Worte und Tone in der Kunst des Barock, aber eine verwandte Haltung
wirkt iiber die Romantik bis in unsere Tage nach. Im 19. Jahrhundert wurde die
Sprache der religisen Erschiitterung verfeinert zu einer Kunst der Stimmungen
und der Reize; am vollkommensten in der Musik. In der Malerei entdeckte der
Impressionismus die entziickende Erscheinung der Welt, wihrend bis zur Klassik
nach threm Sein und Wesen gefragt wurde. So hatte schon Lysipp, der Ahne des
griechischen Barock gerithmt, er bilde die Menschen, wie sie zu sein scheinen, nicht
wie sie seien, In unseren Tagen erfiillte sich Rainer Maria Rilkes Dichtung ganz in
der frommen Hingabe an das Erleben, und seine unermefiliche Wirkung zeigt, wie
schr er der Stimmung seiner Zeit entsprach. In keiner Kunstgattung aber vermochte
sich das seelische Erleben unserer spiten Kultur so auszudriicken wie in der abso-
luten Musik, die darum seit dem Barock immer mehr zur fithrenden Kunst wurde,
bis in jlingster Vergangenheit die Dichtung «im Rhein die Krone hob».

In frithen Zeiten richten sich die titigen Krifte der Menschen darauf, die Umwelt
zu formen, wiirdig der Allgegenwart des Géottlichen, in Wort und Bild, in Bau
und Geriit. Die spite Religiositit spricht sich am reinsten im Innern aus, in der
Musik und anderem Erleben, und vermag darum die titigen Krifte des Menschen
nicht mehr im gleichen Maf} zu binden. Das Ergrelfen der Wirklichkeit erscheint
nun nicht mehr als religiose Aufgabe, sondern als eine solche des Denkens und
Ordnens. Die Wissenschaft wird selbstherrlich, die Technik entstellt das Antlitz
der Welt, die Politik dient nicht mehr dem Géttlichen, sondern rein irdischen
Zielen von Macht und Gliick. Das geistige, nach innen gerichtete, und das praktische
Leben brechen unverbunden auseinander. Die losgebundenen Krifte fiithren zu den
grausigen Zusammenbriichen, die wir erleben. Im ersten Weltkrieg ist es Rilke
bewuflt geworden, dafl jene spite Religiositit der Dimonen nicht mehr Herr werden
kann. Er schreibt am 9. August 1917: «Ich selbst empfinde es erst jetzt, wie sehr,
bei aller meiner Abseitigkeit, auch meinem Fiihlen und Handeln die stillschweigende
Voraussetzung eingesetzt war, dafl es in einer gleichgerichteten, gleichstrebenden
Welt vor sich gehe... Die jetz'ge Luft und Gesinnung widerruft mich und wider-
legt mich in meinem innersten Gemiit, ja bis weit in meine Erinnerungen hinein .. .»
Er ruft vergeblich nach den Propheten, die gegen diesen Verfall ihre Stimme er-
heben wiirden: «Aber sie sind alle vorher fortgegangen, die Greise, die die Macht
gehabt hitten, jetzt vor den Volkern zu weinen.»

Und doch hatte es diesen Warner gegeben. Rilkes Brief vom Propheten ist am
siebenundvierzigsten Geburtstag Stefan Georges geschrieben, der seit seinen Jiing-
lingsjahren in der zerspaltenen Umwelt nichts «Gleichgerichtetes, Gleichstrebendes»

636



gefunden und immer ernster vor dem drohenden Zusammenbruch gewarnt hatte.
Aber fiir Rilkes empfangende Frommigkeit mufite der gestaltende Georges un-
begreiflich sein, bei aller Bewunderung, die er fiir den grofien Zeitgenossen hegte.
Wie Rilke ergeht es noch heute den meisten, die liberhaupt um Geistiges bemiiht
sind, und dieses Miflverstehen ist um so verhingnisvoller, als der kleine Haufe der
heute noch dem Geist Ergebenen iiber alles Trennende zusammenstehen sollte gegen
die Flut der Barbarei.

Dabei hatte lingst vor George Winckelmann sich von der Religiositit des Barock
abgewandt. Der tiefste Sinn seiner Wiederentdeckung der griechischen Klassik,
seines «homerischen Lebens» war es, das goetliche Sein zu verehren, ja nachzubilden.
Goethe ist ihm darin gefolgt, wenn er auch seine Frommigkeit in Gewinder hiillte,
die seinem Jahrhundert fafllicher waren. Nicht nur sein Dichten, auch seine Natur-
forschung hatte den Sinn, Urbilder des Seins sichtbar zu machen. Bei Holderlin ver-
bindet sich die Verehrung der gottlichen Wirklichkeit in einziger Weise mit der
Sprache der Erschiitterung. Darum ist er heute wie kein anderer allen vernchmlich,
den Erben des barocken Empfindens und denen, die es in sich iiberwinden.

Aber «des Schonen sind die Menschen selten fihig, 6fters des Guten», wie Goethe
in den «Wanderjahren» sagt. So wurde aus der Frommigkeit der Klassik die blofle
Regel des Klassizismus, die so gut gemeint und der Klassik so fremd war. Nur die
wenigen und einsamen grofien Dichter im Jahrhundert Goethes bewahrten das
Schone und Winckelmanns Erbe, bis seit 1890 neben dem spiten Impressionismus
geistige Bewegungen sichtbar wurden, die sich entschieden abwandten von der
barocken und romantischen Religiositit der Erschiitterung zur Verehrung der wirk-
lichen Michte. Stefan George begann und beschritt am folgerichtigsten den Weg, die
Gestalt auf immer neuen Stufen umreiflend, bis sie ihm auf der Hohe des Lebens
vollkommen entgegentrat. Er fand den Fuflbreit festen Boden, auf den er sein
Reich griindete, und wurde wie kein anderer mifiverstanden, weil weder die spiten
Romantiker und Impressionisten noch gar die Naturalisten eine solche vollige Um-
kehr auch nur ahnen konnten.

Andere geistige Bewegungen aber wandten sich von der barocken und roman-
tischen Haltung ebenso entschieden ab, wenn sie auch nicht ohne ein Riickgreifen
auf Vergangenes auskamen. Die Benediktiner verzichteten auf alle barocke und
romantische Pracht des Kultes und wandten sich zu altchristlichen Formen der
Verehrung in Kirchenbau und gregorianischem Choral, Die protestantische Theologie
beruft sich nicht mehr auf das Erleben des Gottlichen, sondern auf die Wirklichkeit
der Offenbarung. Was am Expressionismus bleiben wird, ist ein neues Bemiihen um
Grundformen des Seins, am reinsten und kiithnsten in Franz Marcs Tierbildern. Die
neue Bliite des plastischen Schaffens seit Maillol und Lehmbruck wuchs aus ver-
wandtem Boden eines Sinnes fiir das Sein, im Gegensatz zu Rodins Meisterung der
Erscheinung. Selbst in vielen Zweigen der Wissenschaft ist ein neuer Sinn fiir die
Gestalt erwacht; jedenfalls die Kritik an der seitherigen Zerspaltenheit und Ver-
cinzelung nicht mehr selten,

Es ist an der Zeit, einmal das Gemeinsame an diesen Wandlungen zu erkennen,
denn Kultur besteht in einer gewissen Uebereinstimmung von Wertungen in Bild
und Wort. Man wird die Zersplitterung und Schwiche im Lager des Geistes nur
iberwinden, wenn man das Gemeinsame erkennen lernt, ohne das Eigene zu ver-
wischen.

Den Anlaff zu solchen Uecberlegungen gaben Urteile, die iiber einen jiingst
erschienenen Gedichtband zu lesen waren: Robert Boehringers «Sang der Jahre»!.
Diese Verse sind so sehr Beschreibung des Wirklichen, so fern jeder rauschhaften
und unendlichen musikalischen Seelenbewegung, die viele heute allein als Lyrik

! Robert Boehringer, Sang der Jahre. Basel 1944. Auslieferung Buchantiquariat Ester Burdshardr,
Basel, Petersgraben 73.

637



gelten lassen, dafl manche kithne Wendung schon als undichterisch verworfen wurde,
die einem anderen als wahrer Gliicksfund erscheint.

Manche kannten Robert Boehringer vom Roten Kreuz als Begriinder und Leiter
des Verein‘gten Hilfswerkes fiir die Zivilbevolkerung; manche von seinen Ver-
offentlichungen der Bildnisse Homers und Platons, Biichern, die immer ein Vorbild
bleiben werden. Wenige aber kannten ihn als Dichter, und doch sind jene anderen
Arbeiten nur der Werktag des Dichters, wenn auch tief bezeichnend fiir ein Dichter-
tum, das nicht aus der Welt flieht, sondern sie gestaltend verwandelt, wie dies erst
durch George, den Lehrer und Freund Boehringers, wieder moglich geworden ist.
Nur ein Dichter vermochte das «Antlitz des Genius» zu schildern wie es Boehringer
gelang, im «Ewigen Augenblick» Worte und Gebirden Georges festzuhalten?, den
Briefwechsel von George und Hofmannsthal so herauszugeben oder «Das Leben von
Gedichten» zu schildern. Gedichte Boehringers aber waren bisher nur in der
neunten bis zwolften Folge der Blitter fiir die Kunst verdffentlicht, von 1910 bis
1918. Unter den Dichtungen der jiingeren Freunde Georges lasen und liebten wir
sie seit je am meisten, neben denen des Sternwandel- und des Daviddichters, beson-
ders jene unvergeflliche Schilderung der «Heimat»:

Der siebte tag hebt an mit lobgebeten,
Hinunter rufen bis ins trinental

Vom holzbalkon am stadtturm die trompeten
Ins frithlicht glitzernd jubelnd den choral.

Dem tor entstromen frohgeputzte eiler,

Zum baumgut und zum wingert iiberm hang
Am roten steinbruch hin zum nachbarweiler
Schlingt zwischen hiigelfeldern sich ihr gang.

In solchem garten steht die reine stele
Des Dichters, dessen leben uns beschimt,

Dort wuchs die unermiidlich Grofle Seele
Und Jener der um Hermann sich gegrimt.

Du bist die heimat, fruchtbeladnes Schwaben,
Dein alter boden schmerzhaft umgehackt
Trigt wieder schone dunkelbraune knaben,
Sie trten trauben bis zum schenkel nackt.

Nun ist, finfundzwanzig Jahre nach der zwdlften Folge, der erste eigene Gedicht-
band Boehringers erschienen, benannt im Anklang an Verse aus dem «Siebenten

Ring», dem auch das Motto entnommen ist, das den Band ganz durchtdnt, von der
Siifle des Lebens am Rand des Todes:

Und schlingt das dunkel uns und unsre trauer
Eins das von je war — keiner kennt es — wihret
Und blum und jugend lacht und sang erklingt.

Die Zahl der Gedichte ist gegeniiber den aus den Blittern bekannten etwa um
das Sechsfache vermehrt, und von der Erweiterung des inneren Ausmafles zeugt
schon die Anlage des Ganzen. Der Band ist in siebzehn Gedichtkreise gegliedert,
von denen die ersten sieben den letzten sieben gegeniiberstehen, wihrend die drei

2 Auslieferung ebenda.

638



mittlern verbinden, sammeln, nach vorwirts und riickwirts deuten. Die ersten
sieben Kreise lassen erkennen, wie die Gestalt dieses Dichters reifte. Die letzten
sieben schildern Begegnungen des reifen Mannes, sein Leben mit Frau und Kind. Die
Anordnung bewahrt also etwas von der Zeitfolge der Entstehung, wenn auch manches
Gedicht der reifen Jahre seines Inhalts wegen in den ersten Kreisen eingereiht sein
diirfte,

Die sieben Kreise der zweiten Hilfte des Buches schildern das geformte Leben
des reifen Mannes mit einem neuen, schlichten Reichtum des Sagens, in dem der
Dichter vielleicht seine eigenste, jedenfalls eine neue Sprache gewonnen hat. Auf
die kiihnen Fiigungen und Bilder der frithen Kreise, auf die Eroberung der neuen
Wirklichkeit folgt ein Beschreiben reifen Lebens, das leuchtende und reine Bilder
aus dem dumpfen Stoff des schwer getragenen, edel gefithrten Daseins hebt. Die
Grundhaltung des Dankes an den Erwecker, der frommen Gestaltung des Lebens
bleibt. Ganz verindert ist aber das Sagen. Der Stil der reifen Gedichte ist die
Ueberraschung des Buches. Er fiihrt hinweg von der Art der Blitter fiir die Kunst,
weil jeder Zeitlauf seinen eigenen Ausdruck verlangt, und ist doch undenkbar ohne
das grofle Vorbild. Wir kennen andere Gedichte, die den Stil der «Blitter» strenger
weiterfiihren, aber man darf diesen neuen das Recht auf ihre Art nicht abstreiten,
weil sie das ganz sind, was sie sind.

Es kennzeichnet ihren eigensten Stil, dafl sich meist an Menschen, Werken,
seltnen Wortfiigungen die dichterische Vorstellung entziindet. Die reiche und doch
ganz dichte und bestimmte Form der Aussage verfiigt iiber die Mittel der neuen
Gegenstindlichkeit, wie jeder Dichter mit der Sprache seiner Tage schaltet und sie
auf neue Hohe hebt.

Auch das Alltiglichste wird durchglitht vom Adel einer groflen Seele, durchformt
aus der Mitte eines Lebens von heute seltener Geschlossenheit. Nie wird der Um-
gang mit Werken den mit ihrem Schopfer ersetzen. Aber hier darf man sagen, dafl
Werk und Schopfer gleich vollkommen geformt sind. Das ist freilich nicht zeit-
gemif} und erschwert vielen das Mitempfinden.

Steigen andere Dichter von vielen Erlebnissen, die untereinander nicht oder nicht
sichtbar zusammenhingen, auf zu groflen und bestimmenden Formen — so war
es diesem vergonnt, in der Fiihrung seines Meisters mit Urbildern zu beginnen und
von ihnen aus die Fiille des Lebens bildend zu durchdringen. Die Sprache Boeh-
ringers war immer einfacher gewesen als die seines Lehrers.

Dieser hatte die Worte erst aus ihren gewdhnlichen Verbindungen l&sen miissen,
um ihnen ihre ganze Kraft zuriickzugeben. Wer durch diese Schule gegangen ist,
hat diese schwere Aufgabe nicht mehr und steht vor einer anderen Gefahr: dafl ihm
das Spiel mit der Sprache zu leicht wird. Bei Bochringer gab es dies nie: zu eigen-
artig ist seine Gestalt, zu schiicht das Gewand seiner Sprache, die sich ihm anschmiegt
ohne allen kiinstlichen Zuschnitt,

Hatte frither die Macht der Urbilder noch manche Dunkelheit gefordert, so sind
die spitesten Gedichte von der vollkommensten Einfachheit, so nahe an den Dingen
wie wir es im Deutschen nur von einigen Gedichten Mdorikes kannten.

Wir wollen dieses Werk nicht {iberschitzen, weil wir es lieben. Andere Dichter
haben ecine reichere und urspriinglichere Phantasie, schaffen selbstindiger und kiihner
eine eigene Welt. Die Wirklichkeit mancher Bilder mag den Horer nicht ganz iiber-
zeugen. Aber in all diesen Versen ist kein blofles Suchen, kein leerer Reim, keine
matte oder falschgegriffene Wendung, die erst durch das Erleben des Ganzen miifite
gerechtfertigt werden. Bei aller Schwermut ist die Haltung von einer gleichmifigen,
unerschiitterlichen Sicherheit, wihrend sein Meister sich einst von Werk zu Werk
weitergekimpft hatte. Boehringer eroberte nicht eine neue Welt, sondern bildete
die gewonnene durch, mit jenem «Klaren Genieflen», das einst die Blitter fiir die
Kunst gelehrt hatten.

639



Man scheut sich, aus den spiten Gedichten einzelnes herauszugreifen. Nur auf
eines sei noch hingewiesen, das zu den Betrachtungen des Eingangs zuriickfiihrt. Man
glaubte, der Weltfrommigkeit dieses Bandes die christliche als die wahre gegeniiber-
stellen zu sollen. Ob in solcher Hohe des Bildens nicht alle dogmatischen Streitig-
keiten einer Achtung weichen sollten, die nichts von der eigenen Form aufzugeben
braucht? Ob hier nicht alle Vorstellungen durchsichtig werden, mit denen Menschen
versuchen, das Gottliche zu fassen? Manche Gedichte zeigen, wie in diesem Dichter
christliche Vorstellungen leben, die er von dogmatischer Erstarrung in ihren wahren
Lebenssinn zuriicksenkt. Aber besser als Ueberlegungen zeugen davon Verse, in
denen er seines Kindes «Frage vor dem Einschlafen» aufnimmt:

Ob gott das einzelne gebet vernimmt

In jeder sprache wo wann angestimmt,

Ob ein gewirr zu seinen fernen dringt,

Er auch ein kind hort, das im dunkeln singt?

In den Gedichten an Kinder mufl auch der das Urspriingliche spiiren, der zuerst
in diesem Buch nur Bildung zu finden glaubt.
Wie dem Kind, an das die folgenden Zeilen gerichtet sind, wird es manchem
Leser ergehen:
Einst wirst du die verblafiten linien lesen
Dann weht ein hauch dich an, weckt ein erinnern
An eines andern sein in deinem wesen,
Der geht mit dir und wohnt in deinem innern.

K. FRIEDRICH

640



	Kleine Rundschau

