
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 10

Artikel: Marxismus und Existentialphilosophie : ueber den internationalen
philosophischen Kongress in Rom

Autor: Grassi, Ernesto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARXISMUS UND EXISTENTIALPHILOSOPHIE

Ueber den internationalen philosophischen Kongreß in Rom

VON ERNESTO CRASSI

MACHT DER PHILOSOPHIE?

Vom 15. bis zum 20. November hat in der Plenaraula des italienischen

Senats — der noch sub judice steht, bis die Konstituante über
sein endgültiges Schicksal entscheiden wird — der internationale
philosophische Kongreß, an dem siebzehn Länder vertreten waren, getagt.
Dieser Kongreß hat die Veranstalter vor merkwürdige Tatsachen
gestellt: vor allem überraschte der unerwartete Andrang des Publikums.
Die über neunhundert verschickten Einladungen genügten in keiner
Weise, und die Polizei mußte vor dem Haupteingang des Senats zweimal

einschreiten, um die drängende Menge der nicht eingeladenen
Zuhörer zurückzuhalten. Sollten vielleicht alle Italiener Philosophen
geworden sein, oder wie ist diese Tatsache sonst zu erklären, da doch

gewöhnlich ein philosophischer Kongreß einen zünftigen, exklusiven
Charakter hat?

Eine weitere völlig neue Tatsache besteht wohl darin, daß in den
ehrwürdigen Räumen des Vatikans der Papst einem Teil der
Kongreßteilnehmer eine dreiviertelstündige Rede über Existentialphilosophie
hielt, eine Rede, die am nächsten Tag offiziell im «Osservatore
romano» in extenso wiedergegeben wurde. Es war gewiß das erstemal,
daß in jenen klassischen Räumen die deutschen Ausdrücke der
Existentialphilosophie wie «Geworfenheit», «Befindlichkeit» aus dem
Munde des Oberhauptes der Christenheit zu hören waren. Das päpstliche

Urteil über bestimmte existentialistische Richtungen war sehr

streng und voller Besorgnis.
S nd diese Tatsachen nur durch den modischen Charakter der

Existentialphilosophie zu erklären, oder entspringen sie einem tieferen Grund,
der für die geistige Situation unseres Zeitalters bestimmend ist? Im
Jahre 1842 schrieb K.Marx einen berühmten Aufsatz in der
«Rheinischen Zeitung» über die Berechtigung, philosophische Fragen vor
einem breiteren Publikum zu erörtern, und er bemerkte: «Die
Philosophie wird in die Welt eingeführt von dem Geschrei ihrer Feinde,
welche die innere Ansteckung durch den wilden Notruf gegen die

6 l s



Feuersbrunst der Idee verraten.» Woraus entspringt also das Interesse
des Publikums für philosophische Fragen, wie sie im Kongreß behandelt

wurden?

ITALIENISCHER KOMMUNISMUS UND
EXISTENTIALPHILOSOPHIE

Um die Eigenart dieses Kongresses zu charakterisieren, muß noch
auf folgende Tatsachen hingewiesen werden: An der Erörterung des

ersten Themas «Der historische Materialismus» waren die offiziellen
Vertreter des italienischen Kommunismus beteiligt: Banfi (Ordinarius
für Philosophie, Universität Mailand), der über Geschichte und
historischen Materialismus sprach; Deila Volpe (Ordinarius für Philosophie,
Universität Messina), der über die marxistische Kritik der
Staatsphilosophie berichtete; Aron (Frankreich), dessen Thema «La
rationalisation du socialisme de K. Marx» lautete; Spirito (Universität
Rom, «Ii pensiero italiano di fronte al materialismo storico») und
Julien Benda («Critique du matérialisme historique et de la dialectique
matérialiste») brachten wohl die geistigen Gegensätze, die innerhalb
dieses Fragenbereichs sich ergeben, zum Ausdruck. Das Referat von
Santayana (USA., «Some corrolaires of materialism») konnte die

Gegensätze auch nicht aufheben.
So führte das politische Problem zur philosophischen Diskussion

des zweiten Themas, dem «Existentialismus»; dieser Uebergang wurde
von Szilasi (Ungarn) mit seiner wichtigen Rede «Vers une analyse
existentialiste du matérialisme historique», und von Grassi («Marxismus

und Existentialismus») durchgeführt. Schon nach den ersten Reden

von G. Marcel («Les preuves et les témoignages: catégories existentielles

priviligées») und Benda («Réflexion sur la philosophie du
désespoir») zeigten sich auf dem Gebiet der Existentialphilosophie die
verschiedenen, unüberwindlichen Fronten: einerseits der sogenannte
linke Flügel der Existentialisten mit ihrem Leader Sartre, die von
ihren Gegnern als Vertreter der «Philosophie du désastre» bezeichnet
wurden, anderseits der rechte Flügel der Existentialisten, die den
größten Wert darauf legten, zu betonen, daß sie mit den «Sartristen»
nichts gemeinsam haben: so Marcel D'Ors (Spanien, «Metaphisica del
Ser y metaphisica del Germen»), Rieger (Tschechoslowakei, «Les bases

existentialistes de la philosophie») und endlich die ausgesprochenen
Kritiker des Existentialismus wie Blondel («L'existentialisme est une
philosophie véritable?») und Nyman (Schweden). Auch auf diesem
Gebiet haben wohl die wichtigen Reden und Referate von Bréhier
(«L'existentialisme et le problème de l'universel»), Jankelevitch («La
déception: essai sur la mytoienneté de la créature»), Bayer («Existen-

6 l 9



tialisme et operativité»), Geroult («Pascal et la tradition
philosophique»), Gonseth («La pensée scientifique est-elle pour ou contre
les philosophies nouvelles?»), Kereny («Mythologische Archetypen der
menschlichen Existenz») und Bally («Das Problem der Zeitlichkeit»)
die Gegensätze nicht vermindern können, sondern sie haben die Fülle
der Probleme nur noch mehr ins Licht gerückt.

UEBERWINDUNG DES SCHWEIGENS

Es muß wohl noch darauf aufmerksam gemacht werden, daß die
amerikanischen Besetzungsmächte ihr Interesse für das
Wiederzustandekommen europäischer Gespräche dadurch bewiesen haben,
daß sie dem Rektor der Universität Marburg, Prof. Ebbinghaus, und
dem Rektor der Universität Frankfurt, Prof. Hallstein, sowie dem
Dekan der Naturwissenschaftlichen Fakultät der Universität Frankfurt,

Prof. Hartner, die Möglichkeit gaben, sich am Kongreß zu
beteiligen, während man auf die Anwesenheit von Prof. Guardini
(französische Zone) verzichten mußte. Es war das erstemal nach dem Kriege,
daß die Deutschen an einem internationalen Treffen teilnahmen. Die
Motive dieses Kongresses hat Prof. Castelli in Gegenwart des italienischen

Erziehungsministers, der der Ehrenpräsident war, am Ende des

Kongresses folgendermaßen zusammengefaßt: «Die gegenwärtige
europäische Krise entspringt dem Mangel an Glauben, was sich vor allem
im erstickenden Schweigen ausdrückt, das seit Kriegsende über uns
lastet, einem Schweigen, das weder vom Geschrei politischer noch
wirtschaftlicher Kreise gebrochen wird. Hier in Rom hat man zum erstenmal

nach dem Kriege versucht, an Stelle des «vincere» (siegen) ein
«con-vincere», ein «Mit-siegen», das zugleich ein «Ueberzeugen» ist,
zu setzen und man hat, indem man dieses lastende Schweigen brach,
zugleich anerkannt, daß «der Andere» in einem Gespräch unersetzlich

ist.»
Da eines der Themata des Kongresses der Existentialismus war, so

mag es wohl nicht ganz unangebracht erscheinen, an die besondere,
rein menschliche Situation zu erinnern, in der er stattgefunden hat:
es war für die meisten ausländischen Gelehrten das erstemal, daß sie

nach dem Kriege wieder in Rom weilten. Nun wirkte auch der Zauber
der Stadt, sei es durch die Unmittelbarkeit des italienischen Volkes —
die wohl im Grunde durch den Krieg unberührt geblieben ist —, sei

es durch das Zusammensein in den Osterien, wo beim Essen und
Trinken jeder Klassenunterschied verschwindet, sei es durch die
Tatsache, daß ein Botschafter, der zugleich Philosoph war — Jacques
Maritain —, die Kongreßteilnehmer zu sich einlud, sei es endlich, daß

6 2 0



die im Kongreß sich manifestierenden Gegensätze zwischen Kommunisten

und Antikommunisten, zwischen Existentialisten, die die
Auflösung der Tradition bewirken, und denen die sich gegen jeden Nihilismus

und Relativismus wehren, auf einem durch die Tradition
geweihten Boden stattfand.

MARXISMUS UND EXISTENTIALISMUS

Wollen wir, wenigstens andeutungsweise, auf das Sachliche
eingehen und ein gewisses Fazit des Kongresses ziehen, so müssen wir vor
allem fragen: Wie kommt es, daß hier zwei an sich scheinbar so
verschiedene Themen wie Existentialphilosophie und Marxismus zur
Diskussion gestellt wurden? Besteht zwischen ihnen irgendeine
Beziehung? Für das Verständnis der philosophischen und politischen
Situation Italiens ist es vielleicht aufschlußreich, zu erwägen, von
welchen philosophischen Problemen aus und aus welcher Beurteilung
der heutigen geistigen Lage Europas wir Organisatoren des Kongresses
zur Wahl dieser Themata gelangten.

Der Erfolg des Kongresses, sowohl im Hinblick auf die Beteiligung
des Publikums als auf die Diskussionen, die in den verschiedensten
Kreisen ausgelöst wurden, scheint weder zufällig, noch kann man ihn
einem rein «modischen» Interesse zuschreiben. Die gegenwärtige
geistige Haltung scheint — wenn auch unter ganz anderen Umständen
— derjenigen, die wir in der ersten Hälfte des vorigen Jahrhunderts
nach dem Zusammenbruch des deutschen Idealismus antreffen, sehr
ähnlich. Der Hegeische Idealismus war damals der letzte große Versuch,

die Wirklichkeit und das menschliche Dasein in seiner Geschichtlichkeit

zu deuten. Schon gleich nach Hegels Tod begann die Reaktion.
Die Naturwissenschaften sprengten durch ihren Auftrieb die aprioristi-
schen Deduktionen des Panlogismus und suchten ihre philosophische
Begründung in einer positivistischen oder materialistischen Auffassung
des Realen. Mit Kierkegaard wurde wiederum die logische Deduktion
des Wesens des Menschen gesprengt und der Rahmen für die
Erörterung der konkreten existentiellen Probleme, die sich nicht in rein
logischer Weise lösen lassen, skizziert. Die Voraussetzungen der
Existentialphilosophie in ihren verschiedenen Nuancierungen, von Sartres
«Philosophie du désastre» bis zu der ihr entgegengesetzten Ontologie
Heideggers, waren gegeben. Hegel hatte aber auch die Deutung der
menschlichen Geschichte und der verschiedenen Formen und Stufen
der Gesellschaft entworfen und eine logische, dialektische Erklärung
ihrer Momente gegeben. Da entstand von einer dritten Seite her die
Kritik an Hegel: das idealistische Gerüst, das das Werden der Ge-

62 1



schichte erklären sollte, wurde von Marx über Bord geworfen, denn es

schien ihm unnütz und zum Verständnis der Wirklichkeit nicht
notwendig. Wir erinnern hier an die berühmte Stelle des Briefes an seinen

Vater vom 10. November 1837: «Vom Idealismus... geriet ich dazu,
im Wirklichen selbst die Idee zu suchen Ich hatte Fragmente der
Hegeischen Philosophie gelesen Nun wollte ich noch einmal
hinabsteigen mit der Absicht, die geistige Natur ebenso notwendig, konkret

und festgegründet zu finden wie die körperliche, und nicht mehr
Fechtkünste zu üben.»

So erweisen sich nach dem Zusammenbruch des deutschen Idealismus
Existentialphilosophie und Marxismus als die zwei großen Versuche,
das Wesen des Menschen zu verstehen. Auch heute will der Mensch
nicht über abstrakte Erkenntnisprobleme Aeußerungen hören oder
Ausführungen folgen, die in pseudogelehrten geschichtlichen Darstellungen
die Ratlosigkeit des Vortragenden über die Fragen der Existenz
verbergen. Der Marxismus selbst war schon der Ausdruck des

Auseinanderbrechens der Welt einerseits in eine in sich einige Philosophie
(Hegel) und anderseits in eine ihr widersprechende und in sich
widerspruchsvolle Wirklichkeit. — Auch heute kann diese Spaltung nicht
auf irgendeine Inkonsequenz innerhalb der traditionellen Philosophie
zurückgeführt werden, und es ist falsch, den Versuch zu machen,
«durch ein Friedenstraktat mit den realen Bedürfnissen» eine äußerliche

Harmonie zwischen ihnen und der zünftigen Philosophie
anzustreben. Instinktiv sucht heute das Publikum seine geistigen Bedürfnisse
«auf einem anderen Element» zu befriedigen. Daher das Aufkommen
der Existentialphilosophie und anderseits des Marxismus, dessen

Bedeutung — mag man ihn auch bewerten wie man will — nun nicht
mehr in Frage zu stellen ist: denn der philosophische Marxismus hat
sich schon in eine Revolution verwandelt und ist einer der mächtigsten
Faktoren der Weltpolitik geworden. Vom italienischen Standpunkt
aus waren wir bei der Organisation des Kongresses überzeugt, daß der
Verzicht auf eine Diskussion der gewählten Themata Verrat an den

wichtigsten Aufgaben der Zeit bedeute, die hier ihre politischen und
philosophischen Wurzeln hat. Kann und will das abendländische
Denken einen Beitrag zu dieser Frage leisten?

«LA PHILOSOPHIE DU DÉSASTRE» UND
DIE MARXISTISCHE AUFGABE

Schon in den ersten Referaten häuften sich die Vorwürfe gegen den
französischen Existentialismus eines Sartre, Vorwürfe, in denen
Marxisten und Antimarxisten — wenn auch von verschiedenen Stand-

6 2 2



punkten ausgehend — sich einig waren. Dieser Existentialismus sei

Ausdruck einer Dekadenz der Philosophie, der epigonenhafte
Ausdruck des Bürgertums, das die eigene geistige Sterilität in einem scheinbar

philosophischen Gewand zu verbergen suche; er sei eine
Philosophie des Relativismus, des Nihilismus, der Angst als letzten
Ausdrucks einer Zivilisation, die schon an ihr Ende gelangt ist. Die
Mahnungen von Banfi, von Benda, von Bréhier, von Paillard gingen alle
auf dieses Ziel hin. Gegen den Existentialismus haben dann die
Marxisten den Anspruch erhoben, eine neue Auffassung des Menschen,
der Gesellschaft zu besitzen. Wann wird aber der Marxismus dieser

Aufgabe theoretisch gerecht? Marx hatte in seiner Auseinandersetzung
mit Hegel die idealistische Grundstruktur der dialektischen Erklärung
der menschlichen Geschichte als ein unnützes, starres Gerüst abgelehnt
und daher versucht, das Werden der Gesellschaft und so des Menschen
durch die immanenten Kräfte der Wirklichkeit zu deuten: er will —-

seinem Ausdruck nach — «im Wirklichen selbst die Idee suchen».

Die menschliche Gemeinschaft, das Sichgestalten der Klassen, die

Leistungen, die Werke und die Bemühungen, sie zu verwirklichen —
was wir arbeiten nennen —, entspringt dem Bedürfnis, einen ursprünglichen

Drang, eine Nötigung zu bewältigen. Schon der Grieche faßte
das Ergon, das Werk als das auf, was innerhalb bestimmter Grenzen
sich zeigt und so in seiner Endlichkeit sich offenbart; denn nur das,

was innerhalb klar verwirklichter Grenzen, Enden sich gestaltet, ist
konkret. Was ist nun die letzte Wurzel jener Nötigung, aus der das

soziale Werk zutage tritt? Ein solches Problem ist in seinem, letzten
Grund kein soziologisches, sondern ein metaphysisches, es betrifft das

Wesen des Menschen und das Sein, das sich ihm offenbart, es ist daher

nur als ontologische Frage zu erörtern. Die Beantwortung dieser Frage
muß vom Marxismus in Angriff genommen und als sein tiefstes
Bedürfnis anerkannt werden. Auch Lenin hatte die Untrennbarkeit der
ökonomischen Fagen und der Begriffe wie Arbeit, Produktion von
den philosophischen Problemen des Marxismus immer wieder
ausdrücklich betont. Das Problem vom Wesen des Menschen versucht aber

gerade auch der Existentialismus sielt zu stellen.

DAS PHILOSOPHISCHE PROBLEM

Dieser philosophische Kongreß hat nun noch einmal bewiesen, daß
heute unter Existentialphilosophie beinahe jede philosophische Ware
angeboten wird; man spricht sogar von einer existentialistischen Kunst
und — wie das Thema eines Referenten bewies — auch von einer
existentiellen Theologie. So zwingt schon eine oberflächliche Prüfung

623



aller dieser verschiedenen Richtungen, die französische Existentialphilosophie

von Heideggers Lehre des Seins zu trennen. Welche
Beziehung besteht aber dann sachlich zwischen Existentialphilosophie
und Marxismus?

Wollen wir die Begriffe auch nur annähernd klären, ohne uns in
gelehrten Erörterungen zu verlieren, so müssen wir darauf hinweisen,
daß die Erhellung vom Wesen des Menschen und solcher Begriffe wie
Arbeit, Klasse, Gesellschaft nur dann erreicht werden kann, wenn man
zur Aufdeckung der ursprünglichen Wurzel des Menschlichen gelangt,
die unzweifelbar und notwendig ist. In dieser Hinsicht ist das

Problem des Marxismus, vom rein philosophischen Standpunkt aus

gesehen, ein methodologisches, das heißt es geht hier darum, wie das

Wesen des Menschen und seiner Geschichtlichkeit ursprünglich erhellt
werden kann. Welcher Kern darf aber wirklich als das Ursprüngliche,
als das Erste angesehen werden, wodurch wir unsere Begriffe
bestimmen und woraus wir unsere Geschichtlichkeit erklären können?
Schon Descartes hatte darauf hingewiesen, daß jeder Gegenstand —
sei er sinnlich oder rational (wie die Grundprinzipien und Gesetze der
Mathematik oder Geometrie als Gegenstände des Denkens) — uns von
einem verführenden Geist möglicherweise vorgetäuscht werde.
Dagegen kann kein Geist, auch und gerade wenn er uns täuscht, bewirken,
daß im vollziehenden Akt unseres Unterscheidens wir nicht existieren.
Also nur im konkreten Vollzug des Scheidens, des Trennens, des

Abgrenzens und daher des Offenbarens (entweder durch die Sinne oder
durch das Denken), in dem unser Existieren gründet, enthüllt sich der
unanzweifelbare Kern unseres Seins. Die Klärung eines solchen existentiellen

Kerns ist eine transzendentale Lehre des Seins, denn sie
erforscht die Bedingungen des Sich-Zeigens des Seins und des Menschen
in seiner konkreten Geschichtlichkeit. Insofern der Marxismus den
Anspruch macht, auch eine Erklärung der Geschichtlichkeit des Menschen

zu geben, muß er zur Erörterung dieser philosophischen, ja
transzendentalen Fragen gelangen. Ein solches existentielles Problem
bietet die philosophische Grundlage, auf der das Problem des dialektischen

Marxismus als Ontologie und die Frage des historischen
Materialismus diskutiert werden müssen. Von der Ueberzeugung
getragen, daß von europäischer Seite aus nur auf diese Weise die
Diskussion des Marxismus vollzogen werden kann, wurde in diesem

Kongreß die Wahl der Themata «Historischer Materialismus» und
«Existentialismus» getroffen.

624


	Marxismus und Existentialphilosophie : ueber den internationalen philosophischen Kongress in Rom

