Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 10

Artikel: Marxismus und Existentialphilosophie : ueber den internationalen
philosophischen Kongress in Rom

Autor: Grassi, Ernesto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758545

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARXISMUS UND EXISTENTIALPHILOSOPHIE

Ueber den internationalen philosophischen KongrefS in Rom

VON ERNESTO GRASSI

MACHT DER PHILOSOPHIE?

Vom 15. bis zum 20. November hat in der Plenaraula des italieni-
schen Senats — der noch sub judice steht, bis die Konstituante iiber
sein endgiiltiges Schicksal entscheiden wird — der internationale philo-
sophische Kongref}, an dem siebzehn Linder vertreten waren, getagt.
Dieser Kongrel§ hat die Veranstalter vor merkwiirdige Tatsachen ge-
stellt: vor allem {iberraschte der unerwartete Andrang des Publikums.
Die tiber neunhundert verschickten Einladungen gentigten in keiner
Weise, und die Polizei muflte vor dem Haupteingang des Senats zwei-
mal einschreiten, um die dringende Menge der nicht eingeladenen
Zuhorer zurlickzuhalten. Sollten vielleicht alle Italiener Philosophen
geworden sein, oder wie ist diese Tatsache sonst zu erkldren, da doch
gewohnlich ein philosophischer Kongref} einen ziinftigen, exklusiven
Charakter hat?

Eine weitere vollig neue Tatsache besteht wohl darin, dafl in den
ehrwiirdigen Rdumen des Vatikans der Papst einem Teil der Kongref3-
teilnehmer eine dreiviertelstiindige Rede iiber Existentialphilosophie
hielt, eine Rede, die am nidchsten Tag offiziell im «Osservatore
romano» 1n extenso wiedergegeben wurde. Es war gewifl das erstemal,
dafl in jenen klassischen Riumen die deutschen Ausdriicke der Exi-
stentialphilosophie wie «Geworfenheit», «Befindlichkeit» aus dem
Munde des Oberhauptes der Christenheit zu hdren waren. Das papst-
liche Urteil iiber bestimmte existentialistische Richtungen war sehr
streng und voller Besorgnis.

S'nd diese Tatsachen nur durch den modischen Charakter der Existen-
tialphilosophie zu erkldren, oder entspringen sie einem tieferen Grund,
der fiir die geistige Situation unseres Zeitalters bestimmend ist? Im
Jahre 1842 schrieb K. Marx einen beriihmten Aufsatz in der «Rhei-
nischen Zeitung» tiber die Berechtigung, philosophische Fragen vor
einem breiteren Publikum zu erortern, und er bemerkte: «Die Philo-
sophie wird in die Welt eingefithrt von dem Geschrei ihrer Feinde,
welche die innere Ansteckung durch den wilden Notruf gegen die

618



Feuersbrunst der Idee verraten.» Woraus entspringt also das Interesse
des Publikums fiir philosophische Fragen, wie sie im Kongref behan-
delt wurden?

ITALIENISCHER KOMMUNISMUS UND
EXISTENTIALPHILOSOPHIE

Um die Eigenart dieses Kongresses zu charakterisieren, mufl noch
auf folgende Tatsachen hingewiesen werden: An der Erdrterung des
ersten Themas «Der historische Materialismus» waren die offiziellen
Vertreter des italienischen Kommunismus beteiligt: Banfi (Ordinarius
fiir Philosophie, Universitdt Mailand), der iiber Geschichte und histo-
rischen Materialismus sprach; Della Volpe (Ordinarius fiir Philosophie,
Universitit Messina), der iiber die marxistische Kritik der Staats-
philosophie berichtete; Aron (Frankreich), dessen Thema «La ratio-
nalisation du socialisme de K. Marx» lautete; Spirito (Universitit
Rom, «Il pensiero italiano di fronte al materialismo storico») und
Julien Benda («Critique du matérialisme historique et de la dialectique
matérialiste») brachten wohl die geistigen Gegensitze, die innerhalb
dieses Fragenbereichs sich ergeben, zum Ausdruck. Das Referat von
Santayana (USA., «Some corrolaires of materialism») konnte die
Gezensitze auch nicht aufheben.

So fiihrte das politische Problem zur philosophischen Diskussion
des zweiten Themas, dem «Existentialismus»; dieser Uebergang wurde
von Szilasi (Ungarn) mit seiner wichtigen Rede «Vers une analyse
existentialiste du matérialisme historique», und von Grassi («Marxis-
mus und Existentialismus») durchgefiihrt. Schon nach den ersten Reden
von G. Marcel («Les preuves et les témoignages: catégories existen-
tielles priviligées») und Benda («Réflexion sur la philosophie du dés-
espoir») zeigten sich auf dem Gebiet der Existentialphilosophie die
verschiedenen, uniiberwindlichen Fronten: einerseits der sogenannte
linke Fliigel der Existentialisten mit ithrem Leader Sartre, die von
ithren Gegnern als Vertreter der «Philosophie du désastre» bezeichnet
wurden, anderseits der rechte Fliigel der Existentialisten, die den
grofiten Wert darauf legten, zu betonen, daf} sie mit den «Sartristen»
nichts gemeinsam haben: so Marcel D’Ors (Spanien, «Metaphisica del
Ser y metaphisica del Germen»), Rieger (Tschechoslowakei, «Les bases
existentialistes de la philosophie») und endlich die ausgesprochenen
Kritiker des Existentialismus wie Blondel («L’existentialisme est une
philosophie véritable?») und Nyman (Schweden). Auch auf diesem
Gebiet haben wohl die wichtigen Reden und Referate von Bréhier
(«L’existentialisme et le probléeme de 'universel»), Jankelevitch («La
déception: essai sur la mytoienneté de la créature»), Bayer («Existen-

519



tialisme et operativité»), Geroult («Pascal et la tradition philo-
sophique»), Gonseth («La pensée scientifique est-elle pour ou contre
les philosophies nouvelles?»), Kereny («Mythologische Archetypen der
menschlichen Existenz») und Bally («Das Problem der Zeitlichkeit»)
die Gegensitze nicht vermindern konnen, sondern sie haben die Fiille
der Probleme nur noch mehr ins Licht gertickt.

UEBERWINDUNG DES SCHWEIGENS

Es mufl wohl noch darauf aufmerksam gemacht werden, dafl die
amerikanischen Besetzungsmichte ihr Interesse fiir das Wieder-
zustandekommen europdischer Gespriache dadurch bewiesen haben,
dafl sie dem Rektor der Universitit Marburg, Prof. Ebbinghaus, und
dem Rektor der Universitit Frankfurt, Prof. Hallstein, sowie dem
Dekan der Naturwissenschaftlichen Fakultdt der Universitait Frank-
furt, Prof. Hartner, die Moglichkeit gaben, sich am Kongrefy zu be-
teiligen, wahrend man auf die Anwesenheit von Prof. Guardini (fran-
z6sische Zone) verzichten muflte. Es war das erstemal nach dem Kriege,
dafl die Deutschen an einem internationalen Treffen teilnahmen. Die
Motive dieses Kongresses hat Prof. Castelli in Gegenwart des italieni-
schen Erziehungsministers, der der Ehrenprisident war, am Ende des
Kongresses folgendermafien zusammengefafit: «Die gegenwirtige euro-
paische Krise entspringt dem Mangel an Glauben, was sich vor allem
im erstickenden Schweigen ausdriickt, das seit Kriegsende tiber uns
lastet, einem Schweigen, das weder vom Geschrei politischer noch wirt-
schaftlicher Kreise gebrochen wird. Hier in Rom hat man zum ersten-
mal nach dem Kriege versucht, an Stelle des «vincere» (siegen) ein
«con-vincere», ein «Mit-siegen», das zugleich ein «Ueberzeugen» ist,
zu setzen und man hat, indem man dieses lastende Schweigen brach,
zugleich anerkannt, daf} «der Andere» in einem Gesprich unersetz-
lich ist.»

Da eines der Themata des Kongresses der Existentialismus war, so
mag es wohl nicht ganz unangebracht erscheinen, an die besondere,
rein menschliche Situation zu erinnern, in der er stattgefunden hat:
es war fur die meisten auslandischen Gelehrten das erstemal, dafl sie
nach dem Kriege wieder in Rom weilten. Nun wirkte auch der Zauber
der Stadt, sei es durch die Unmittelbarkeit des italienischen Volkes —
die woh! im Grunde durch den Krieg unberiihrt geblieben ist —, sei
es durch das Zusammensein in den Osterien, wo beim Essen und
Trinken jeder Klassenunterschied verschwindet, sei es durch die Tat-
sache, dafl ein Botschafter, der zugleich Philosoph war — Jacques
Maritain —, die Kongrefiteilnehmer zu sich einlud, sei es endlich, dafl

620



die im Kongref§ sich manifestierenden Gegensitze zwischen Kommu-
nisten und Antikommunisten, zwischen Existentialisten, die die Auf-
l6sung der Tradition bewirken, und denen die sich gegen jeden Nihilis-
mus und Relativismus wehren, auf einem durch die Tradition ge-
weihten Boden stattfand.

MARXISMUS UND EXISTENTIALISMUS

Wollen wir, wenigstens andeutungsweise, auf das Sachliche ein-
gehen und ein gewisses Fazit des Kongresses ziehen, so miissen wir vor
allem fragen: Wie kommt es, daf} hier zwei an sich scheinbar so
verschiedene Themen wie Existentialphilosophie und Marxismus zur
Diskussion gestellt wurden? Besteht zwischen ihnen irgendeine Be-
ziehung? Fiir das Verstindnis der philosophischen und politischen
Situation Italiens ist es vielleicht aufschlufireich, zu erwigen, von
welchen philosophischen Problemen aus und aus welcher Beurteilung
der heutigen geistigen Lage Europas wir Organisatoren des Kongresses
zur Wahl dieser Themata gelangten.

Der Erfolg des Kongresses, sowohl im Hinblick auf die Beteiligung
des Publikums als auf die Diskussionen, die in den verschiedensten
Kreisen ausgelost wurden, scheint weder zufillig, noch kann man ihn
einem rein «modischen» Interesse zuschreiben. Die gegenwirtige
geistige Haltung scheint — wenn auch unter ganz anderen Umstidnden
— derjenigen, die wir in der ersten Hilfte des vorigen Jahrhunderts
nach dem Zusammenbruch des deutschen Idealismus antreffen, sehr
dhnlich. Der Hegelsche Idealismus war damals der letzte grofie Ver-
such, die Wirklichkeit und das menschliche Dasein in seiner Geschicht-
lichkeit zu deuten. Schon gleich nach Hegels Tod begann die Reaktion.
Die Naturwissenschaften sprengten durch ihren Auftrieb die aprioristi-
schen Deduktionen des Panlogismus und suchten ihre philosophische
Begriindung in einer positivistischen oder materialistischen Auffassung
des Realen. Mit Kierkegaard wurde wiederum die logische Deduktion
des Wesens des Menschen gesprengt und der Rahmen fiir die Er-
orterung der konkreten existentiellen Probleme, die sich nicht in rein
logischer Weise 1osen lassen, skizziert. Die Voraussetzungen der Exi-
stentialphilosophie in ihren verschiedenen Nuancierungen, von Sartres
«Philosophie du désastre» bis zu der ihr entgegengesetzten Ontologie
Heideggers, waren gegeben. Hegel hatte aber auch die Deutung der
menschlichen Geschichte und der verschiedenen Formen und Stufen
der Gesellschaft entworfen und eine logische, dialektische Erklirung
ithrer Momente gegeben. Da entstand von einer dritten Seite her die
Kritik an Hegel: das idealistische Geriist, das das Werden der Ge-

621



schichte erkliren sollte, wurde von Marx tiber Bord geworfen, denn es
schien ithm unniitz und zum Verstindnis der Wirklichkeit nicht not-
wendig. Wir erinnern hier an die beriihmte Stelle des Briefes an seinen
Vater vom 10. November 1837: «Vom Idealismus . . . geriet ich dazu,
im Wirklichen selbst die Idee zu suchen ... Ich hatte Fragmente der
Hegelschen Philosophie gelesen . . . Nun wollte ich noch einmal hinab-
steigen . . . mit der Absicht, die geistige Natur ebenso notwendig, kon-
kret und festvegrundet zu finden wie die korperllche, und nicht mehr
Fechtkiinste zu tiben.»

So erweisen sich nach dem Zusammenbruch des deutschen Idealismus
Existentialphilosophie und Marxismus als die zwei groflen Versuche,
das Wesen des Menschen zu verstehen. Auch heute will der Mensch
nicht iiber abstrakte Erkenntnisprobleme Aeuflerungen horen oder Aus-
fithrungen folgen, die in pseudogelehrten geschichtlichen Darstellungen
die Ratiosigkeit des Vortragenden tiber die Fragen der Existenz ver-
bergen. Der Marxismus selbst war schon der Ausdruck des Ausein-
anderbrechens der Welt einerseits in eine in sich einige Philosophie
(Hegel) und anderseits in eine ihr widersprechende und in sich wider-
spruchsvolle Wirklichkeit. — Auch heute kann diese Spaltung nicht
auf irgendeine Inkonsequenz innerhalb der traditionellen Philosophie
zuriickgefiihrt werden, und es ist falsch, den Versuch zu machen,
«durch ein Friedenstraktat mit den realen Bediirfnissen» eine dufier-
liche Harmonie zwischen ihnen und der ziinftigen Philosophie anzu-
streben. Instinktiv sucht heute das Publikum seine geistigen Bediirfnisse
«auf einem anderen Element» zu befriedigen. Daher das Aufkommen
der Existentialphilosophie und anderseits des Marxismus, dessen Be-
deutung — mag man ihn auch bewerten wie man will — nun nicht
mehr in Frage zu stellen ist: denn der philosophische Marxismus hat
sich schon in eine Revolution verwandelt und ist einer der michtigsten
Faktoren der Weltpolitik geworden. Vom italienischen Standpunkt
aus waren wir bei der Organisation des Kongresses iiberzeugt, daf} der
Verzicht auf eine Diskussion der gewihlten Themata Verrat an den
wichtigsten Aufgaben der Zeit bedeute, die hier ihre politischen und
philosophischen Wurzeln hat. Kann und will das abendlindische
Denken einen Beitrag zu dieser Frage leisten?

«LA PHILOSOPHIE DU DESASTRE» UND
DIE MARXISTISCHE AUFGABE
Schon in den ersten Referaten hauften sich die Vorwiirfe gegen den

franzosischen Existentialismus eines Sartre, Vorwiirfe, in denen
Marxisten und Antimarxisten — wenn auch von verschiedenen Stand-

622



punkten ausgehend — sich einig waren. Dieser Existentialismus sei
Ausdruck einer Dekadenz der Philosophie, der epigonenhafte Aus-
druck des Biirgertums, das die eigene geistige Sterilitdt in einem schein-
bar philosophischen Gewand zu verbergen suche; er sei eine Philo-
sophie des Relativismus, des Nihilismus, der Angst als letzten Aus-
drucks einer Zivilisation, die schon an ihr Ende gelangt ist. Die Mah-
nungen von Banfi, von Benda, von Bréhier, von Paillard gingen alle
auf dieses Ziel hin. Gegen den Existentialismus haben dann die
Marxisten den Anspruch erhoben, eine neue Auffassung des Menschen,
der Gesellschaft zu besitzen. Wann wird aber der Marxismus dieser
Aufgabe theoretisch gerecht? Marx hatte in seiner Auseinandersetzung
mit Hegel die idealistische Grundstruktur der dialektischen Erklirung
der menschlichen Geschichte als ein unniitzes, starres Geriist abgelehnt
und daher versucht, das Werden der Gesellschaft und so des Menschen
durch die immanenten Krifte der Wirklichkeit zu deuten: er will —
seinem Ausdruck nach — «im Wirklichen selbst die Idee suchen».

Die menschliche Gemeinschaft, das Sichgestalten der Klassen, die
Leistungen, die Werke und die Bemiihungen, sie zu verwirklichen —
was wir arbeiten nennen —, entspringt dem Bediirfnis, einen urspriing-
lichen Drang, eine Notigung zu bewiltigen. Schon der Grieche fafite
das Ergon, das Werk als das auf, was innerhalb bestimmter Grenzen
sich zeigt und so in seiner Endlichkeit sich offenbart; denn nur das,
was innerhalb klar verwirklichter Grenzen, Enden sich gestaltet, ist
konkret. Was ist nun die letzte Wurzel jener Notigung, aus der das
soziale Werk zutage tritt? Ein solches Problem ist in seinem. lerzten
Grund kein soziologisches, sondern ein metaphysisches, es betrifft das
Wesen des Menschen und das Sein, das sich thm offenbart, es ist daher
nur als ontolozische Frage zu er6rtern. Die Beantwortung dieser Frage
mufl vom Marxismus in Angriff genommen und als sein tiefstes Be-
diirfnis anerkannt werden. Auch Lenin hatte die Untrennbarkeit der
okonomischen Fagen und der Begriffe wie Arbeit, Produktion von
den philosophischen Problemen des Marxismus immer wieder aus-
driicklich betont. Das Problem vom Wesen des Menschen versucht aber
gerade auch der Existentialismus sich zu stellen.

DAS PHILOSOPHISCHE PROBLEM

Dieser philosophische Kongre hat nun noch einmal bewiesen, dafl
heute unter Existentialphilosophie beinahe jede philosonhische Ware
angeboten wird; man spricht sogar von einer existentialistischen Kunst
und — wie das Thema eines Referenten bewies — auch von einer
existentiellen Theolozie. So zwingt schon eine oberflichliche Priifung

623



aller dieser verschiedenen Richtungen, die franzosische Existential-
philosophie von Heideggers Lehre des Seins zu trennen. Welche Be-
ziehung besteht aber dann sachlich zwischen Existentialphilosophie
und Marxismus?

Wollen wir die Begriffe auch nur annahernd kldren, ohne uns in
gelehrten Erorterungen zu verlieren, so miissen wir darauf hinweisen,
daf} die Erhellung vom Wesen des Menschen und solcher Begriffe wie
Arbeit, Klasse, Gesellschaft nur dann erreicht werden kann, wenn man
zur Aufdeckung der urspriinglichen Wurzel des Menschlichen gelangt,
die unzweifelbar und notwendig ist. In dieser Hinsicht ist das
Problem des Marxismus, vom rein philosophischen Standpunkt aus
gesehen, ein methodologisches, das heiflt es geht hier darum, wie das
Wesen des Menschen und seiner Geschichtlichkeit urspriinglich erhellt
werden kann. Welcher Kern darf aber wirklich als das Urspriingliche,
als das Erste angesehen werden, wodurch wir unsere Begriffe be-
stimmen und woraus wir unsere Geschichtlichkeit erkliren konnen?
Schon Descartes hatte darauf hingewiesen, dafl jeder Gegenstand —
sei er sinnlich oder rational (wie die Grundprinzipien und Gesetze der
Mathematik oder Geometrie als Gegenstande des Denkens) — uns von
einem verfithrenden Geist moglicherweise vorgetduscht werde. Da-
gegen kann kein Geist, auch und gerade wenn er uns tduscht, bewirken,
dafl im vollziehenden Akt unseres Unterscheidens wir nicht existieren.
Also nur im konkreten Vollzug des Scheidens, des Trennens, des Ab-
grenzens und daher des Offenbarens (entweder durch die Sinne oder
durch das Denken), in dem unser Existieren griindet, enthiillt sich der
unanzweifelbare Kern unseres Seins. Die Klirung eines solchen existen-
tiellen Kerns ist eine transzendentale Lehre des Seins, denn sie er-
forscht die Bedingungen des Sich-Zeigens des Seins und des Menschen
in seiner konkreten Geschichtlichkeit. Insofern der Marxismus den
Anspruch macht, auch eine Erklirung der Geschichtlichkeit des Men-
schen zu geben, mufl er zur Erdrterung dieser philosophischen, ja
transzendentalen Fragen gelangen. Ein solches existentielles Problem
bietet die philosophische Grundlage, auf der das Problem des dialek-
tischen Marxismus als Ontologie und die Frage des historischen
Materialismus diskutiert werden miissen. Von der Ueberzeugung ge-
tragen, dafl von europdischer Seite aus nur auf diese Weise die
Diskussion des Marxismus vollzogen werden kann, wurde in diesem
Kongrefl die Wahl der Themata «Historischer Materialismus» und
«Existentialismus» getroffen.

624



	Marxismus und Existentialphilosophie : ueber den internationalen philosophischen Kongress in Rom

