Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 10

Artikel: Uber den Wolf Solent von John Cowper Powys
Autor: Hesse, Ninon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758543

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DEN WOLF SOLENT VON
JOHN COWPER POWYS

VON NINON HESSE

Die Aktualitit dieses Buches' beruht auf der Fihigkeit des Autors,
das Leben scines Helden gegenstindlich und gleichzeitig mythisch
darzustellen. Dadurch werden seine Erlebnisse aus emner zufilligen
Wirklichkeit zu mythischer Giiltigkeit erhoben und die Sichtbar-
machung des Mythologems innerhalb der Realitit eines — nicht
gerade durchschnittlichen — mit allen sinnlichen Mitteln der Anschau-
ung dargestellten Lebens in unsrer Zeit (es mag die Zeit vor 1914
sein) ist es, die etwas geradezu Bestiirzendes und Erschiitterndes hat.

Denn nicht in prahistorischen Fernen, nicht in lingst vergangenen
goldenen oder silbernen Zeitaltern lebt der Held — und doch erlebt
er Menschen, Dinge, Situationen auf eine zwar individuelle, gleich-
zeitig aber giiltige Art, wie nur der es kann, welcher in dieser unserer
Welt nicht «Gast» ist, sondern ein Zuhause hat. Aber nicht die
Dichtung ist das Zuhause des Helden dieser Dichtung, sondern die
Lebensform der Mythologie ist seine Heimat.

Die Grundsituation des Helden, Wolf Solent, liegt zunichst in der
Polaritit zweier Gegensatze beschlossen, deren einen er selber in einem
durchaus privaten Sinn® «seine Mythologie» nennt, wihrend er den
andern mit «Fetischverechrung» bezeichnet. Diese «Mythologie»,
die ithn von jeder Aktivitidt entbindet, will er in seinem Leben um
jeden Preis bewahren. Aus ihr schopft er seine innere Kraft, seinen
personlichen Stolz, iiberhaupt die dominierende Illusion seines Lebens.

Die Empfindung, die er «Mythologie» nannte, war ein «Versinken
in seine Seele» (I, 19), und sie bestand «in einem gewissen Herauf-
beschworen einer unterbewufiten magnetischen Kraft auf die Ober-
fliche seines Geistes»; er hat dabei stets die «hochmiitige geistige Vor-
stellung» an einem Kampf zwischen «Gut» und «Bose» teilzunehmen.

So hat er, im Zuge nach Ramsgard fahrend, eine Vision vom
«ungeheuerlichen Gespenst der modernen Technik» — und er sieht in

! Das Original erschien 1929 bei Jonathan Cape, London. Zitiert wurde
nach der 1930 bei P.Zsolnay, Wien, erschienenen dreibindigen Ueber-
setzung von Richard Hoffmann.

2 (der sich also auch keineswegs mit unserem Begriff von Mythologie deckt)

600



seinem staubigen Abteil ein Abbild «des Erdenrundes», blutend, ge-
opfert, ausgehshlt, «erschaudernd unter der Last von Eisen und Stein»;
gleichzeitig mit dem Schaudern davor erlebt er aber eine Art berau-
schender «Erweiterung der Personlichkeit» dadurch, dafl er sich selbst
als etwas gleich einer demiurgischen Kraft denkt. Und indem er sich als
prihistorischen Riesen sicht (und gleichzeitig als die ihn beobachtende
Schlange), der neben dem Zug dahinliuft und mit der Maschine Schritt
hilt, scheint es thm, daf} er sie dadurch «iiberwindet». Denn von seiner
«Mythologie» fiihrt kein Weg zu irgendeiner Titigkeit. Er hat auch
keinen Ehrgeiz nach literarischem oder intellektuellem Wirken. Er hat
gearbeitet und ein eintdniges, geduldiges Leben gefithrt: Aber er war
dazu nur fihig gewesen, weil die «Mythologie» sein wirkliches Leben
war.

Diese von ihm mit «Mythologie» bezeichnete Versunkenheit,
Trance, Geistesabwesenheit, hat er seit Kindheitstagen geiibt und er
war darin von seinem Vater ernst genommen, von seiner Mutter
verspottet worden.

«Fetischverehrung» nennt er dagegen (I, 77) seine «normale» Ein-
stellung zum Leben, in den Stunden, da seine «Mythologie» ruhig
liegt.

«Es war eine Verehrung all der abgesonderten, mysteritsen lebenden
Seelen, denen er nahekam: der ,Seelen’ von Grisern, Biumen, Steinen,
Tieren, Vogeln, Fischen; der ,Seelen’ der Planetenkdrper und der
Korper von Minnern und Frauen; ja sogar der ,Seelen’ allerlei
unbelebter kleiner Dinge; der ,Seelen’ aller jener seltsamen chemischen
Verbindungen, die Hausern, Stadten, Orten, Landschaften eine lebende
Personlichkeit verleihen .. .»

Diese «Fetischverehrung» war nicht Liebe; denn Liebe war «besitz-
heischend», verlangte «gegenseitige Aktivitit», Verantwortlichkeit.
Wenn er Dinge oder Menschen beobachtete, verlor er alle Gedanken
an sich selbst, ihre Schonheit hielt thn in «magischer Verzauberung».
Eine Art «Vermengung von Vision und Sympathie» nennt er es selbst;
zwischen seiner Seele und der Seele dessen, was er betrachtete, «schien
eine schwankende und subtile Gegenseitigkeit hergestellt zu sein».

Zur «Fetischverehrung» gehsrt die Loslosung seines Geistes von den
«realistischen Wirklichkeiten». Er sehnt sich danach, sich zu verlieren,
in die «schlammduftende Dunkelheit hineinzufliefen». Er kann sich
so weit von dem Bewufltsein seiner eigenen Persinlichkeit 16sen, dafy
er davonzugleiten scheint, «fort aus seiner menschlichen Haut», «fort
aus den Grenzen des Lebens selbst» (II, 105). Am Abend der «Schul-
feier» blickt er auf dem Heimweg lange von einem grasigen Abhang
in die Dunkelheit, aus der sich der mystische Hiigel von Glaston-
bury emporreckte. Alle seine Qualen schrumpfen ein zu nichts.

601



Thm war, als wire er in eine Welt der Vegetation eingetreten, ohne
Menschen, Landtiere, Vogel, eine Welt von Saft und Feuchtigkeit, von
fallenden Blittern. Er seufzt befreit auf, beriihrt einige Stengel von
Schachtelhalmen: «Ah! wie sein menschliches Bewufitsein in jenes
versank, mit dem alles irdische Bewuf3tsein begonnen hatte!... Er
war ein Blatt unter Bldttern.» «Er war zuriickgesunken in den Schof}
seiner wahren Mutter . . .» (II, 312).

Er sieht in einer groflen Erlenwurzel, «die sich schlangengleich iiber
dem braunen Schlamm unterhalb der Uferbdschung wand», «ein Bild
seines eigenen insgeheimen Lebens», das sich seinen Weg «durch
tausend Hindernisse vorwirts zwang, der Befrelung entgegen, nach
der es lechzte» (I, 246).

Er geht einen schmalen, unbegangenen Pfad, iiber junge Nesseln
und alte Kletten (III, 104) und denkt, wie beladen ein solcher ver-
lassener Weg ist, mit einem geheimen, eigenen Leben. «Der Geist der
Erde rief zu ihm aus den griinen Trieben zu seinen Fiiflen.» Die
Befreiung, nach der sein insgeheimes Leben lechzte, war eine Art von
Ekstase, ein Sich-selbst-Verlieren, Untertauchen (I, 277).

Das Gegengewicht, das ithn davor beschiitzt, das Sich-Bewahren ist
die «Mythologie». Auf geheimnisvolle Weise ist die «Fetischverehrung»
mit der Atmosphire seiner Mutter verbunden wie die «Mythologie»
mit dem Bereich seines Vaters.

Angesichts der Schonheit — wie sie thm zum Beispiel im Betrachten
des Dachgewdlbes der Abtei von Ramsgard begegnet (I, 204), hat er
nicht das Gefiihl des Sich-verlieren-Wollens, nicht «daff seine Seele in
diese hochgewdlbten Schatten geschmolzen sei», sondern die Schonheit
gibt ihm, im Gegenteil, das Gefiihl, «der Kern seines Wesens» sei «ein
kleiner, harter, dunkler, runder Kristall®».

Aus dieser Grundsituation, die wir, manche Ziige vorwegnehmend
zu charakterisieren versuchten, hat thn ein Grund-Erlebnis gerissen,
ausgedriickt im «Gesicht von den Bahnhofstufen». Es war das Gesicht
eines Mannes, den Wolf Solent eines Tages — der dann sein Schicksals-
tag werden sollte — auf den Aufleren Stufen der Waterloo-Station
gesehen hatte. Das Leid auf diesem Gesichte war von solcher Art
gewesen, dafl er wuflte: Nichts konnte es jemals siihnen, keine
«sozialen Verbesserungen oder reformierenden Revolutionen» — es
war das Gesicht eines Mannes, «gegen den sich die Vorsehung gewendet
hatte» — «es war ein englisches Gesicht; und es war auch ein chine-
sisches, ein russisches, ein indisches Gesicht» (I, 11). Das Erlebnis des
unausloschlichen Leidens des Menschen hat Wolf Solent zu einer

3 Ed. Morike (An einem Wintermorgen vor Sonnenaufgang): «Einem
Kristall gleicht meine Seele nun,»

602



«Tat» getrieben («Tanz des Zornes» nennt er sie spater): Er war vor
seinen Schiilern in eine Art wilder Verfluchung aller Erscheinungs-
formen der modernen Zivilisation geraten, und das hatte ihn seine
Stelle als Geschichtslehrer in einer Schule in London gekostet, seine
duflere Situation gedndert.

An diesem Wendepunkt seines dufleren Lebens setzt die Erzihlung
ein.

Aber trotzdem dieses Erlebnis die Fahigkeit gehabt hatte, ihn so
aufzuriitteln, dafl er deswegen seine biirgerliche Existenz pre1sgcgeben
hatte, hatte es im Grunde keine Wirklichkeit fiir ihn.

Erfolgte unsere erste Bestimmung seiner Grundsituation durch die
Pole Sich-Bewahren — Sich-Verlieren (Mythologie — Fetischver-
chrung, wie er sie selbst nennt) — so ist die Polaritit Geist— Aufenwelt
unsere zweite Bestimmung. «Aeuflere Dinge», heiflt es, «waren ihm
gleich schwach gefdrbten Spiegelbildern, deren wahre Realitit stets in
seinem Geist lag», in «jener geheimen Vegetation — in den Blattern,
die die Wurzeln ihrer Existenz unter den dunklen Wassern seines
Bewuf3tseins bargen» (I, 21).

Die Bereitschaft, sein bisheriges Leben aufzugeben, war zwar durch
«das Gesicht auf den Bahnhofstufen» ausgelst worden; aber es mag
auch noch eine andre Ursache dafiir vorhanden gewesen sein.

In Ramsgard, Dorsetshire, wohin er zu Beginn des Buches unter-
wegs ist, war sein Vater Lehrer der Geschichte gewesen, ehe er «ver-
kommen und gestorben» war. Seither, es ist fiinfundzwanzig Jahre
her, hatte Wolf Solent mit seiner Mutter in London gelebt. Daf er
nach Verlust seiner Stelle in London jetzt wieder in diese Gegend
kommt — er soll «so etwas wie literarischer Gehilfe» des Gutsherrn
von Kings Barton werden — ist ein Versuch, dem miitterlichen Bereich
zu entflichen und sich mit der Vater-Welt auseinanderzusetzen.

I1

Die Situation, in die das Buch uns versetzt, ist die der Bereitschaft,
die im Helden — nicht nur zu Beginn des Buches, sondern die ganze
Zeit iiber vorhanden ist — sie ist etwas Wesentliches in dieser
Erzahlung.

Nicht dafl er so viele merkwiirdige Menschen antrifft — nicht daf§
er stindig vor Entscheidungen gestellt wird (und sich entscheidet) —
wahrscheinlich ist sein Leben, biirgerlich gesehen, gar nicht viel selt-
samer als das Leben andrer Leute — aber daff er die ganze Zeit iiber
von Beginn der Erzdhlung bis zum Ende (die Zeitspanne umfafit
genau ein Jahr und drei Monate) in einem Zustand des Ueberwach-

603



und Ueberverletzbar-Seins ist, in einem Zustand der Bereitschaft, wie
gesagt, ja Preisgegebenheit — macht die besondere Atmosphire des
Buches aus.

Nichts in der ihn umgebenden Natur, in der Landschaft, was ihn
nicht anginge — nichts, was unwichtig wire. Als unmittelbar vor
seiner Ankunft in Ramsgard der Name der Station «Longborne Port»
ausgerufen wird, stellt Wolf Solent sich vor, wie diese besonderen
Silben «irgendeinem lange schon toten menschlichen Schidel, der nach
Jahrhunderten der Nichtexistenz zu plotzlichem Bewufitsein erweckt
wire», «die innerste Existenz des vertrauten Lebens auf Erden repro-
duzieren wiirden!» (I, 23).

Ein Gesicht hat sein Leben gedndert. Die Vorstellung eines toten
menschlichen Schidels ist seine unmittelbare Reaktion auf Laute, die
von auflen her zu thm dringen. Wir werden seiner Ausemnandersetzung
mit «menschlichen Schiadeln» im Lauf der Erzdhlung immer wieder
begegnen.

Alles thm Begegnende hat Beziehungen zu ihm. Vergangenheit und
kiinftige Bezlige begegnen einander jetzt — und dieses «Jetzt», dieses
Schnittpunktsein von vielen wirkenden Kriften ist das Mythische
an thm — nicht das, was er selbst ,seine’ « M ythologie» nennt — und
was viel eher mit der Seele und ihren Kriften zu tun hat.

Wolf Solent ist zweifellos fihig, zu denken. Aber meistens ver-
wandeln Gedanken sich ihm, kaum gedacht, in Bilder. Die Bilder sind
ursprunghaft und urtiimlich. Er ist der Schau dieser Bilder hingegeben,
sicht sie, wie eine Vision, als lebten sie selbstindig, verwandeln sie sich
weiter — und die Schau der Bilderwelt befruchtet ihn, erzeugt neue
Gedanken, neue Bilder.

Er «denkt» an das Gespenst der modernen Technik, als er im Zuge
nach Ramsgard fahrt (I, 12), und «sieht» in dem staubigen Raum des
Waggons ein «dahintreibendes und hilfloses Abbild des ganzen Erden-
rundes, sah es blutend und geopfert, sah es verstrickt in ein zitterndes
Netz der Vibrationen», «erschaudernd unter der Last von Eisen und
Stein». Und er fragt sich, wo es fiir einen Menschen in einer solchen
Welt noch Platz gebe, um «einen einzigen Gedanken zu denken, der
miiflig wire und leicht».

«Und als er sich selbst diese Frage stellte und im Geist ein sichtbares
Bild davon formte, was er als ,Gedanken’ auffafite, nahm solcher
Gedanke die Gestalt leise sich regender Pflanzenblitter an, die grof,
wie Elefantenfiiffe, an saftstrotzenden und kalten Stengeln am
‘Rande von Waldsiimpfen hingen».

So «denkt» er auch von seiner «Mythologie» stets in einer sicht-
baren Gestalt (III, 104). «Er dachte von ihr als ,Es’, und dieses ,Es’
nahm zwangsliufig die Form grofier, saftstrotzender Blitter an, der

6C4



Blitter einer Wasserpflanze, deren Wurzeln unter tiefem, griinlich
gefirbtem Wasser verborgen waren».

So wird ihm an seinem Ankunftstag in Kings Barton vor dem
Einschlafen alles in der Welt «materiell (I, 73f.). Gedanken waren
materiell. Gefiihle waren materiell. Es war eine Welt materieller
Objekte, von denen eines sein Geist war. Sein Geist war ein kleines,
bliulich gefirbtes Ding, weich, flaumig, gleich blauer Baumwolle»;
ihm ist, «als miisse seine Seele bei diesem langsamen Einschlafen alle
die langen evolutiondren Stadien des Planetenlebens passieren und
bewufit sein mit dem Bewufltsein pflanzlicher Dinge und Mineralien.
Und eben dies verlich jeder materiellen Substanz fiir thn so erhabene
Wichtigkeit —»

Daher kommt seine Verehrung der «Seelen» der Pflanzen, Steine,
Tiere, Seelen der Planetenkorper und «der Kérper von Minnern und
Frauen» — all das, was er selbst «Fetischismus» nennt.

Aber was ist es — so mochte man fragen —, wonach er unterwegs
ist, was er sucht, was ibn aufrecht hilt? Wozu lebt er, was will er?

Als er einmal auf einem seiner Ginge am Horizont an einer ein-
zigen Stelle den ungeheuren blauen Himmel durchschimmern sieht
(I, 244), ist ihm dieser blaue Fleck «reine Gliickseligkeit», und er denkt
im Weitergehen, daff «Gliickseligkeit es war», «nach der sein ganzes
Leben ein einziges hartnickiges Suchen» war.

Er versucht, sich klarzumachen, worin dieses Gliick fiir ihn lag;
keineswegs in Liebe oder Sexualitdt, «weder im Asketentum, noch im
Laster», iiberhaupt in keinem «menschlichen Ringen»: Es war viel-
leicht in einem «Anerkennen von etwas, das in Wahrheit in der Natur
lag», «etwas, das der Geist heraufbeschworen konnte, etwas, das nichts
andres zu seiner Erfiillung brauchte als Erde und Himmel»!

Das Blau wird ihm zum Weiher und ein gelbliches Stiick Himmel
zu einem «dunkelhdutigen Kentaur, der von seinem Tierkorper sein
Menschenhaupt niederneigte und seinen Durst in den reinen Fluten
stillte».

Da wird ithm klar, was er suchte, was er brauchte! «Die braune Erde
war jener dunkelhdutige Kentaur und der Grund, weshalb die ganze
Welt um ihn so griin war, lag darin, dafl alle lebenden Seelen — die
Seelen von Grashalmen und Baumwurzeln und Fluf§schilf — jede nach
ihrer Art an dem Trunk, den der grofie Erdenmund aus jener blauen
Unendlichkeit tat, teilhatte!»

Er lebt {iberhaupt nicht in einer Kontinuitit der «personlichen
Identitit», sondern in einer Reihe physischer und psychischer Erleb-
nisse, in denen seine Identitdt versank und sich verlor (11, 7).

Was er immer erstrebte, war eine Moglichkeit, «die Dinge in einem
bestimmten Licht angeordnet zu sehen...», «in einem Licht, das

605



gesdttigt war von den Erinnerungen der Vergangenheit, in einem
Licht, das thm seine Tage in flutender Kontinuitidt zu verbinden ver-
mochte!» (I1I, 216). In einem solchen Augenblick, in dem er imstande
ist, Erinnerungen, Fragmente von Erinnerungen, an die er viele
Monate nicht gedacht hat, wachzurufen, denkt er, wie er zu dem
Schluf gekommen war, «dafl diese fliichtigen, unter einer bestimmten
Beleuchtung gesehenen Bilder von Dingen der ganze Zweck seiner
Existenz waren!» (III, 215).

Denn dies ist das Entscheidende bei Wolf Solent, daff er nichts will,
nichts tut: Es geschieht ihm, er erleidet, auch dort, wo er zu handeln
scheint. Und das ist es, was ihn vom gewdohnlichen Menschen wie auch
vom Kiinstler unterscheidet, und weshalb wir eingangs sagten, dafl
Mythologie seine Lebensform ist.

Seine Reaktion auf Erleben ist Erinnern. Als er mit Gerda ans Ufer
des Lunt kommt, «stiirmen ithm» aus einem kleinen, von Dotterblumen
bedeckten Zufluf} «eine ganze wilde Herde alter Erinnerungen» ent-
gegen: «An wilde, regendurchnifite Eskapaden an alten Stauwissern
entlang und an verlassenen Buchten des Meeres, Eskapaden auf
feuchten Moorpfaden, vorbei an seufzendem Schilf der Teiche. . .»
(1, 167).

Wenn er sich, vom Lande herkommend, an Girten und kleinen
abgegrenzten Feldern vorbei einer Stadt ndhert, fiihlt er jedesmal, wie
thm Erinnerungen geweckt werden an Empfindungen seiner Vorfahren,
«als sie, so viel Unbekanntes vor sich, auf ihren Wanderungen durch
das Westland an alle die historischen Oertlichkeiten herankamen oder
als sie sie verlieflen». Oder, so fragt er sich, «lauerte wirklich eine
dahintreibende ,Emanation’ menschlicher Reue und menschlicher Hoff-
nungen unvermelidlich {iber solchen Randgebieten? .. .» (I, 203).

Das Erlebnis seiner ersten Vereinigung mit Gerda bleibt fiir ihn
verkniipft mit dem Geruch trockener Farne, mit den Versen eines
alten Dorseter Liedes. Erinnerungen stiirzen iiber ihn, wihrend er
neben Gerda liegt — an eine ganz bestimmte Kastanienknospe, die er
an jenem Tage gesehen hat, an ein Schneckenhaus am Stengel eines
Ampferblattes hangend, an die Rinde eines gebrochenen Weiden-
zweiges (I, 263), an vieles andre,

Erinnerungen waren «der innerste Kern seines Lebens, wichtiger fiir
ihn als irgendein dufleres Ereignis», «heiliger als irgendeine lebende
Person. Sie waren seine Freunde, seine Gétter, seine geheime Religion».
Auf sie machte er Jagd, sie stapelte er in seinem Geiste auf. «Zu
welchem Zwedke? Zu keinem Zweck! Und dennoch waren diese Dinge
irgendwie geheimnisvoll mit jenem mythopoieischem Fatum ver-
kniipft, das ihn vorwirtstrieb . . .»

Er denkt, dafl eine Ursache der Qualen jenes «Gesichts von den

606



Bahnhofstufen» die sei, daf} es erinnerungslos ist. Er wiinscht, «dafl
es moglich wire, eine grofle Handvoll solcher Erinnerungen (Kind-
heitserinnerungen) zu sammeln und sie aus den gehohlten Hinden
auszuschiitten in das Hirn iber jenem Gesicht auf den Stufen von
Waterloo-Station!» (II, 209).

Ein Duft auf seinem Wege, als er sich nach dem «Kampf» mit seiner
Mutter Ramsgard nahert, erinnert ihn an einen andern Duft, der aus
einem bestimmten kleinen Garten in London mit altmodischen Nelken
kam: Der Gedanke an diesen Garten «beriihrte eine Saite urspriing-
lichster Erinnerung», und er fragt sich, woher diese Gemiitsbewegung
kam. Ob sie ein ererbtes Gefithl war von seinen Vorfahren her, die
vielleicht «Tag um Tag jene besondere Siifle einzuatmen pflegten»,
oder ob es nicht etwas Grofleres und Allgemeineres war, «als wire er
durch eine gliickliche seelische Empfinglichkeit instand gesetzt worden,
in einen fortlaufenden Strom menschlichen Bewufitseins einzutretens»,
als gibe es «ein tiefes Geddchtnis der Rasse, in dem diese Dinge auf-
gestapelt sind...», ein Gedichtnis, das «diese Ausstrahlungen von
Pflanzen und Biumen, Straflen und Girten» bewahrt, «als ob solche
Dinge tatsichlich unsterbliche Seelen besiflen» (II, 145f.).

Er verweilt bei dem Wort «unsterbliche Seelen» — aus dem Wort
wird ein Bild —, es ist Christies Gestalt, die thm augenblickslang die
«Seele» des kleinen Londoner Gartens verkorpert.

Dieses Erinnern, dieses Versinken in eine Bilderwelt, schafft ihm
eine Kontinuitit gegeniiber dem wirklichen Ablauf der Zeit.

Menschlich leben heifit in der Verginglichkeit leben. Der Kiinstler
sucht die Zeit festzuhalten, indem er die Welt als Bild und Gleichnis
sicht und gestaltet. Der mythische Mensch der Vorzeit — wir ver-
stechen darunter den Menschen, dessen Ausdrudssform der Mythus ist
— sieht die Welt als Bild. Er siecht Gewesenes und Kiinftiges im
Seienden, erlebt es in sich und weif}, dafl er ein Teil davon ist. Er
gehort jener Zeit an, von der es bei Hesiod (Fr. 82 Rz.) heif3t:

«Denn gemeinsam waren damals die Mahlzeiten, gemeinsam die
Versammlungen den unsterblichen Gottern und den sterblichen Men-
schen.»

Noch sind die sterblichen Menschen ungeschieden vom gdttlichen
Sein.

Wolf Solent ist einbezogen in eine Welt, die és von Urzeiten her
gab, und er siecht Menschen und Ereignisse von jetzt, als ob sie diesen
oder jenen Perioden jener urzeitlichen Welt angehorten. Es pafit dazu,
daf} er (I, 57) zu Christie sagt, er stehe «der Realitit von allem und
jedem skeptisch gegeniiber; selbst der Realitdt der Natur. Manchmal
glaube ich, dafl es mehrere ,Naturen’ gibt... mehrere Universa
eigentlich . . .»

607



Der Mehrzahl der «Naturen» entsprechen die Moglichkeiten, ihr
Sein in fritheren Weltperioden zu erkennen. «,Realitit’ getrennt von
dem Geist, der sie betrachtet», gebe es nicht, sagt Wolf Solent zu
wiederholten Malen (worauf wir noch zuriickkommen werden).
(11, 220.)

Dem mythischen Menschen ist Wolf Solent um das voraus: Er hat
das Wissen um die mythischen Weltbilder, um ihre Unterscheidungen
und Verbundenheiten, und das Bewuftsein seines Jetzt- und Hier-
Seins, von dem aus er sich riick-versenkt. Dieses Riickerinnern ist eine
Vertiefung, Beseelung der Gegenwart — ein Wieder-Erkennen —
als habe er diese Erkenntnis einmal in einer andern Zeit, einem andern
Leben schon gehabt.

Was ithn anriihrt, ist nie das Menschliche an sich, sondern dessen
Verbundenheit mit dem Ganzen der Welt, das Einbezogensein des
Menschlichen und der Dinge in ein Grofleres, Allumfassendes. So
erlebt er Kosmogonien. Die ihn umgebende Natur, die Landschaft,
erschliefft sich ihm in Mythen; die Menschen, Tiere, Dinge, Pflanzen
sieht er nicht in ihrer verginglichen Einmaligkeit — er sieht durch sie
hindurch die Urbilder,

Der mythische Mensch der Vorzeit hatte teil am gottlichen Sein und
vermochte so selbst in die Welt der Bilder einzugehn. Wolf Solent
ist ein mythischer Mensch in unserer Zeit.

Der Dichter hat versucht, das Leben seines Helden in allen Bezie-
hungen zu schildern, Geist und Auflenwelt, Gegenwart und Erinne-
rung. Vor allem aber 148t der Dichter hinter jeder Wirklichkeit immer
noch eine andre, sozusagen die Struktur der Wirklichkeit sichtbar
werden — das, was uns als eigentlich mythologisch erscheint. Es ist
eine tiefere Schicht als die vordergriindige Wirklichkeit mit ihren
Zufillen — es 1st das, worauf sich alles bezieht, worin alles gegriindet
ist, worin es beruht und zugleich das, was sich dem Helden immer
wieder augenblicksweise entschleiert, das Fundament des Lebens.

Dadurch aber, daf} die Kriterien «Gut» und «Bose» in dieser Welt
sind, kommt die Spannung in die Erzidhlung. Sonst wire vielleicht gar
keine Handlung, kein Ablauf da — alles wire «fiir etwas andres» da,
wire Symbol oder Bild. 7hr Dasein erst gibt den Anstoff zu der
Erzdhlung.

(Fortsetzung folgt)

608



	Über den Wolf Solent von John Cowper Powys

