Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 14 (1946-1947)

Heft: 9

Artikel: Das unvergéangliche Pascals

Autor: Nigg, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS UNVERGANGLICHE PASCALS'

VON WALTER NIGG

Nur mit einigem Zogern kann man tiber das Unvergingliche Pascals
reden. Das Thema iiberragt zum voraus alle Ausfihrungen, und
unmoglich ist es, Pascals Ruhm mit einer Lobrede noch zu mehren.
Ein Fiirst im Reiche des Geistes stellt seine adelige Erscheinung dar,
dessen hoheitsvolles Antlitz sich unvergefSlich einprigt. Aber
ungeachtet der ehrenden Worte, mit denen sein Name in der Pascal-
Renaissance der letzten Jahre erwidhnt wird, steht dieser Christ noch
immer als ein ungeldstes Ridtsel da. Zu viel der widersprechenden
Tendenzen lebten in dieser hintergriindigen Natur, die nicht leicht
erhellt werden kann. Gehort Pascal doch nach Guardini zu den
Menschen, die nicht definiert werden konnen. Im letzten Grunde 14t
sich nur vermuten, wer Pascal eigentlich war. Auch in dieser Stunde
kann sein Geheimnis nicht ergriindet werden. Nur ein Versuch soll
unternommen werden, jenes Unsterbliche zu formulieren, das Pascal
zum ewigen Begleiter macht und jene Frage abzukliren: Was ist es,
was man liebt, wenn man Pascal liebt? Zur Erreichung dieses Zieles
seien einige Bilder aus dem erstaunlichen Leben dieses Franzosen
heraufbeschworen, wobei das zeitgeschichtliche Gemalde, welches dem
Ganzen erst den notwendigen Rahmen geben wiirde, aus Zeitgriinden
leider weggelassen werden mufl. Jedes der nachfolgenden Bilder 133t
nur einen Teilausschnitt aus Pascals Unverginglichem aufleuchten,
und erst alle zusammen mogen auf jenes neue Pascal-Portrit hin-
weisen, um das wir heute ringen.

Das erste Bild zeigt uns den 12jihrigen Pascal, der, von seinem
Vater unterrichtet, nie eine Schule besucht und nie ein Lehrbuch der
Geometrie geschen hatte, wic er eines Tages auf dem Fuflboden seines
Zimmers mit einer Kreide Kreise und Dreiecke zu zeichnen begann,
deren Seiten und Winkel gleich waren, die Proportionen zwischen den
Figuren suchte, Axiome und Beweise aufstellte und seine Untersuchung

! Vortrag gehalten an der Universitat Ziirich am 12. Dezember 1946.

542



von sich aus so weit trieb, dafl er damit, ohne es zu wissen, zum
32. Satz des ersten Buches von Euklid kam, von dessen Existenz er
keine Ahnung hattes In diesem Moment trat unbemerkt sein Vater
in das Zimmer. Er hatte bis dahin dem Sohn absichtlich jegliche
Mathematik vorenthalten und erschrak ob der Grofle dieses genialen
Vorganges dermaflen, daff er, ohne ein Wort zu sagen, den iiber-
raschten Knaben verlief. Die grenzenlose Verwunderung des Vaters
war begreiflich und hat sich spéater noch mehrfach wiederholen kénnen,
als der 16jihrige seine Abhandlung iiber die Kegelschnitte verfafite,
vier Jahre spiter die erste Rechnungsmaschine erfand und schlieflich
auch eindeutig den Beweis fiir den luftleeren Raum erbrachte. Alle
diese Leistungen haben Pascals Ruhm auf dem Gebiet der Mathe-
matik und der Physik begriindet, welches Interesse den Ausgangspunkt
seines Lebens bildet.

Noch grofer als die unfafiliche Genialitit, mit welcher der jugend-
liche Pascal auf naturwissenschaftlichem Gebiet sich in die Reihe der
grofiten Geister stellte, 1st die echt wissenschaftliche Haltung, die
hinter seinen Entdeckungen stand. In der damals wichtigsten Streit-
frage, ob in der Forschung das Ansehen der Alten oder das Experiment
den Ausschlag zu geben habe, hat sich Pascal unmifiverstindlich gegen
die Berufung auf Aristoteles entschieden: Mit Autorititen beweisen
wir nichts! Auf wissenschaftlichem Gebiet kommt es nur auf das
Experiment an, alles andere zdhlt nicht. Mit dieser Antwort hat sich
der sonst cher konservativ veranlagte Pascal mit volliger Klarheit fiir
das neue Denken ausgesprochen, das im Abendland seit der Renais-
sance um den Durchbruch rang, und das erst die groffe Entwicklung
der Naturwissenschaften in der modernen Zeit erméglicht hat.

Der Entscheidung Pascals in dieser Frage kommt eine prinzipielle
Bedeutung zu, deren Tragweite bis in die Gegenwart nachwirkt. Thr
tieferer Sinn ist darin zu sehen, daf Pascal mit dieser Haltung in die
Reihe der Kimpfer gegen das autoritative Denken trat, das bis auf
den heutigen Tag seinen ldhmenden Einfluf} ausiibt. Wie glaubt doch
der Theologe noch heute, eine dogmatische Behauptung sei erwiesen,
wenn er hiefiir eine Aeuflerung des Apostels Paulus anfithren kénne.
Mit welch bleiernem Gewicht lastet auf der sozialistischen Bewegung
die Autoritit von Karl Marx, mit dessen Namen alle Einwinde
niedergeschlagen werden. Autoritatives Denken ist immer der Feind
aller geistigen Entwicklung, dem keine neuen, vorwartsfithrenden
Einsichten geschenkt werden. Gegeniiber diesem unfruchtbaren Denken
hat Pascal mit seiner Feststellung recht: «Wie grof8 die Autoritit jenes
Altertums auch sei, die Wahrheit muf§ immer den Vorrang haben, wie
neu entdeckt sie auch sei; denn sie ist stets dlter als alle Meinungen,
die man iiber sie erbracht hat.» Dieser Einstellung ist Pascal stets treu

543



geblieben, auch als die Beschiftigung mit religiosen Problemen die
naturwissenschaftlichen Fragen in den Hintergrund drangte. Allezeit
stellte er die Verpflichtung gegeniiber der Wahrheit hoher als die
Ehrfurcht vor den Werten der Tradition, und sein Befreiungskampf
gegen das autoritative Denken schliefit weitreichende Konsequenzen
in sich. Indem er grundsitzlich sich nicht vor Autorititen beugte, wird
eine erste neue Aktualitit Pascals sichtbar, die gewohnlich im Kreise
seiner religiosen Verehrer nicht beachtet wird.

I1

In einem zweiten Bild ist zu sehen, wie der in den Dreifligerjahren
stehende Pascal in seiner Pariser Wohnung damit beschiftigt ist, seine
schonen Mobel, die schweren Teppiche, das massive Silbergeschirr, ja
sogar die wertvolle Bibliothek — mit Ausnahme der Bibel und
Augustins Werken — zu verkaufen. Der inzwischen sich dem strengen
Christentum der Jansenisten von Port-Royal zugewandte Forscher
hat seine Dienstboten entlassen, macht sein Bett selber und sitzt in
seiner Kiiche, wo er seine Mahlzeiten aus einem irdenen Gefifl mit
einem gewohnlichen Holzloffel zu sich nimmt. Um sich zu kasteien,
trug er auf dem bloflen Leib einen mit Stacheln versehenen Giirtel.
Als ein Mensch, der sich von der Welt zuriickgezogen hatte, bemiihte
sich Pascal, die interessanten Wissenschaften zu vergessen und sich
an deren Stelle mit der Gestalt des almosenheischenden Armen zu
beschiftigen. Das wissenschaftliche Interesse ganz zu unterdriicken,
wollte thm jedoch nicht gelingen, da er plotzlich wieder unter heftigen
Zahnschmerzen die Frage des Roulettes loste und noch kurz vor
seinem Tode die erste Omnibus-Einrichtung in Paris begriindete.

Es war diese asketische Lebensfithrung Pascals, die Goethe den
Ausruf entlockte, daf} nichts so sehr der Religion geschadet habe als
die kranke Auffassung des Mannes von Port-Royal. Auch Nietzsche
empoérte sich iiber das Bild des demiitig gewordenen Pascal dermaflen,
dafl er zihneknirschend meinte, man konne es dem Christentum nie
verzeihen, einen solchen Menschen wie Pascal zugrunde gerichtet zu
haben. Dieser Ingrimm ist nur zu begreiflich und durchzieht unaus-
gesprochen beinahe die ganze Pascal-Literatur, die fast ausnahmslos
an diesem qualvollen Abwiirgen des wissenschaftlichen Geistes Anstof§
nimmt und dieses diistere Biifferleben als schwer zu verstehen empfand.
Man hat diesen verzweifelten Weg Pascals aus seiner schweren
Krankheit zu erkldren versucht, die ithn einmal bekennen lieB, daf}
er seit seinem achtzehnten Lebensjahr keinen Tag ohne Schmerzen
zugebracht habe.

544



Doch verrit diese Erklirung ein Hingenbleiben an der blof3
dufleren Wahrnehmung, welche den innersten Kern von Pascals
Personlichkeit nicht beriicksichtigt. In erster Linie ist Pascals Askese
ein bemerkenswertes Anzeichen dafiir, daf er nicht wie die rhetorische
Glaubigkeit die hohen Worte des Christentums im Munde fithrt und
dabei gemiitlich lebt wie ungefdhr alle andern Menschen auch leben.
Es ist in seiner Askese das Bemiihen zu sehen, ein dem Evangelium
entsprechendes Leben zu filihren. Dieses riicksichtslose Ernstnehmen
ist bereits eine Tat, der grofles Gewicht zukommt. Den Hintergrund
dieser heiligmifiigen Lebensfiihrung ahnt man jedoch nur, wenn man
auf jenes Gottes-Erlebnis achtet, das Pascal in der mitternichtlichen
Stunde des 23. November 1654 zuteil wurde, und von dem das
bekannte «Memorial» noch eine schwache Vorstellung vermittelt. Thm
selbst war es nur moglich, dieses iiberwiltigende Geschehen mit der
Metapher «Feuer» zu umschreiben. Wie Moses war Pascal vor dem
brennenden Busch gestanden, von dessen Flammen sein Leben fortan
verzehrt wurde. Die Uebersinnlichkeit dieses zeugenlosen Vorganges
bildet den Mittelpunkt in Pascals Leben, das von nun an auf Christus
ausgerichtet blieb. Thm war auf dem Weg des subjektiven Erlebens
eine personliche, unumstofiliche Gottes-Gewifheit gegeben worden.
Von der existentiellen Christlichkeit, die er von da ab zum Ausdruck
brachte, ist aber der finstere Asketismus nur das duflere Gewand, das
cine wesentlich andere Seele in sich birgt. Im Innersten von Pascals,
oft schwermiitigem Geist, der so gar nichts GelSstes zu haben scheint,
herrscht, in namenlose Diisternis eingehiillt, die religiose Freude. Pascal
hat, was bis dahin merkwiirdigerweise {iberschen wurde, um die
religiose Freude gewuflt. Bereits in jener nichtlichen Gottes-Begegnung
entrang sich seinem verziickten Mund der wahnsinnige Aufschrei:
«Freude, Freude, Freude, Tridnen der Freude...» Die Worte sind
unauffindbar, um von diesem ekstatischen Jubel, der nur mit dem
Aufsteigen einer Lerche verglichen werden kann, adiquat zu reden.
Von der religiosen Freude hat Pascal in einem seiner Briefe, welche
sonst das Geheimnis seines Daseins mehr verschweigen als enthiillen,
geschrieben: «Man wiirde niemals die Freuden der Welt verlassen und
das Kreuz Jesu Christi umarmen, wenn man in der Niedrigkeit, in
der Armut, in der Entblofung und in der Aechtung durch die Men-
schen nicht eine grofiere Siifligkeit finde als in den Wonnen der
Stinde. Man verlaflt die Welt nur um anderer groflerer Freuden
willen . .. Die Weltleute kennen diese Freude nicht.» Was die religiose
Freude ist, 14t sich mit theologischen Formeln schlechterdings auch
nicht einmal anndhernd ausdriicken. Und doch ist ihr strahlender
Glanz das allein Wichtige, neben deren zauberhaften Seligkeit alles
andere verblaflt. Sie ist das unaussprechliche Mysterium, {iber das

35 . 545



nicht zu laut geredet werden kann, das innerste Herzblatt des
Evangeliums, ohne dieses glithende Erlebnis alles Christentum nur ein
graues Spinngewebe ist. Einzig von dieser religiosen Freude aus
empfingt die letzte entscheidende Phase von Pascals Leben ihren
wahren Sinn und zugleich jene unumgingliche neue Beleuchtung,
welche seiner ganzen Biographie ein verandertes Aussehen gibt.

I11

Das dritte Bild zeigt Pascal bei der Niederschrift der pseudonym
herausgegebenen Briefe gegen die Jesuiten, welche er gerade im Hause
gegeniiber dem Jesuitenkollegium verfafite. Keineswegs hat er sie mit
genialer Gebdrde schnell aufs Papier geworfen, sondern fihlte sich
von seinem Gewissen gedringt und war sich der schweren Verant-
wortung voll bewuflt. Immer neue Entwiirfe fertigte er an, und
einzelne Briefe hat er nicht weniger als dreizehnmal geschrieben, bis
sie sowohl inhaltlich wie sprachlich seinen hohen Anspriichen gentigten.
Obwohl es eigentlich nur Flugblatter waren, sind sie hinausgegangen
und haben in der Oeffentlichkeit jene gewaltigen Stiirme ausgeldst,
die ganz Frankreich in Atem hielten. Michtige Wogen der Entriistung
und der Zustimmung riefen die Provinzialbriefe hervor, die Pascal
dermaflen anstrengten, dafl er zuletzt vor Erschopfung in Ohnmacht
sank.

Pascal hat mit seiner scharfen Polemik den damals entarteten
Jesuiten jene schweren Schlage versetzt, von denen sie sich nie mehr
ganz erholten. Seit den Provinzialbriefen hat das Wort «Jesuit» den
schlechten Klang bekommen, der ihm geblieben ist. Pascal hat diesen
Kampf als Einzelner gefithrt und wurde dadurch in ein religitses
‘Drama verwickelt, dessen Einzelheiten man nicht ohne Ergriffenheit
verfolgen kann. An seiner iiberquellenden Angriffslust nahmen zuletzt
sogar die Insassen von Port-Royal Anstofl und liefen ihn schmahlich
im Stich. Damit hat dieser grofle Individualist das Schicksal des
wahren Christen zur Anschauung gebracht, der immer allein gegen
dreifligtausend ankdmpfen muf}, wie er sich ausdriickte und nie auf
diese einsame Unabhingigkeit verzichten darf. Er lieff sich an der
sachlichen Notwendigkeit dieses Kampfes nicht irremachen, auch dann
nicht, als der Papst seine Jesuitenbriefe auf den Index setzte. «Mogen
meine Briefe in Rom verdammt sein, was ich in thnen verdamme, ist
im Himmel verdammt. Dein Gericht, o Herr Jesus Christus, rufe ich
an», schrieb Pascal, damit ein prachtvolles Beispiel seiner Freiheit von
jeglichem autoritativen Denken auch in religioser Beziehung gebend,
mit dem er hart an die Grenze des Ketzers streifte. Aber mit seinem

546



auflerst verwegenen Katholizismus hat er doch nicht die Gebarde der
Auflehnung ausgefiihrt. Im schmerzlichsten Gewissenskonflikt hat
Pascal erklidrt: «Ich werde mich niemals aus der Gemeinschaft der
Kirche 16sen», und diese Aeulerung darf nicht als Schwiche beurteilt
werden. Daf Pascal innerhalb seiner Konfession Protest erhoben hat,
gehort zu seinem Unverganglichen, da die empirische Kirche die
oppositionellen Gewissenserwecker notiger hat als jene geistlichen
Pfuschirzte, die nach dem Buche Hiob die Wahrheit mit Liigen iiber-
tuschen und Gott mit Trug verteidigen wollen. Pascal war von einer
richtigen Ueberlegung geleitet, daf er die aufreibende Spannung bis
zuletzt ausgehalten hat und nicht aus seiner Kirche ausgebrochen ist.
Er wire nur ins Leere hinaus geschritten und hiitte sich als Apostat
um jeglichen Einflufl gebracht. Ein Pascal innerhalb der Kirche besafl
ein viel bedeutsameres Gewicht als ein Pascal auflerhalb ithres Raumes.

Die Beurteilung dieses aufwithlenden Kampfes mit den Jesuiten
ist das entscheidende Kriterium fiir jedes Pascal-Verstindnis, da
Pascal ohne die Provinzialbriefe nicht mehr Pascal ist. Leider gehéren
dic Ausfithrungen, die man dariiber in der umfangreichen Pascal-
Literatur lesen kann, zum Unbefriedigendsten. Die Katholiken haben
begreiflicherweise den Jesuiten recht gegeben, wihrend die prote-
stantische Pascal-Forschung ebenso natiirlich den Jansenisten zugetan
war. Die iiberkonfessionelle Betrachtungsweise wird sich bewuflt von
diesen beiden Parteistandpunkten frei machen, weil sie das Problem
nicht nach einem allzu vereinfachten Schema beurteilen kann. Die
Wahrheit in jenem erbitterten Streit lag gewif§ nicht auf der Seite der
damals leichtgeschiirzten Jesuiten, aber auch nicht ohne weiteres bei
den pietistischen Jansenisten, sondern auf einer dritten Ebene, die
weder in Laxheit noch in Rigorismus besteht.

Den bleibenden Sinn dieser Auseinandersetzung erfaflt man nur,
wenn der Jesuitismus {iberhaupt nicht blof§ als ¢ine historische Er-
scheinung verstanden wird, die auf den Orden des Ignatius von
Loyola beschrinkt werden darf. Nach Franz Overbecks Auffassung
ist der Jesuitismus nichts weiter «als die kryptoasketische Vertretung
des Christentums in der Welt und eben darum die Konsequenz }eder
christlichen Theologie». Wenn diese Definition, Jesuitismus sei
weltklug gewordenes Christentum, zu Recht besteht, so gewinnt
Pascals Kampf eine unheimliche aktualisierte Nihe, der man sich
nicht mit seinem protestantischen Heimatschein auf bequeme Weise
entziehen kann. In der Tat findet sich dieser sublimierte Jesuitismus
gegenwirtig in beiden Konfessionen, er ist die schleichende Theologen-
krankheit, der man fatalerweise zuweilen auch in nur schlecht ver-
hiillter Form inmitten von protestantischen Ausfithrungen der Gegen-
wart und anderswo begegnen kann. Ueberall, wo die Schlangen-

547



klugheit iiber die Taubeneinfalt gesiegt hat, wo das Kirchliche im
Grunde als Lechzen nach Machtausiibung aufgefafit wird, wo ein sich
in mondines Aussechen kleidendes Christentum auf Erfolg um jeden
Preis aus ist, liegt dieser interkonfessionelle Jesuitismus vor, den
Pascal vom Standpunkt eines integralen kompromififreien Evan-
geliums aus so scharf bekimpft hat. Wer aber will im Ernste be-
haupten, gegen diese bestindig drohende Gefahr immun zu sein?
Welcher heutige Christ kann in diesen scharf geschliffenen Seelen-
spiegel von Pascals Provinzialbriefen hineinblicken, ohne peinlich
erroten zu miissen? Wenn man sich nicht einer pharisdischen Selbst-
gerechtigkeit schuldig machen will, kann man hier zuletzt wirklich nur
jenes Wort von Luther anfithren: «Wollte Gott, dafl du und ich des
Sauerteiges auch frei wiren und rein dastiinden.»

IV

Das vierte und letzte Bild stellt dar, wie der erst 39jahrige Pascal
nach furchtbarer Agonie auf seinem Totenbett liegt, und von seinem
Antlitz noch jene ergreifende Totenmaske genommen wird. Neben
seinem Bett stand ein Nachttischchen, und als man es 6ffnete, fanden
sich darin eine Unmenge beschriebener Zettelchen, die kaum zu
entziffern waren. Sie wurden schlieBlich veroffentlicht und sind unter
dem Namen «Pensées» in die Weltliteratur eingegangen. Diese
Notizen bilden das grofle Geschenk des Toten, enthalten sie doch das
unausgeschopfte Erbe Pascals, in welchem er noch am deutlichsten zu
unserer Zeit spricht und welches seine wahre Gegenwartsbedeutung
ausmacht. An diesem Vermichtnis hat er in den letzten Jahren seines
Lebens mit fieberhaftem Interesse gearbeitet, und es ist gleichwohl nur
ein Torso geblieben. Als grandiose Dichtung hat Vinet dieses Nachlaf-
werk empfunden, das schon der Roman einer grofien Seele genannt
wurde, dessen geheimnisvoller Held eine Art franzosischer Faust sei.
Eine bedeutsame Wegweisung findet sich in diesem Buch, das den
Menschen zu fithren imstande ist, und in welchem es Antworten gibt,
denen man sonst kaum begegnet.

Der Nachteil, der diesem Buch anhaftet, hingt mit dem Gedanken
der Apologie zusammen, mit welcher Pascal die Ungldaubigen ver-
wirren wollte, und der bei aller Scharfsinnigkeit doch immer etwas
Unerquickliches hat, weil niemand es liebt, eingefangen zu werden.
Da Pascal sein apologetisches Unternechmen jedoch nicht als kirchlicher
Agent betreibt, sondern als aufgeschlossener Weltmann, ist seinen
Ausfihrungen eine innere Gewalt eigen, denen auch derjenige
wirkliche Grofle zuerkennen muff, der die «Pensées» vor allem als

548



lebendige Fragestellung und nicht als fertige Losung bewertet. Pascals
Gedanken sind gleichsam unter dem Gesichtspunkt geschrieben: «Jesus
wird im Todeskampfe ringen bis ans Ende der Welt, man darf nicht
schlafen wihrend dieser Zeit.» Dieser Aspekt hat Leo Schestow ver-
anlaflt, Pascals Philosophie unter dem Titel «Die Nacht zu
Gethsemane» einer hintergriindigen Untersuchung zu unterziehen. Ein
ganz radikales Denken arbeitet in diesem Nachlaffwerk Pascals die
unheimlichsten Situationen heraus, die ein formliches Grauen aus-
16sen. Nach Boileaus Urteil «glaubte dieser grofle Geist bestindig
einen Abgrund zu seiner Linken zu sehen und lief§ dorthin einen Sessel
stellen, um sich zu sichern. Seine Freunde, sein Beichtvater, seine
geistlichen Leiter hatten ithm gut sagen, dafl da nichts zu fiirchten sei,
daf dies nur die Anzeichen einer durch abstrakte und metaphysische
Studien erschopften Einbildungskraft seien; er war mit ihnen hierin
ganz einig, und eine Viertelstunde spiter gihnte von neuem der
Abgrund, der ihn erschreckte.» Der schauerliche Blick in diese Tiefe
lief Pascal in solch erschiitternder Weise von der Welt als jenem
Lande reden, in welchem die Wahrheit unerkannt umherirrt, und die
ihn mit seiner «Biirgerkriegstheologie» zum Gegenpol des harmo-
nischen Menschen machte. Gleichsam aus der Unterwelt stiegen jene
grollenden Tone herauf: «Elende Menschen, die mich gezwungen
haben, vom Urgrund der Religion zu reden.»

Die «Pensées» sind ein Buch voller Widerspriiche und Paradoxien,
die am Schlufl jeder Wahrheit sich daran erinnern, daf3 das Gegenteil
auch irgendwie wahr ist. Die Antithese als die Grundform seiner
Bemiihung enthiillt Pascal als einen der leidenschaftlichsten Denker
aller Zeiten, der das Geistige als bestindigen Kampf auffafite. Er
glithte formlich, und in all seinen intensiven Ausfiihrungen spiirt man
den heiflen Atem eines aullerordentlich bewegten Menschen. Es ist die
Leidenschaft des Geistes und nicht die triebhafte Affektgeladenheit,
die ihn erfiillt und thn nicht aus erwerbsmifligen Griinden mit den
hochsten Fragen sich beschiftigen lief. Der Einsatz der ganzen Per-
sonlichkeit verleiht den «Pensées» jenen unsterblichen Glanz, deren
kithnes Denken sich mit keinerScheinantwort abfindet. Pascal schreibt,
dhnlich wie Kierkegaard, in Fechterstellung. Er hat einen Gegner vor
sich, mit dem er sich auseinandersetzt und dem er an die Kehle greift,
ihn férmlich wie ein Ringkdmpfer umschlingt und mit keuchender
Leidenschaft auf ihn lostrommelt. Dieser Gegner ist niemand anderer
als der neuzeitliche Mensch, wie er sich in Montaignes Essays und
Déscartes Philosophie zu Worte meldet, die Pascal nicht umsonst mit
solch brennenden Augen gelesen hatte. Den modernen Menschen mit
seiner diinkelhaften Indifferenz aus seiner Verschanzung herauszu-
werfen und ihm nachzuweisen, wie seine Lebensrechnung am wichtig-

549



sten Punkt nicht stimmt, ist Pascals vornehmstes Ziel. Darum laflt er
sich mit ihm in ein solch erregendes Gesprich ein, bei demyman Schlafen
und Essen vergifit. Das Eindrucksvolle aber an dieser leidenschaftlichen
Diskussion besteht darin, dafl Pascal keinen Augenblick aufler acht
1aB8¢, dal} dieser Gegner nicht als ein zurechtgemachter Popanz ihm
gegeniibersteht, sondern sich auch in seinem eigenen Innern befindet.
Er selbst ist dieser neuzeitliche Mensch, der das stiffe Gift der Skepsis
mit gierigen Ziigen eingeschliirft hat. Dieser Skepsis hat er solch
verfiihrerischen Ausdruck zu geben vermocht, dafl viele Interpreten
zu der Annahme kamen, Pascal bringe damit seine eigene agnostische
Auffassung zur Sprache. Dieses Kimpfen gegen sich selbst bildet eines
der tiefsten Wesensmerkmale von Pascals Denken, der dadurch eines
der grandiosesten Bekenntnisse ablegte, welches Wahrheit als un-
ermiidliches Suchen und nicht als fertigen Besitz vertritt. Wahrheits-
forschung als Passion, mit dieser Formel diirfte man vielleicht den
ewigen Gehalt der «Pensées» charakterisieren. Doch ist es Pascal nicht
um ein sportliches Suchen blofl um des Suchens willen zu tun, aner-
kannte er doch nach eignem Gestdndnis nur jene an, «die unter Tranen
suchen». Nur diesem stohnenden Suchen wird zuletzt jene kostliche
Erfilllung geschenkt, welche alles Gefundenhaben als Ansporn zu
neuem Suchen erlebt, ein Wechselspiel, das in einem Menschenleben
nie aufhoren darf, soll es nicht der Erstarrung anheimfallen.

Es hingt mit der Leidenschaftlichkeit von Pascals Denken zu-
sammen, daff die «Pensées» nur in der Form einer umfangreichen
Aphorismensammlung auf die Nachwelt gekommen sind. Man hat es
schon lebhaft bedauert, dafl es dem franzdsischen Religionsphilosophen
nicht vergdénnt war, seinen imposanten Bau auch zu Ende zu fiihren.
Der Tod rief ihn ab, bevor nur der Plan sichtbar wurde, welchen er
dem Ganzen zugrunde legen wollte, und der auch nachtraglich nicht
mehr rekonstruiert werden kann. Doch statt den unfertigen Charakter
von Pascals Werk zu beklagen, ist es vielleicht angebracht, darin
vielmehr den Vorzug seiner Hinterlassenschaft zu sehen. Das Un-
vollendete ist nicht in der bloflen Zufilligkeit seines allzu frithen
Hinschiedes begriindet, denn in solchen Dingen gibt es keinen Zufall.
Wer Pascal liebt, der liebt auch ganz besonders diese fragmentarische
Unfertigkeit, die gerade viel zu seiner Modernitit beigetragen hat.
Die «Pensées» sind nicht nur duflerlich nicht fertig, sie sind es auch
innerlich nicht. Pascal hat ganz bedeutsame Fragen unentschieden
gelassen, weil mit den groflen metaphysischen Problemen iiberhaupt
niemand zu Ende kommt, der des Nachdenkens nicht vorzeitig miide’
wird. Diese Unvollendetheit bildet den verborgenen Anreiz von
Pascals Ausfithrungen, die nicht ein in sich geschlossenes System
bilden, was immer nur mit einer gedanklichen Gewalttitigkeit erkauft

550



werden kann. Alle Systematik mit ihrer Paragraphen-Weisheit tduscht
eine abgerundete Vollendung vor, die dem Menschen versagt ist,
und die ihn nétigt, die zahlreich klaffenden Liicken mit allerlei
Kiinsten zu vertuschen, die doch nicht viel mehr wert sind als das
Feigenblatt, mit dem Adam seine Scham verdecken wollte. Bei Pascal
dagegen handelt es sich um einen Steinbruch. Gleich gewaltigen
Blocken liegen scine Gedanken da, die einer weiteren Behauung
warten. Der Leser kann einen Aphorismus von Pascal, wie der, wenn
die Nase der Kleopatra etwas kiirzer gewesen, die ganze Welt-
geschichte einen andern Verlauf genommen hitte, als eine blof} geist-
reiche Bemerkung bewerten, aber er ist doch sofort angehalten, dariiber
nachzudenken, ob ihr Inhalt auch zu Recht besteht. Man gewinnt
bei der Lektiire der «Pensées» unabldssig den Eindruck, es sei auf
religionsphilosophischem Gebiet noch viel zu tun, und das ist das
anspornende Agens, das von ihnen ausgeht. Das Unabgeschlossene des
Pascalschen Denkens lifit einen nicht mehr los und legt sich zuletzt
wie eine nicht abzuweisende Verpflichtung auf die Seele.

Nur iiber einen einzigen Steinblock, der dringend nach der bild-
hauerischen Weiterbearbeitung verlangt, soll nun zum Schluf noch ein
Wort gesagt werden. Das zentralste Anliegen Pascals in seinen
«Pensées» ist es, den Menschen vor die Gottesfrage zu stellen, was er
mit jener psychologischen Meisterschaft versteht, wie es sonst nur noch
Dostojewski in seinen Romanen gelungen ist. Die Hauptfrage fiir
diesen Gottsucher war, auf welchem Weg der Mensch den verborgenen
Gott findet. Pascal verfolgt ausgiebig die Pfade der Vernunft, ob sie
zum Ziele fithren. Unnachahmliche Worte stchen ihm zur Wiirdigung
des Denkens zur Verfiigung, die dartun, wie er bemiiht war, sich vor
«zwei Uebertreibungen» fernzuhalten, sowohl vor dem «Ausschlufl
der Vernunft» als dem «nur die Vernunft gelten zu lassen». Pascal
gehort nicht zu den Menschen, welche das Denken verichtlich zu
machen bestrebt sind, aber sein klarer Wille zur Rationalitdt 1Rt ihn
auch nie blof} rationalistisch werden. Bestindig stofit er zur Ueber-
Rationalitit des Lebens vor, zu jener Wirklichkeit, die kein geometri-
sches Ding ist, das in logisch durchsichtigen Sitzen aufgereiht werden
kann. Wie ein Urlicht leuchtet es zuletzt vor ihm auf, dafl einzig das
Herz die Fahigkeit hat, Gott wahrzunehmen. Es sind ganz wunder-
same Ausfiihrungen, die Pascal iiber das Herz als Organ, Gott auf-
zunehmen, getan hat, welche in Analogie stehen zu seinen Ausfiih-
rungen, «daff man nur durch die Liebe in die Wahrheit eingehen
kann», und denen ein um so ungewohnlicheres Gewicht zukommt,
als sie von einem mathematischen Kopf stammen. Das ist nach Pascal
der Glaube «Gott spiirbar im Herzen und nicht in der Vernunft» zu
haben, dieweil das Herz sowohl seine eigene Ordnung hat als auch

551



iber Griinde verfiigt, welche der Verstand nicht kennt. Mit diesen
Worten ist Pascal zu einer tieferen, gewohnlich verschiitteten Schicht
des Christlichen vorgestofien, welche seinem zerrissenen Menschenbild
den versohnlichen Ausklang gibt und ein Ausflufl seiner religiGsen
Freude ist.

Pascals Ausfithrungen iiber den Spiirsinn des Herzens brauchen
nicht gegen den Argwohn der Schultheologie verteidigt zu werden,
der grofle Denker habe dadurch den Glauben dem schwankenden
Gefiihlsleben ausgeliefert. Freilich hingt in diesem Zusammenhang
alles von der Interpretation des Ausdrucks «Herz» ab. Nicht einem
ungliickseligen Dualismus zwischen Kopf und Herz wie Jacobi redet
Pascal das Wort, wohl aber der richtigen Rangordnung, indem der
Verstand in den Dienst des Herzens gestellt wird, dem er in religioser
Beziehung den Primat zuspricht. Die Bestimmung des Herzens bei
Pascal ist vielleicht am ehesten mit dem Begriff Intuition zu um-
schreiben. Es ist das intuitive Denken, auf das Pascal mit seiner
Betonung des Herzens tendiert, und mit dem er eine der Verstandes-
methode tibertreffende geistige Zuverlissigkeit gewonnen hat, die auf
eine bisher ganz unbekannte Art die religiose Wahrheit von innen
erhellt. Das Intuitive, das mit dem symbolischen Denken verwandt
ist und das sich auf der Logik des Herzens aufbaut, ist imstande, die
verschiedensten Wahrheitsaspekte gleichzeitig zu umfassen. Das Be-
deutsamste an diesen Ausfithrungen Pascals ist jedoch die Klarheit
iiber die Verschiedenheit der Denkmethoden und die Folgerung,
welche daraus gezogen werden mufl. Das rationale Denken ist fiir die
Naturwissenschaft die ihr einzig entsprechende Form und hat des-
wegen auch zu den groflen Errungenschaften der Neuzeit gefiihrt. Auf
religiosem Gebiet aber fithrt die strikte Anwendung des nur nach dem
Kausalprinzip verfahrenden Denkens zu einer Entleerung. Thm ent-
spricht vielmehr nur das symbolhafte Denken, das auch ein Denken
ist und vom «Scharfsinn des Herzens» ausgeht. Es vollzieht sich im
Gegensatz zum blof} begrifflichen Denken in Bildern und bleibt sich
des bildlichen Charakters seiner Aussagen durchaus bewufit. Die
Furcht, man komme durch die Anerkennung dieser zwei verschiedenen
Denkmethoden, die jede auf ihrem Gebiet ihre Berechtigung haben
und beide von derselben Personlichkeit betitigt werden konnen, wie
gerade Pascal zeigt, zu dem schlimmen Resultat von der doppelten
Wahrheit, ist unbegriindet. Fiir Gott mag es nur eine Wahrheit geben,
fiir uns Menschen, die wir nicht den Gesamtiiberblick besitzen konnen,
kann ihr Anblick nur ein vielfiltiger sein. In diesen Andeutungen
Pascals liegt ein in die Zukunft weisender Weg. Ein neues Erlernen
des symbolischen Denkens wiirde im Hause der Christenheit eine
fundamentale Umwilzung hervorrufen. Aus ihm allein 148t sich auch

>352



die neue religitse Sprache gewinnen, von der Pascal einmal in seinen
Briefen schreibt, und die wieder vom Gottlichen mit jener Majestit
zu reden imstande ist, die zuletzt auch im schleuderhaften Menschen
der Gegenwart das Gefiihl des Numinosen zu erwecken vermdochte.

Was wire iiber das Thema noch mehr zu sagen? Man kidme zu
keinem Ende, sollte noch ausgefiithrt werden, was Pascal {iber Grifle
und Elend des Menschen notiert, was er tiber die Mitte als die wahre
Humanitit gesagt hat, oder wenn noch auf seine von schwermiitiger
Holdseligkeit erfiillten Ausfihrungen iiber «Das Mysterium Jesu»
hingewiesen werden miifite, in dem er auf eine solch abgriindige Weise
von der ewigen Agonie Christi Zeugnis ablegte, wie sie seither kaum
mehr erreicht wurde. Es muf} geniigen, dafl wicder einmal von dem
Unverginglichen Pascals zu stammeln versucht wurde, das nach dem
Urteil eines Kenners «nur mit dem Christentum selbst untergehen
kann.»

553



	Das unvergängliche Pascals

