
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 9

Artikel: Das unvergängliche Pascals

Autor: Nigg, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS UNVERGÄNGLICHE PASCALS1

VON WALTER NIGC

Nur mit einigem Zögern kann man über das Unvergängliche Pascals

reden. Das Thema überragt zum voraus alle Ausführungen, und
unmöglich ist es, Pascals Ruhm mit einer Lobrede noch zu mehren.
Ein Fürst im Reiche des Geistes stellt seine adelige Erscheinung dar,
dessen hoheitsvolles Antlitz sich unvergeßlich einprägt. Aber
ungeachtet der ehrenden Worte, mit denen sein Name in der Pascal-
Renaissance der letzten Jahre erwähnt wird, steht dieser Christ noch

immer als ein ungelöstes Rätsel da. Zu viel der widersprechenden
Tendenzen lebten in dieser hintergründigen Natur, die nicht leicht
erhellt werden kann. Gehört Pascal doch nach Guardini zu den

Menschen, die nicht definiert werden können. Im letzten Grunde läßt
sich nur vermuten, wer Pascal eigentlich war. Auch in dieser Stunde
kann sein Geheimnis nicht ergründet werden. Nur ein Versuch soll

unternommen werden, jenes Unsterbliche zu formulieren, das Pascal

zum ewigen Begleiter macht und jene Frage abzuklären: Was ist es,

was man liebt, wenn man Pascal liebt? Zur Erreichung dieses Zieles
seien einige Bilder aus dem erstaunlichen Leben dieses Franzosen
heraufbeschworen, wobei das zeitgeschichtliche Gemälde, welches dem
Ganzen erst den notwendigen Rahmen geben würde, aus Zeitgründen
leider weggelassen werden muß. Jedes der nachfolgenden Bilder läßt
nur einen Teilausschnitt aus Pascals Unvergänglichem aufleuchten,
und erst alle zusammen mögen auf jenes neue Pascal-Porträt
hinweisen, um das wir heute ringen.

I

Das erste Bild zeigt uns den 12jährigen Pascal, der, von seinem

Vater unterrichtet, nie eine Schule besucht und nie ein Lehrbuch der
Geometrie gesehen hatte, wie er eines Tages auf dem Fußboden seines

Zimmers mit einer Kreide Kreise und Dreiecke zu zeichnen begann,
deren Seiten und Winkel gleich waren, die Proportionen zwischen den

Figuren suchte, Axiome und Beweise aufstellte und seine Untersuchung

1 Vortrag gehalten an der Universität Zürich am 12. Dezember 1946.

5 42



von sich aus so weit trieb, daß er damit, ohne es zu wissen, zum
32. Satz des ersten Buches von Euklid kam, von dessen Existenz er
keine Ahnung hatte; In diesem Moment trat unbemerkt sein Vater
in das Zimmer. Er hatte bis dahin dem Sohn absichtlich jegliche
Mathematik vorenthalten und erschrak ob der Größe dieses genialen
Vorganges dermaßen, daß er, ohne ein Wort zu sagen, den
überraschten Knaben verließ. Die grenzenlose Verwunderung des Vaters
war begreiflich und hat sich später noch mehrfach wiederholen können,
als der 16jährige seine Abhandlung über die Kegelschnitte verfaßte,
vier Jahre später die erste Rechnungsmaschine erfand und schließlich
auch eindeutig den Beweis für den luftleeren Raum erbrachte. Alle
diese Leistungen haben Pascals Ruhm auf dem Gebiet der Mathematik

und der Physik begründet, welches Interesse den Ausgangspunkt
seines Lebens bildet.

Noch größer als die unfaßliche Genialität, mit welcher der jugendliche

Pascal auf naturwissenschaftlichem Gebiet sich in die Reihe der
größten Geister stellte, ist die echt wissenschaftliche Haltung, die
hinter seinen Entdeckungen stand. In der damals wichtigsten Streitfrage,

ob in der Forschung das Ansehen der Alten oder das Experiment
den Ausschlag zu geben habe, hat sich Pascal unmißverständlich gegen
die Berufung auf Aristoteles entschieden: Mit Autoritäten beweisen
wir nichts! Auf wissenschaftlichem Gebiet kommt es nur auf das

Experiment an, alles andere zählt nicht. Mit dieser Antwort hat sich

der sonst eher konservativ veranlagte Pascal mit völliger Klarheit für
das neue Denken ausgesprochen, das im Abendland seit der Renaissance

um den Durchbruch rang, und das erst die große Entwicklung
der Naturwissenschaften in der modernen Zeit ermöglicht hat.

Der Entscheidung Pascals in dieser Frage kommt eine prinzipielle
Bedeutung zu, deren Tragweite bis in die Gegenwart nachwirkt. Ihr
tieferer Sinn ist darin zu sehen, daß Pascal mit dieser Haltung in die
Reihe der Kämpfer gegen das autoritative Denken trat, das bis auf
den heutigen Tag seinen lähmenden Einfluß ausübt. Wie glaubt doch
der Theologe noch heute, eine dogmatische Behauptung sei erwiesen,
wenn er hiefür eine Aeußerung des Apostels Paulus anführen könne.
Mit welch bleiernem Gewicht lastet auf der sozialistischen Bewegung
die Autorität von Karl Marx, mit dessen Namen alle Einwände
niedergeschlagen werden. Autoritatives Denken ist immer der Feind
aller geistigen Entwicklung, dem keine neuen, vorwärtsführenden
Einsichten geschenkt werden. Gegenüber diesem unfruchtbaren Denken
hat Pascal mit seiner Feststellung recht: «Wie groß die Autorität jenes
Altertums auch sei, die Wahrheit muß immer den Vorrang haben, wie
neu entdeckt sie auch sei; denn sie ist stets älter als alle Meinungen,
die man über sie erbracht hat.» Dieser Einstellung ist Pascal stets treu

5 4 3



geblieben, auch als die Beschäftigung mit religiösen Problemen die
naturwissenschaftlichen Fragen in den Hintergrund drängte. Allezeit
stellte er die Verpflichtung gegenüber der "Wahrheit höher als die
Ehrfurcht vor den Werten der Tradition, und sein Befreiungskampf
gegen das autoritative Denken schließt weitreichende Konsequenzen
in sich. Indem er grundsätzlich sich nicht vor Autoritäten beugte, wird
eine erste neue Aktualität Pascals sichtbar, die gewöhnlich im Kreise
seiner religiösen Verehrer nicht beachtet wird.

II

In einem zweiten Bild ist zu sehen, wie der in den Dreißigerjahren
stehende Pascal in seiner Pariser "Wohnung damit beschäftigt ist, seine
schönen Möbel, die schweren Teppiche, das massive Silbergeschirr, ja
sogar die wertvolle Bibliothek — mit Ausnahme der Bibel und
Augustins "Werken — zu verkaufen. Der inzwischen sich dem strengen
Christentum der Jansenisten von Port-Royal zugewandte Forscher
hat seine Dienstboten entlassen, macht sein Bett selber und sitzt in
seiner Küche, wo er seine Mahlzeiten aus einem irdenen Gefäß mit
einem gewöhnlichen Holzlöffel zu sich nimmt. Um sich zu kasteien,

trug er auf dem bloßen Leib einen mit Stacheln versehenen Gürtel.
Als ein Mensch, der sich von der Welt zurückgezogen hatte, bemühte
sich Pascal, die interessanten Wissenschaften zu vergessen und sich

an deren Stelle mit der Gestalt des almosenheischenden Armen zu
beschäftigen. Das wissenschaftliche Interesse ganz zu unterdrücken,
wollte ihm jedoch nicht gelingen, da er plötzlich wieder unter heftigen
Zahnschmerzen die Frage des Roulettes löste und noch kurz vor
seinem Tode die erste Omnibus-Einrichtung in Paris begründete.

Es war diese asketische Lebensführung Pascals, die Goethe den
Ausruf entlockte, daß nichts so sehr der Religion geschadet habe als
die kranke Auffassung des Mannes von Port-Royal. Auch Nietzsche
empörte sich über das Bild des demütig gewordenen Pascal dermaßen,
daß er zähneknirschend meinte, man könne es dem Christentum nie
verzeihen, einen solchen Menschen wie Pascal zugrunde gerichtet zu
haben. Dieser Ingrimm ist nur zu begreiflich und durchzieht
unausgesprochen beinahe die ganze Pascal-Literatur, die fast ausnahmslos

an diesem qualvollen Abwürgen des wissenschaftlichen Geistes Anstoß
nimmt und dieses düstere Büßerleben als schwer zu verstehen empfand.
Man hat diesen verzweifelten Weg Pascals aus seiner schweren
Krankheit zu erklären versucht, die ihn einmal bekennen ließ, daß
er seit seinem achtzehnten Lebensjahr keinen Tag ohne Schmerzen
zugebracht habe.

544



Doch verrät diese Erklärung ein Hängenbleiben an der bloß
äußeren Wahrnehmung, welche den innersten Kern von Pascals
Persönlichkeit nicht berücksichtigt. In erster Linie ist Pascals Askese
ein bemerkenswertes Anzeichen dafür, daß er nicht wie die rhetorische
Gläubigkeit die hohen Worte des Christentums im Munde führt und
dabei gemütlich lebt wie ungefähr alle andern Menschen auch leben.
Es ist in seiner Askese das Bemühen zu sehen, ein dem Evangelium
entsprechendes Leben zu führen. Dieses rücksichtslose Ernstnehmen
ist bereits eine Tat, der großes Gewicht zukommt. Den Hintergrund
dieser heiligmäßigen Lebensführung ahnt man jedoch nur, wenn man
auf jenes Gottes-Erlebnis achtet, das Pascal in der mitternächtlichen
Stunde des 23. November 1654 zuteil wurde, und von dem das
bekannte «Memorial» noch eine schwache Vorstellung vermittelt. Ihm
selbst war es nur möglich, dieses überwältigende Geschehen mit der

Metapher «Feuer» zu umschreiben. Wie Moses war Pascal vor dem
brennenden Busch gestanden, von dessen Flammen sein Leben fortan
verzehrt wurde. Die Uebersinnlichkeit dieses zeugenlosen Vorganges
bildet den Mittelpunkt in Pascals Leben, das von nun an auf Christus
ausgerichtet blieb. Ihm war auf dem Weg des subjektiven Erlebens
eine persönliche, unumstößliche Gottes-Gewißheit gegeben worden.
Von der existentiellen Christlichkeit, die er von da ab zum Ausdruck
brachte, ist aber der finstere Asketismus nur das äußere Gewand, das
eine wesentlich andere Seele in sich birgt. Im Innersten von Pascals

oft schwermütigem Geist, der so gar nichts Gelöstes zu haben scheint,
herrscht, in namenlose Düsternis eingehüllt, die religiöse Freude. Pascal
hat, was bis dahin merkwürdigerweise übersehen wurde, um die

religiöse Freude gewußt. Bereits in jener nächtlichen Gottes-Begegnung
entrang sich seinem verzückten Mund der wahnsinnige Aufschrei:
«Freude, Freude, Freude, Tränen der Freude.. .» Die Worte sind
unauffindbar, um von diesem ekstatischen Jubel, der nur mit dem

Aufsteigen einer Lerche verglichen werden kann, adäquat zu reden.
Von der religiösen Freude hat Pascal in einem seiner Briefe, welche

sonst das Geheimnis seines Daseins mehr verschweigen als enthüllen,
geschrieben: «Man würde niemals die Freuden der Welt verlassen und
das Kreuz Jesu Christi umarmen, wenn man in der Niedrigkeit, in
der Armut, in der Entblößung und in der Aechtung durch die Menschen

nicht eine größere Süßigkeit fände als in den Wonnen der
Sünde. Man verläßt die Welt nur um anderer größerer Freuden
willen Die Weltleute kennen diese Freude nicht.» Was die religiöse
Freude ist, läßt sich mit theologischen Formeln schlechterdings auch

nicht einmal annähernd ausdrücken. Und doch ist ihr strahlender
Glanz das allein Wichtige, neben deren zauberhaften Seligkeit alles
andere verblaßt. Sie ist das unaussprechliche Mysterium, über das

35 545



nicht zu laut geredet werden kann, das innerste Herzblatt des

Evangeliums, ohne dieses glühende Erlebnis alles Christentum nur ein

graues Spinngewebe ist. Einzig von dieser religiösen Freude aus

empfängt die letzte entscheidende Phase von Pascals Leben ihren
wahren Sinn und zugleich jene unumgängliche neue Beleuchtung,
welche seiner ganzen Biographie ein verändertes Aussehen gibt.

III

Das dritte Bild zeigt Pascal bei der Niederschrift der pseudonym
herausgegebenen Briefe gegen die Jesuiten, welche er gerade im Hause
gegenüber dem Jesuitenkollegium verfaßte. Keineswegs hat er sie mit
genialer Gebärde schnell aufs Papier geworfen, sondern fühlte sich

von seinem Gewissen gedrängt und war sich der schweren

Verantwortung voll bewußt. Immer neue Entwürfe fertigte er an, und
einzelne Briefe hat er nicht weniger als dreizehnmal geschrieben, bis
sie sowohl inhaltlich wie sprachlich seinen hohen Ansprüchen genügten.
Obwohl es eigentlich nur Flugblätter waren, sind sie hinausgegangen
und haben in der Oeffentlichkeit jene gewaltigen Stürme ausgelöst,
die ganz Frankreich in Atem hielten. Mächtige Wogen der Entrüstung
und der Zustimmung riefen die Provinzialbriefe hervor, die Pascal
dermaßen anstrengten, daß er zuletzt vor Erschöpfung in Ohnmacht
sank.

Pascal hat mit seiner scharfen Polemik den damals entarteten
Jesuiten jene schweren Schläge versetzt, von denen sie sich nie mehr

ganz erholten. Seit den Provinzialbriefen hat das Wort «Jesuit» den
schlechten Klang bekommen, der ihm geblieben ist. Pascal hat diesen

Kampf als Einzelner geführt und wurde dadurch in ein religiöses
Drama verwickelt, dessen Einzelheiten man nicht ohne Ergriffenheit
verfolgen kann. An seiner überquellenden Angriffslust nahmen zuletzt
sogar die Insassen von Port-Royal Anstoß und ließen ihn schmählich
im Stich. Damit hat dieser große Individualist das Schicksal des

wahren Christen zur Anschauung gebracht, der immer allein gegen
dreißigtausend ankämpfen muß, wie er sich ausdrückte und nie auf
diese einsame Unabhängigkeit verzichten darf. Er ließ sich an der
sachlichen Notwendigkeit dieses Kampfes nicht irremachen, auch dann
nicht, als der Papst seine Jesuitenbriefe auf den Index setzte. «Mögen
meine Briefe in Rom verdammt sein, was ich in ihnen verdamme, ist
im Himmel verdammt. Dein Gericht, o Herr Jesus Christus, rufe ich

an», schrieb Pascal, damit ein prachtvolles Beispiel seiner Freiheit von
jeglichem autoritativen Denken auch in religiöser Beziehung gebend,
mit dem er hart an die Grenze des Ketzers streifte. Aber mit seinem

546



äußerst verwegenen Katholizismus hat er doch nicht die Gebärde der
Auflehnung ausgeführt. Im schmerzlichsten Gewissenskonflikt hat
Pascal erklärt: «Ich werde mich niemals aus der Gemeinschaft der
Kirche lösen», und diese Aeußerung darf nicht als Schwäche beurteilt
werden. Daß Pascal innerhalb seiner Konfession Protest erhoben hat,
gehört zu seinem Unvergänglichen, da die empirische Kirche die

oppositionellen Gewissenserwecker nötiger hat als jene geistlichen
Pfuschärzte, die nach dem Buche Hiob die Wahrheit mit Lügen
übertuschen und Gott mit Trug verteidigen wollen. Pascal war von einer
richtigen Ueberlegung geleitet, daß er die aufreibende Spannung bis

zuletzt ausgehalten hat und nicht aus seiner Kirche ausgebrochen ist.
Er wäre nur ins Leere hinaus geschritten und hätte sich als Apostat
um jeglichen Einfluß gebracht. Ein Pascal innerhalb der Kirche besaß

ein viel bedeutsameres Gewicht als ein Pascal außerhalb ihres Raumes.
Die Beurteilung dieses aufwühlenden Kampfes mit den Jesuiten

ist das entscheidende Kriterium für jedes Pascal-Verständnis, da
Pascal ohne die Provinzialbriefe nicht mehr Pascal ist. Leider gehören
die Ausführungen, die man darüber in der umfangreichen Pascal-
Literatur lesen kann, zum Unbefriedigendsten. Die Katholiken haben

begreiflicherweise den Jesuiten recht gegeben, während die
protestantische Pascal-Forschung ebenso natürlich den Jansenisten zugetan
war. Die überkonfessionelle Betrachtungsweise wird sich bewußt von
diesen beiden Parteistandpunkten frei machen, weil sie das Problem
nicht nach einem allzu vereinfachten Schema beurteilen kann. Die
Wahrheit in jenem erbitterten Streit lag gewiß nicht auf der Seite der
damals leichtgeschürzten Jesuiten, aber auch nicht ohne weiteres bei
den pietistischen Jansenisten, sondern auf einer dritten Ebene, die
weder in Laxheit noch in Rigorismus besteht.

Den bleibenden Sinn dieser Auseinandersetzung erfaßt man nur,
wenn der Jesuitismus überhaupt nicht bloß als eine historische
Erscheinung verstanden wird, die auf den Orden des Ignatius von
Loyola beschränkt werden darf. Nach Franz Overbecks Auffassung
ist der Jesuitismus nichts weiter «als die kryptoasketische Vertretung
des Christentums in der Welt und eben darum die Konsequenz jeder
christlicheri Theologie». Wenn diese Definition, Jesuitismus sei

weltklug gewordenes Christentum, zu Recht besteht, so gewinnt
Pascals Kampf eine unheimliche aktualisierte Nähe, der man sich

nicht mit seinem protestantischen Heimatschein auf bequeme Weise
entziehen kann. In der Tat findet sich dieser sublimierte Jesuitismus
gegenwärtig in beiden Konfessionen, er ist die schleichende Theologenkrankheit,

der man fatalerweise zuweilen auch in nur schlecht
verhüllter Form inmitten von protestantischen Ausführungen der Gegenwart

und anderswo begegnen kann. Ueberall, wo die Schlangen-

547



klugheit über die Taubeiieinfalt gesiegt hat, wo das Kirchliche im
Grunde als Lechzen nach Machtausübung aufgefaßt wird, wo ein sich

in mondänes Aussehen kleidendes Christentum auf Erfolg um jeden
Preis aus ist, liegt dieser interkonfessionelle Jesuitismus vor, den
Pascal vom Standpunkt eines integralen kompromißfreien
Evangeliums aus so scharf bekämpft hat. Wer aber will im Ernste
behaupten, gegen diese beständig drohende Gefahr immun zu sein?

Welcher heutige Christ kann in diesen scharf geschliffenen Seelenspiegel

von Pascals Provinzialbriefen hineinblicken, ohne peinlich
erröten zu müssen? Wenn man sich nicht einer pharisäischen
Selbstgerechtigkeit schuldig machen will, kann man hier zuletzt wirklich nur
jenes Wort von Luther anführen: «Wollte Gott, daß du und ich des

Sauerteiges auch frei wären und rein dastünden.»

IV

Das vierte und letzte Bild stellt dar, wie der erst 39jährige Pascal
nach furchtbarer Agonie auf seinem Totenbett liegt, und von seinem
Antlitz noch jene ergreifende Totenmaske genommen wird. Neben
seinem Bett stand ein Nachttischchen, und als man es öffnete, fanden
sich darin eine Unmenge beschriebener Zettelchen, die kaum zu
entziffern waren. Sie wurden schließlich veröffentlicht und sind unter
dem Namen «Pensées» in die Weltliteratur eingegangen. Diese
Notizen bilden das große Geschenk des Toten, enthalten sie doch das

unausgeschöpfte Erbe Pascals, in welchem er noch am deutlichsten zu
unserer Zeit spricht und welches seine wahre Gegenwartsbedeutung
ausmacht. An diesem Vermächtnis hat er in den letzten Jahren seines

Lebens mit fieberhaftem Interesse gearbeitet, und es ist gleichwohl nur
ein Torso geblieben. Als grandiose Dichtung hat Vinet dieses Nachlaßwerk

empfunden, das schon der Roman einer großen Seele genannt
wurde, dessen geheimnisvoller Held eine Art französischer Faust sei.

Eine bedeutsame Wegweisung findet sich in diesem Buch, das den
Menschen zu führen imstande ist, und in welchem es Antworten gibt,
denen man sonst kaum begegnet.

Der Nachteil, der diesem Buch anhaftet, hängt mit dem Gedanken
der Apologie zusammen, mit welcher Pascal die Ungläubigen
verwirren wollte, und der bei aller Scharfsinnigkeit doch immer etwas
Unerquickliches hat, weil niemand es liebt, eingefangen zu werden.
Da Pascal sein apologetisches Unternehmen jedoch nicht als kirchlicher
Agent betreibt, sondern als aufgeschlossener Weltmann, ist seinen

Ausführungen eine innere Gewalt eigen, denen auch derjenige
wirkliche Größe zuerkennen muß, der die «Pensées» vor allem als

548



lebendige Fragestellung und nicht als fertige Lösung bewertet. Pascals

Gedanken sind gleichsam unter dem Gesichtspunkt geschrieben: «Jesus
wird im Todeskampfe ringen bis ans Ende der Welt, man darf nicht
schlafen während dieser Zeit.» Dieser Aspekt hat Leo Schestow
veranlaßt, Pascals Philosophie unter dem Titel «Die Nacht zu
Gethsemane» einer hintergründigen Untersuchung zu unterziehen. Ein

ganz radikales Denken arbeitet in diesem Nachlaßwerk Pascals die
unheimlichsten Situationen heraus, die ein förmliches Grauen
auslösen. Nach Boileaus Urteil «glaubte dieser große Geist beständig
einen Abgrund zu seiner Linken zu sehen und ließ dorthin einen Sessel

stellen, um sich zu sichern. Seine Freunde, sein Beichtvater, seine

geistlichen Leiter hatten ihm gut sagen, daß da nichts zu fürchten sei,

daß dies nur die Anzeichen einer durch abstrakte und metaphysische
Studien erschöpften Einbildungskraft seien; er war mit ihnen hierin

ganz einig, und eine Viertelstunde später gähnte von neuem der

Abgrund, der ihn erschreckte.» Der schauerliche Blick in diese Tiefe
ließ Pascal in solch erschütternder Weise von der Welt als jenem
Lande reden, in welchem die Wahrheit unerkannt umherirrt, und die
ihn mit seiner «Bürgerkriegstheologie» zum Gegenpol des harmonischen

Menschen machte. Gleichsam aus der Unterwelt stiegen jene
grollenden Töne herauf: «Elende Menschen, die mich gezwungen
haben, vom Urgrund der Religion zu reden.»

Die «Pensées» sind ein Buch voller Widersprüche und Paradoxien,
die am Schluß jeder Wahrheit sich daran erinnern, daß das Gegenteil
auch irgendwie wahr ist. Die Antithese als die Grundform seiner

Bemühung enthüllt Pascal als einen der leidenschaftlichsten Denker
aller Zeiten, der das Geistige als beständigen Kampf auffaßte. Er
glühte förmlich, und in all seinen intensiven Ausführungen spürt man
den heißen Atem eines außerordentlich bewegten Menschen. Es ist die
Leidenschaft des Geistes und nicht die triebhafte Affektgeladenheit,
die ihn erfüllt und ihn nicht aus erwerbsmäßigen Gründen mit den
höchsten Fragen sich beschäftigen ließ. Der Einsatz der ganzen
Persönlichkeit verleiht den «Pensées» jenen unsterblichen Glanz, deren
kühnes Denken sich mit keinerScheinantwort abfindet. Pascal schreibt,
ähnlich wie Kierkegaard, in Fechterstellung. Er hat einen Gegner vor
sich, mit dem er sich auseinandersetzt und dem er an die Kehle greift,
ihn förmlich wie ein Ringkämpfer umschlingt und mit keuchender
Leidenschaft auf ihn lostrommelt. Dieser Gegner ist niemand anderer
als der neuzeitliche Mensch, wie er sich in Montaignes Essays und
Descartes Philosophie zu Worte meldet, die Pascal nicht umsonst mit
solch brennenden Augen gelesen hatte. Den modernen Menschen mit
seiner dünkelhaften Indifferenz aus seiner Verschanzung herauszuwerfen

und ihm nachzuweisen, wie seine Lebensrechnung am wichtig-

5 49



sten Punkt nicht stimmt, ist Pascals vornehmstes Ziel. Darum läßt er
sich mit ihm in ein solch erregendes Gespräch ein, bei dermman Schlafen
und Essen vergißt. Das Eindrucksvolle aber an dieser leidenschaftlichen
Diskussion besteht darin, daß Pascal keinen Augenblick außer acht

läßt, daß dieser Gegner nicht als ein zurechtgemachter Popanz ihm
gegenübersteht, sondern sich auch in seinem eigenen Innern befindet.
Er selbst ist dieser neuzeitliche Mensch, der das süße Gift der Skepsis
mit gierigen Zügen eingeschlürft hat. Dieser Skepsis hat er solch

verführerischen Ausdruck zu geben vermocht, daß viele Interpreten
zu der Annahme kamen, Pascal bringe damit seine eigene agnostische
Auffassung zur Sprache. Dieses Kämpfen gegen sich selbst bildet eines
der tiefsten Wesensmerkmale von Pascals Denken, der dadurch eines

der grandiosesten Bekenntnisse ablegte, welches Wahrheit als
unermüdliches Suchen und nicht als fertigen Besitz vertritt. Wahrheitsforschung

als Passion, mit dieser Formel dürfte man vielleicht den

ewigen Gehalt der «Pensées» charakterisieren. Doch ist es Pascal nicht
um ein sportliches Suchen bloß um des Suchens willen zu tun,
anerkannte er doch nach eignem Geständnis nur jene an, «die unter Tränen
suchen». Nur diesem stöhnenden Suchen wird zuletzt jene köstliche
Erfüllung geschenkt, welche alles Gefundenhaben als Ansporn zu
neuem Suchen erlebt, ein Wechselspiel, das in einem Menschenleben
nie aufhören darf, soll es nicht der Erstarrung anheimfallen.

Es hängt mit der Leidenschaftlichkeit von Pascals Denken
zusammen, daß die «Pensées» nur in der Form einer umfangreichen
Aphorismensammlung auf die Nachwelt gekommen sind. Man hat es

schon lebhaft bedauert, daß es dem französischen Religionsphilosophen
nicht vergönnt war, seinen imposanten Bau auch zu Ende zu führen.
Der Tod rief ihn ab, bevor nur der Plan sichtbar wurde, welchen er
dem Ganzen zugrunde legen wollte, und der auch nachträglich nicht
mehr rekonstruiert werden kann. Doch statt den unfertigen Charakter
von Pascals Werk zu beklagen, ist es vielleicht angebracht, darin
vielmehr den Vorzug seiner Hinterlassenschaft zu sehen. Das
Unvollendete ist nicht in der bloßen Zufälligkeit seines allzu frühen
Hinschiedes begründet, denn in solchen Dingen gibt es keinen Zufall.
Wer Pascal liebt, der liebt auch ganz besonders diese fragmentarische
Unfertigkeit, die gerade viel zu seiner Modernität beigetragen hat.
Die «Pensées» sind nicht nur äußerlich nicht fertig, sie sind es auch
innerlich nicht. Pascal hat ganz bedeutsame Fragen unentschieden
gelassen, weil mit den großen metaphysischen Problemen überhaupt
niemand zu Ende kommt, der des Nachdenkens nicht vorzeitig müde '

wird. Diese Unvollendetheit bildet den verborgenen Anreiz von
Pascals Ausführungen, die nicht ein in sich geschlossenes System
bilden, was immer nur mit einer gedanklichen Gewalttätigkeit erkauft

5 5 0



werden kann. Alle Systematik mit ihrer Paragraphen-Weisheit täuscht
eine abgerundete Vollendung vor, die dem Menschen versagt ist,
und die ihn nötigt, die zahlreich klaffenden Lücken mit allerlei
Künsten zu vertuschen, die doch nicht viel mehr wert sind als das

Feigenblatt, mit dem Adam seine Scham verdecken wollte. Bei Pascal

dagegen handelt es sich um einen Steinbruch. Gleich gewaltigen
Blöcken liegen seine Gedanken da, die einer weiteren Behauung
warten. Der Leser kann einen Aphorismus von Pascal, wie der, wenn
die Nase der Kleopatra etwas kürzer gewesen, die ganze
Weltgeschichte einen andern Verlauf genommen hätte, als eine bloß
geistreiche Bemerkung bewerten, aber er ist doch sofort angehalten, darüber
nachzudenken, ob ihr Inhalt auch zu Recht besteht. Man gewinnt
bei der Lektüre der «Pensées» unablässig den Eindruck, es sei auf
religionsphilosophischem Gebiet noch viel zu tun, und das ist das

anspornende Agens, das von ihnen ausgeht. Das Unabgeschlossene des

Pascalschen Denkens läßt einen nicht mehr los und legt sich zuletzt
wie eine nicht abzuweisende Verpflichtung auf die Seele.

Nur über einen einzigen Steinblock, der dringend nach der
bildhauerischen Weiterbearbeitung verlangt, soll nun zum Schluß noch ein
Wort gesagt werden. Das zentralste Anliegen Pascals in seinen
«Pensées» ist es, den Menschen vor die Gottesfrage zu stellen, was er
mit jener psychologischen Meisterschaft versteht, wie es sonst nur noch

Dostojewski in seinen Romanen gelungen ist. Die Fiauptfrage für
diesen Gottsucher war, auf welchem Weg der Mensch den verborgenen
Gott findet. Pascal verfolgt ausgiebig die Pfade der Vernunft, ob sie

zum Ziele führen. Unnachahmliche Worte stehen ihm zur Würdigung
des Denkens zur Verfügung, die dartun, wie er bemüht war, sich vor
«zwei Uebertreibungen» fernzuhalten, sowohl vor dem «Ausschluß
der Vernunft» als dem «nur die Vernunft gelten zu lassen». Pascal

gehört nicht zu den Menschen, welche das Denken verächtlich zu
machen bestrebt sind, aber sein klarer Wille zur Rationalität läßt ihn
auch nie bloß rationalistisch werden. Beständig stößt er zur Ueber-
Rationalität des Lebens vor, zu jener Wirklichkeit, die kein geometrisches

Ding ist, das in logisch durchsichtigen Sätzen aufgereiht werden
kann. Wie ein Urlicht leuchtet es zuletzt vor ihm auf, daß einzig das

FFerz die Fähigkeit hat, Gott wahrzunehmen. Es sind ganz wundersame

Ausführungen, die Pascal über das Herz als Organ, Gott
aufzunehmen, getan hat, welche in Analogie stehen zu seinen Ausführungen,

«daß man nur durch die Liebe in die Wahrheit eingehen
kann», und denen ein um so ungewöhnlicheres Gewicht zukommt,
als sie von einem mathematischen Kopf stammen. Das ist nach Pascal
der Glaube «Gott spürbar im Herzen und nicht in der Vernunft» zu
haben, dieweil das Herz sowohl seine eigene Ordnung hat als auch

5 51



über Gründe verfügt, welche der Verstand nicht kennt. Mit diesen

Worten ist Pascal zu einer tieferen, gewöhnlich verschütteten Schicht
des Christlichen vorgestoßen, welche seinem zerrissenen Menschenbild
den versöhnlichen Ausklang gibt und ein Ausfluß seiner religiösen
Freude ist.

Pascals Ausführungen über den Spürsinn des Herzens brauchen
nicht gegen den Argwohn der Schultheologie verteidigt zu werden,
der große Denker habe dadurch den Glauben dem schwankenden
Gefühlsleben ausgeliefert. Freilich hängt in diesem Zusammenhang
alles von der Interpretation des Ausdrucks «Herz» ab. Nicht einem
unglückseligen Dualismus zwischen Kopf und Herz wie Jacobi redet
Pascal das Wort, wohl aber der richtigen Rangordnung, indem der
Verstand in den Dienst des Herzens gestellt wird, dem er in religiöser
Beziehung den Primat zuspricht. Die Bestimmung des Herzens bei
Pascal ist vielleicht am ehesten mit dem Begriff Intuition zu
umschreiben. Es ist das intuitive Denken, auf das Pascal mit seiner

Betonung des Herzens tendiert, und mit dem er eine der Verstandesmethode

übertreffende geistige Zuverlässigkeit gewonnen hat, die auf
eine bisher ganz unbekannte Art die religiöse Wahrheit von innen
erhellt. Das Intuitive, das mit dem symbolischen Denken verwandt
ist und das sich auf der Logik des Herzens aufbaut, ist imstande, die
verschiedensten Wahrheitsaspekte gleichzeitig zu umfassen. Das
Bedeutsamste an diesen Ausführungen Pascals ist jedoch die Klarheit
über die Verschiedenheit der Denkmethoden und die Folgerung,
welche daraus gezogen werden muß. Das rationale Denken ist für die
Naturwissenschaft die ihr einzig entsprechende Form und hat
deswegen auch zu den großen Errungenschaften der Neuzeit geführt. Auf
religiösem Gebiet aber führt die strikte Anwendung des nur nach dem

Kausalprinzip verfahrenden Denkens zu einer Entleerung. Ihm
entspricht vielmehr nur das symbolhafte Denken, das auch ein Denken
ist und vom «Scharfsinn des Herzens» ausgeht. Es vollzieht sich im
Gegensatz zum bloß begrifflichen Denken in Bildern und bleibt sich
des bildlichen Charakters seiner Aussagen durchaus bewußt. Die
Furcht, man komme durch die Anerkennung dieser zwei verschiedenen
Denkmethoden, die jede auf ihrem Gebiet ihre Berechtigung haben
und beide von derselben Persönlichkeit betätigt werden können, wie
gerade Pascal zeigt, zu dem schlimmen Resultat von der doppelten
Wahrheit, ist unbegründet. Für Gott mag es nur eine Wahrheit geben,
für uns Menschen, die wir nicht den Gesamtüberblick besitzen können,
kann ihr Anblick nur ein vielfältiger sein. In diesen Andeutungen
Pascals liegt ein in die Zukunft weisender Weg. Ein neues Erlernen
des symbolischen Denkens würde im Hause der Christenheit eine
fundamentale Umwälzung hervorrufen. Aus ihm allein läßt sich auch

552



die neue religiöse Sprache gewinnen, von der Pascal einmal in seinen
Briefen schreibt, und die wieder vom Göttlichen mit jener Majestät
zu reden imstande ist, die zuletzt auch im schleuderhaften Menschen
der Gegenwart das Gefühl des Numinosen zu erwecken vermöchte.

Was wäre über das Thema noch mehr zu sagen? Man käme zu
keinem Ende, sollte noch ausgeführt werden, was Pascal über Größe
und Elend des Menschen notiert, was er über die Mitte als die wahre
Humanität gesagt hat, oder wenn noch auf seine von schwermütiger
Holdseligkeit erfüllten Ausführungen über «Das Mysterium Jesu»
hingewiesen werden müßte, in dem er auf eine solch abgründige Weise

von der ewigen Agonie Christi Zeugnis ablegte, wie sie seither kaum
mehr erreicht wurde. Es muß genügen, daß wieder einmal von dem

Unvergänglichen Pascals zu stammeln versucht wurde, das nach dem
Urteil eines Kenners «nur mit dem Christentum selbst untergehen
kann.»

5 5 3


	Das unvergängliche Pascals

