
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 9

Artikel: Die Zukunft der liberalen Gesellschaft

Autor: Murry, John Middleton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ZUKUNFT
DER LIBERALEN GESELLSCHAFT

VON JOHN M1DDLETON MURRY

Im Titel eines Buches, das kurz vor dem Kriege viel diskutiert
wurde, «Moral Man and Immoral Society», hat Reinhold Niebuhr
das peinliche Gefühl treffend ausgedrückt, das viele der wacheren
geistigen Zeitgenossen angesichts des immer heftigeren Zwiespalts
zwischen den Bereichen der Politik und der Ethik anwandelt. «Die
Graue Eminenz», Aldous Huxleys Portrait eines christlichen Mystikers,
der zum Politiker wurde, war eine noch erschöpfendere Auseinandersetzung

mit dem gleichen Problem; Huxley war zum Schluß
gekommen, daß der von Gott Erleuchtete, der das Reich der Politik
betritt, zwangsläufig Opfer der Illusion und endlich der Verzweiflung
werden muß. Gute Ziele, so meint Aldous Huxley, können nicht durch
schlechte Mittel verwirklicht werden.

Solch schlichte Eindeutigkeit ist in Zeiten der Verwirrung, wie wir
sie jetzt erleben, sehr verlockend. Doch durchhaut sie den Knoten,
anstatt ihn zu lösen. Denn wir wissen: es muß immer noch Politik
getrieben werden; selbst der zurückgezogene Heilige kann nicht
inmitten der gesellschaftlichen Anarchie leben. Die Wahrung einer
gesellschaftlichen Ordnung ist offensichtlich schon an und für sich ein positives

Ziel; ist doch die geordnete Gesellschaft wie der Stamm des

Baumes, der das persönliche und moralische Leben trägt. Es wird
berichtet, daß Cromwell vermummt neben dem Leib des enthaupteten
Königs Karl stand und murmelte: «O harte Notwendigkeit!» Der Tod
des Königs war der Preis, der für die Beendigung des Bürgerkrieges
gezahlt werden mußte, und der sinnfällige Umsturz der ausgefallenen
Lehre des «Königtums von Gottes Gnaden».

Benedetto Croce würde Cromwell recht geben, wenn dieser geltend
macht, er habe als moralischer Mensch gehandelt, als er die

Verurteilung und Hinrichtung des Königs durchsetzte.
«Wenn in Wahrheit zu einer Zeit, da das ethische Bewußtsein am

klarsten war, die Durchführung dieser Taten sich als notwendig erwies
(notwendig freilich nicht zur Befriedigung eines persönlichen Machtwillens

oder anderer privater Ambitionen oder Leidenschaften und
nicht weil die Zeit an Brutalität und Uebeltun gewöhnt war, sondern

5 3 3



notwendig für die geheiligte Verteidigung, die Förderung, die Wiedergeburt

des Vaterlandes), dann können diese Taten weder ein Eidbruch
noch ein Mord noch irgendeine Art von Schufterei oder Bosheit sein;
ebenso wie die ,großmütige Lüge', von der Tasso spricht, nicht eine

,Lüge' schlechthin sein kann, es sei denn als dichterische Metapher —
eben sofern sie großmütig ist.» (Croce, «Politik und Moral»).

Croces Beispiele sind nicht so einleuchtend wie der Fall Cromwells,
bei dem kein Zweifel obliegt, daß er im Augenblick der Entscheidung
sein Gewissen intensiv erforschte. Benedetto Croce nennt Cavour und
Friedrich IE Cavour kann die Prüfung bestehen. Aber wie steht es mit
Friedrich? Kann die Vergrößerung Preußens durch die erste Teilung
Polens leichtherzig als eine notwendige Tat «zur geheiligten Verteidigung

des Vaterlandes» amnestiert werden? Wenn sie es kann, wo hört
dann die moralische Rechtfertigung überhaupt noch auf?

Die Frage ist praktisch unvermeidbar; aber sie ist nicht wesentlich.
Das Leben der ethischen Freiheit, der moralischen Verantwortung
(welches das menschliche Leben ist) besteht wesentlich darin, zu
entscheiden, bis wohin man gehen darf. Wenn Friedrich der Große diese
Scheidelinie nicht zu ziehen wußte, so haben Cromwell und Cavour
nicht versagt — wenigstens im Urteil vieler ernster und einfühlender
Historiker. Obzwar sie Staatsmänner waren, waren sie auch Männer,
die im Bewußtsein einer moralischen Verantwortung innerhalb der
politischen Sphäre wirkten, wenn sie mit dem widerspenstigen
Material der Politik arbeiteten und sich, wie jeder gute Handwerker, der
Natur dieses Materials fügen mußten.

Aber zugeben, daß ein Cromwell und selbst ein Friedrich in ihrer
Zeit und unter den damaligen Umständen moralisch handelten, heißt
nicht, daß auch heute eine total rücksichtslose Handlungsweise
entschuldbar ist. Das Abschreckungsmittel der unbegrenzten Gewalt war
in vergangenen Perioden der menschlichen Geschichte soweit gerechtfertigt,

als es für die Begründung des Staates nötig war, ohne den das
sittliche Leben nicht möglich ist. Aber wir haben in der Geschichte eine
Phase erreicht und überschritten, in welcher die liberale Auffassung
des Staates denen, die sie erlebt haben, als die beste erscheinen muß,
weil sie das moralische Leben in Freiheit und Verantwortung am
ehesten fördert.

Damit ist nicht gesagt, daß der liberale Staat ein historischer
Endzustand wäre. Er kann gestürzt werden; und ist in der letzten Zeit
oft gestürzt worden. Wenn die Duldsamkeit sich als Idee und
Gewohnheit dem Geist und dem Willen der Menschen nicht genug
eingeprägt hat, so bleibt der liberale Staat eine künstliche Konstruktion,
die seinen Bürgern nur aufgezwungen wird. Sie mögen sich ihm
unterwerfen oder nicht, aber sie werden ihren ethischen Willen nicht ein-

534



setzen zu einer gemeinsamen Anstrengung, ihn am Bestehen zu
erhalten. Sie beweisen damit, daß sie vorderhand noch nicht fähig sind,
sich vom autoritären Staat zu emanzipieren, sie sind nicht bereit für
das moralische Leben in Freiheit und Verantwortung. Der autoritäre
Staat kehrt wieder, drückender als zuvor. Aber auch das ist —
mindestens wird der Liberale glauben, daß dem so sei •— eine vorübergehende

Phase.

Ist dieser Glaube nur Wunschdenken? Gewiß erfaßt gegenwärtig
eine Welle von Pessimismus besonders die Intellektuellen, und viele
sind überzeugt, daß es Wunschdenken ist. Der alte, halbbewußte
Glaube des 19. Jahrhunderts an automatischen und unvermeidlichen
Fortschritt ist mit Recht diskreditiert; aber eine unheilvolle Form des

wissenschaftlichen Materialismus hat das philosophische und religiöse
Vakuum ausgefüllt, das der Zusammenbruch des alten Optimismus
hinterlassen hat. Dieser wissenschaftliche Materialismus möchte die
Methoden des wissenschaftlichen Experiments an der leblosen Natur
auf die menschliche Gesellschaft übertragen, die ihm als «corpus vile»
für die Experimente der «Staatsmänner» gilt. Viele Wissenschafter
sind heute dogmatisch und bedingungslos rußlandbegeistert, weil sie

glauben, daß die «Wissenschaft» die herrschende Macht in
Sowjetrußland ist — mit andern Worten, daß hier eine Gesellschaft besteht,
in der sie oder ihresgleichen zum Rang einer unbeschränkt herrschenden
Klasse erhoben werden.

Anderseits wenden sich viele, die Europas sichtbaren Rückfall in die
Barbarei während der letzten dreißig Jahre und den sichtbaren Niedergang

der liberalen Demokratie mit Entsetzen miterlebt haben, einem
religiösen Autoritarismus zu, von dem sie die Rettung der Gesellschaft
erhoffen. Er ist besser, so empfinden sie mit Recht, als ein rein
weltlicher Autoritarismus, der in der Roheit gegenüber Mitmenschen keine
Grenze kennt; und sehnsüchtig blicken sie auf die übernatürliche
Autorität, die über dem weltlichen Staate steht und dessen teuflische
Verirrungen zurechtrücken soll.

Zwischen diesen beiden Feuern ist der Glaube des Liberalismus
eingeengt. Aber die LIauptursache für die sichtbare Mißachtung, der er
anheimfällt, ist, daß er bei den meisten Intellektuellen eben nicht mehr
war als ein halbbewußter Glaube, ein Klima sozialer Gewohnheit, an
dem sie teilhatten. Er besaß wenig philosophische oder religiöse Tiefe.
Die richtige Antwort an jene, die unter dem autoritären Einfluß des

«wissenschaftlichen Sozialismus» oder der übernatürlichen Religion
den Liberalismus verwerfen, ist, den liberalen Glauben philosophisch
und religiös neuzuverankern.

Ein solcher Versuch wäre eine theoretische Ergänzung dessen, was
Großbritannien gegenwärtig, vielleicht allzu unbewußt, auf prak-

5 3 5



tischem Gebiet erstrebt. Man müßte nämlich ein sehr oberflächlicher
Beobachter sein, um aus dem augenfälligen Niedergang der großen
liberalen Partei Englands auf den Niedergang der Idee des Liberalismus

selber in England zu schließen. Die Konservativen, die Labour
Party, der liberale Rest sind allesamt liberal und annähernd gleich
liberal. Und die Idee des Liberalismus hat sich vielleicht nie
überzeugender bestätigt als durch die Machtergreifung einer sozialistischen
Partei mit friedlichen und legalen Mitteln, unter dem ehrlichen Willen,
ihr freie Bahn zu lassen, zu zeigen, was sie leisten kann.

Das ist liberaler Glaube, in Tat umgesetzt. Leider ist er als Glaube
wesentlich unbewußt, und zum Teil aus eben diesem Grund gefährdet.
Aber die Mehrheit der Briten glaubt wirklich und praktisch, daß das

freieste Spiel aller Schattierungen der Meinung erlaubt sein soll, und
daß etwas Gutes dabei herauskommen muß: eine bessere Form der
menschlichen Gesellschaft, die jene Stabilität besitzt, welche aus der

Zustimmung erwächst.
In einer solchen Gesellschaft wird die Politik «moralisiert». Der

Konflikt zwischen Moral und Politik wird schöpferische Spannung.
Nicht so, daß alle Handlungen des liberalen Staates den moralischen
Ueberzeugungen des Einzelnen entsprechen würden. Das ist utopisch
und unmöglich; und in Wahrheit, wenn man ihr auf den Grund geht,
eine Forderung, deren Erfüllung den Reiditum der sozialen Wirklichkeit

verringern müßte. Das Dasein der moralisierten politischen Gesellschaft

und das Leben des moralischen Einzelnen gehören zwei
verschiedenen Ordnungen an. Sie können nicht gleichgesetzt werden; aber
ebenso wenig können sie voneinander getrennt werden. Die moralisierte

politische Gesellschaft schafft die Umstände, unter denen der
Einzelne das moralische Leben am vollkommensten leben kann, weil
er weiß, daß seine Bemühung, die Handlungen des Staates dem Diktat
seines persönlichen Ethos anzupassen, nicht gänzlich nichtig sind. Er ist
frei, das Ethos und die Handlungen des Staates zu beeinflussen.

Die Antithese des «moralischen Menschen und der unmoralischen
Gesellschaft» ist daher künstlich und unhaltbar. Und sie gibt der
verderblichen Idee Nahrung, daß der Staatsmann, seiner Funktion gemäß,
frei von moralischen Hemmungen ist. Selbst in einer autoritären
Gesellschaft ist eine solche Idee pervers und verabscheuenswert. Denn der
Autoritarismus ist an sich eine achtbare politische Doktrin und kann
in gewissen Entwicklungsphasen reichlich gerechtfertigt sein. Aber mit
der Entwicklung des ethischen Gewissens wuchs auch der Anspruch an
den autoritären Herrscher, moralisch zu sein; und man gelangte zur
Auffassung einer autoritären Legitimität. Der rechtmäßige autoritäre
Herrscher ist grundsätzlich über dem Gesetz, aber nicht in dem Sinn,
daß er es nach seinem Gutdünken brechen kann, sondern so, daß er die

5 3 6



Härte des Gesetzes durch seine Gnade mildern kann, wo es zulässig
ist, ohne dem Gemeinwohl zu schaden.

Ist aber einmal der Begriff des liberalen Staates in der Geschichte

durch langsames "Wachstum verwirklicht worden, ist es schwer, nicht
zu erwarten, daß er sich, trotz aller zweiteiligen Niederlagen, gegenüber

dem Autoritarismus durchsetzen wird, weil er eine höhere religiöse
und philosophische Idee der Gesellschaft verkörpert. Nicht etwa, weil
eine höhere Idee mit einer geheimen Kraft begabt ist, die sich in
wirklichen Gesellschaftsformen äußern will, sondern weil sie aus der

Handlungsweise wirklicher Gesellschaften erwachsen und die Form
ist, die das Selbstbewußtsein dieser Gesellschaften angenommen hat.
Die freiheitlichste Verfassung der "Welt würde gänzlich undurchführbar

und damit wertlos werden, wenn die Sitte der Toleranz nicht im
Volk, das diese Verfassung annimmt, starke "Wurzeln gefaßt hätte.
Duldsamkeit mag in diesen apokalyptischen Tagen als eine sehr

anspruchslose, unwichtige und bourgeoise Tugend anmuten; aber sie ist
in "Wahrheit eine ungeheure sittliche und soziale Leistung, eindrucksvoller

als eine ganze Serie von Fünfjahresplänen. Und im Unterschied

zu den Fünfjahresplänen ist es eine langsame, allmähliche Leistung;
die beständige, geistige Anreicherung einer Gesellschaft, die sich ihrer
eigenen Stärke und Festigkeit bewußt ist und es sich leisten kann, die

Quellen ihrer Selbstkritik unaufhörlich zu vermehren.
Ist aber die liberale Gesellschaft nicht bloß das Produkt besonderer

geschichtlicher Umstände, wie sie für England die Ausdehnung der
Industrie, die relative geographische Isoliertheit und der Friede waren?
Im "Wort «bloß» liegt der marxistische Trugschluß. Die liberale Gesellschaft

ist ohne Zweifel in hohem Maß das Produkt besonderer
geschichtlicher Umstände; aber das heißt nicht, daß sie diese Umstände
nicht überleben und auch nach ihnen noch gedeihen könnte. Eine
Schöpfung — und das ist die liberale Gesellschaft — ist mehr als die
Summe ihrer Ursachen. Die moralische Gewohnheit der Duldsamkeit,
die politische Praxis der Ablösung einer Regierung durch die Opposition

können durchaus die wirtschaftlichen und religiösen
Leidenschaften überdauern, aus denen sie erwachsen sind; ja, sie können ihrerseits

Mittel werden zur Umformung der wirtschaftlichen und
religiösen Leidenschaften selber. Soll aber diese Umwandlung ermutigt
werden, so dürfen wir die Verwechslung von Liberalismus und «freiem
Unternehmertum» nicht mehr zulassen, wie sie ganz bewußt vom
Kommunismus und vom Kapitalismus gepflegt wird.

Es ist dringend notwendig, die liberale Gesellschaft aus dieser
Verwirrung zu lösen. Der Liberalismus ist ein Geist, nicht ein "Wirtschaftssystem.

Er ist ein Geist, der in Menschen wirkt und den Dämon des

politisch-religiösen Fanatismus bannen kann, unter dessen Einfluß die

537



Menschen ärger als Bestien handeln. Die totalitäre Gesellschaft steigert
ihre Feindseligkeit zur Staatsnotwendigkeit, und Agenten der totalitären

Gesellschaft sind beständig am Werk, um die liberalen
Gesellschaften zu zersetzen und deren Duldsamkeit zu benützen, um der
Unduldsamkeit zum Sieg zu verhelfen. Aber es kann vernünftigerweise

geglaubt werden, daß der Bürger, den die liberale Gesellschaft
geschaffen und gebildet hat, weit anpassungsfähiger und gelenkiger ist
als der Untertan der totalitären Gesellschaft, und daß daher die totalitäre

Gesellschaft immer geistig als Parasit von der freien Gesellschaft
zehren wird, stets von ihr abhängig bleiben wird, gerade auf dem
Gebiet des wissenschaftlichen Fortschritts, den sie doch zu ihrem
höchsten Wert erhebt. Gewiß ist der Durchschnittsbürger der liberalen
Gesellschaft als Individuum sehr weit vom großen Menschheitsideal
entfernt, das Keats mit den Worten meinte: «in seinem Geist für alle
Gedanken und nicht nur für eine ausgesuchte Gesellschaft von ihnen
Raum haben»; aber er ist doch aktives Mitglied einer Gesellschaft, die
als Gesellschaft eben das tut und es als Gesetz ihres eigenen Wesens
anerkennt.

Ja, es wäre nicht sinnlos, wenn auch vielleicht übertrieben, in bezug
auf die liberale Gesellschaft das Paradox umzukehren, so daß es heißt:
«Unmoralischer Mensch — moralische Gesellschaft». Es ist in dieser
Form gewiß ebenso wahr wie in der ursprünglichen. Aber in Wirklichkeit

sind beide Paradoxe überspannt. Die liberale Gesellschaft ist nicht
möglich, wenn die Toleranz nicht in der Sitte verwurzelt ist; und
wenngleich die Voraussetzungen der Toleranz nicht allgemein verstanden

werden, so kann doch gerechterweise gesagt werden, daß das
durchschnittliche Mitglied einer freien Gesellschaft eine anima natura-
liter liberalis ist. Ihre Werke bezeugen ihren Glauben.

Aber welcher Glaube ist das? Er läßt sich nicht leicht definieren.
Große Engländer haben bei großen Anlässen Elemente dieses Glaubens
umrissen; so Milton in seiner Schrift für die Pressefreiheit und Burke
in gewissen Teilen seiner «Gedanken zur französischen Revolution».
Aber sie gehören eher zu den Urhebern der liberalen Gesellschaft als

zu ihren Denkern. Unter den Philosophen gebührt dagegen Benedetto
Croce ein Ehrenplatz. Er schreibt in «Politik und Moral»:

«In ihr (der liberalen Lehre) spiegelt sich in Wirklichkeit die ganze
Religion und Philosophie der modernen Zeit, und in ihrem Mittelpunkt

steht die Idee der Dialektik, das heißt der Entwicklung, die
durch die Vielfalt und die Kämpfe der geistigen Kräfte das Leben
unaufhörlich bereichert und adelt und ihm seine einzigartige,
vollständige Bedeutung einprägt. Dies ist die theoretische Grundlage des

Vertrauens, der Förderung, die die liberale Doktrin in der Praxis den
verschiedensten Strömungen entgegenbringt. Statt sie einzuschränken

538



und zu hemmen, statt sie zurückzuhalten und zu unterdrücken, bietet
die liberale Lehre ihnen ein freies Feld, damit sie in harmonischem

Zwiespalt wetteifern und zusammenwirken. Diese Idee der Entwicklung

von innen her, der Immanenz, entspringt der Kritik der
gegenteiligen Lehre, die Gott von der "Welt, den Himmel von der Erde, den

Geist von der Materie und die Ideen von den Tatsachen sondert und
zum Schluß kommt, daß das menschliche Leben von einer Weisheit
geformt und gelenkt werden muß, die es transzendiert, und zu
Zwecken, die es transzendieren.»

Der Marxist mag glauben, daß er damit einverstanden ist. Dialektik,
so meint er, ist sein Monopol, und er geht so weit, daß er durch einen
Ukas den dialektischen Prozeß im Namen der Dialektik zum Stehen

bringen will. Er zwingt dem historischen Prozeß der Entwicklung eine
Geschichtstheorie auf. Aber die Heimstätte der echten Dialektik ist
die bestehende, sich frei entfaltende politische Gesellschaft unseres
Landes und alle anderen Gesellschaften, in denen die Lehre der
Toleranz ein Teil der nationalen Sitte geworden ist.

Denn soweit eine Gesellschaft mit einem Einzelmenschen verglichen
werden kann, kann von der liberalen Gesellschaft gesagt werden, sie

habe jene «Experimentierlust», von der Walter Bagehot meinte, sie
sei die glücklichste Begabung des Dichters. Eine derartige Gesellschaft
kann es sich leisten, die Spannung zwischen Moral und Politik
anzuerkennen und tut es oft auch ausdrücklich, indem sie eine
«Gewissensklausel» einfügt, wo ihre Gesetzgebung die bekundeten
moralischen Ueberzeugungen einer auch sehr geringen Minderheit verletzt.
Das ist annähernd das Höchste, was jeder nur denkbare Staat auf dem

Weg zur eigenen Moralisierung leisten kann, wenn er sich nicht selbst

wegmoralisieren soll. Und das wäre alles in allem theoretisch gar keine
so schlechte Lösung; aber es ist ein göttliches, fernes Ereignis — ein

Punkt, an dem Moral und Politik identisch würden und das Himmelreich

auf Erden verwirklicht wäre.
Inzwischen finden die schwersten Zusammenstöße zwischen Moral

und Politik in der liberalen Gesellschaft nicht in der Innenpolitik statt,
sondern auf dem Gebiet der internationalen Beziehungen. Denn die

Beziehungen zwischen den Nationen reichen von der zuverlässigen
Freundschaft, wie sie zwischen den Vereinigten Staaten und
Großbritannien oder zwisdien beiden und Kanada bestehen, bis zur
wachsamen Feindseligkeit, für die Beispiele nicht lange gesucht werden
müssen. Die Möglichkeiten in den internationalen Beziehungen sind
außerordentlich vielartig. Aber während den letzten Jahren hat sich
das Bild drastisch vereinfacht. Die latente, jedoch einigermaßen unter
Kontrolle gehaltene internationale Anarchie der letzten dreißig Jahre
des neunzehnten Jahrhunderts hat dem Aufstieg zweier gewaltiger und

539



wechselseitig tief mißtrauischer Machtgruppen Platz gemacht. Innerhalb

jeder dieser beiden Gruppen sind die Beziehungen derartige, daß
ein Krieg zwischen ihren Komponenten kaum denkbar ist. Der Krieg
zwischen den Gruppen selbst ist es unglücklicherweise durchaus.

Diese Spannung ist vor allem durch zwei Tatsachen hervorgerufen.
In einer der Gruppen ist die Form der liberalen Gesellschaft
vorherrschend, während die Form der autoritären Gesellschaft in der
andern vorherrscht. In der ersten Gruppe ist das Privateigentum an
den Produktionsmitteln vorherrschend, in der andern der Staatsbesitz.
Es stehen also sowohl politische wie wirtschaftliche Systeme in Gegensatz.

Aber am exponierten Rand beider Gruppen gibt es Gesellschaften,
die versuchen, lebensfähige Verbindungen zwischen beiden wirtschaftlichen

Systemen oder beiden politischen Systemen oder zwischen dem
liberalen politischen System und dem sozialistischen Wirtschaftssystem
zu schaffen. Warum sollten diese Experimente nicht in Ruhe
durchgeführt werden können?

Es liegt im Ethos der liberalen Gesellschaft, daß sie es dürfen sollen;
aber unglücklicherweise liegt es im Ethos der totalitären Gesellschaft,
daß sie es nicht dürfen. Die grundsätzliche Toleranz der liberalen
Gesellschaft strebt unablässig danach, auch auf dem Gebiet der
zwischenstaatlichen Beziehungen wirksam zu werden; nach dem gleichen aber
strebt auch die grundsätzliche Intoleranz der totalitären Gesellschaft.
Und das ist ein Konflikt, der theoretisch nur durch die monströse
Intoleranz des Krieges entschieden werden kann. Darin liegt das furchtbare

Dilemma, vor dem heute die liberale Gesellschaft steht: die
Entscheidung, ob sie ihre Duldsamkeit bis zum Verzicht auf Widerstand
treiben soll oder ob sie sie faktisch preisgeben soll, indem sie Krieg
führt.

Die Frage ist demnach: kann die liberale Gesellschaft in der
Wirklichkeit und nicht nur in der Idee überleben? Sie kann schwerlich durch
die Atombombe verteidigt werden. Deren Anwendung setzt eine solche

Degradierung des liberalen Ethos voraus, daß, ganz abgesehen von
der Aussicht einer materiellen Zerstörung, nach der eine geordnete
Gesellschaft nicht überleben könnte, keine liberale Gesellschaft dazu
imstande wäre. An diesem Punkt würde die Politik die Moral
vernichtet haben. Kommt es aber zu Krieg, so wird er gewiß mit allen
Zerstörungsmitteln geführt werden, über die der Mensch verfügt. Die
Vorstellung, die Atombombe könne «verboten» werden, ist ein
Selbstbetrug, mit dem sich nur eine Zivilisation begnügen könnte, in der ein
unbewußter Todestrieb am Werk ist.

Gibt es aber einen Weg, den Krieg zu vermeiden, wenn eine

Machtgruppe, die eine totalitäre Gesellschaft beherrscht und eine

Machtgruppe, die von liberalen Gesellschaften beeinflußt wird, gegen-

540



einander drängen? Jede der beiden sucht nicht den Sieg über die
andere, sondern die Revolution innerhalb der andern. Eine kommunistische

Revolution in den Vereinigten Staaten, eine liberale Revolution

in Rußland — jedes dieser beiden Ereignisse würde dem Frieden
eine Chance geben. Die Friedenshoffnung wäre noch viel gewisser,
wenn beide zugleich eine Revolution vollziehen würden, die sie zu
einer gemeinsamen Form der Gesellschaft, die wir den «liberalen
Sozialismus» nennen können, führen würde. Obwohl es utopisch sein

mag, einen gleichzeitigen Fortschritt zu dieser Bestimmung zu
erhoffen, so ist doch das Ziel selber nicht utopisch. Wie Benedetto Croce

sagt: «Ernsthafte prinzipielle Opposition gegen den Sozialismus wird
nur dann notwendig, wenn es darum geht, die liberale Ethik und
Politik gegen die autoritäre Ethik und Politik zu schützen, die am
Grund des Sozialismus lauert.» Die freie Gesellschaft ist nicht die
Gesellschaft des freien Unternehmertums; noch weniger allerdings ist
sie die Gesellschaft, in der die freie Unternehmung — im Wirtschaftlichen,

Geistigen, Politischen — vollständig unterdrückt wird.
Es wäre allerdings tragisch, wenn die Unfähigkeit der beiden

Gruppen, eine falsche Philosophie abzuändern, zur weltweiten
Verwüstung führen müßte. Die falsche Philosophie, die die liberalen
Gesellschaften noch immer fehlleitet, ist jene, die das freie Unternehmertum

zum moralischen Gesetz erhebt. Die falsche Philosophie der
kommunistischen Gesellschaft ist jene, die im Namen der absoluten
Wahrheit dem Individuum die Ausübung der verantwortlichen Freiheit

verbietet. Durch den einen Irrtum wird der Staat dem Individuum
geopfert, durch den anderen das Individuum dem Staate. Beide sind
Ausdrücke der gleichen Ketzerei: sie heben wirtschaftliche Grundsätze
zum Lebensgesetz. Wenn ihr Konflikt nicht (um mit Blake zu sprechen)
durch einen Akt der Phantasie von der «Bedingung der Negation»
zur «Bedingung der Gegensätzlichkeit» gehoben wird, muß der
Einzelmensch, der Staat und alles menschliche und moralische Leben, das

von beiden abhängt, einem sinnlosen Holokaust zum Opfer fallen. Die
liberale Gesellschaft kann jedoch ihre Irrtümer korrigieren und doch
ihrem Wesen treu bleiben. Kann es die autoritäre?

(Uebersetzt von F. Bondy. Englischer Titel des Essais: «Politics and Morals»)

5 4 1


	Die Zukunft der liberalen Gesellschaft

