Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 9

Artikel: Die Zukunft der liberalen Gesellschaft
Autor: Murry, John Middleton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ZUKUNFT
DER LIBERALEN GESELLSCHAFT

VON JOHN MIDDLETON MURRY

Im Titel eines Buches, das kurz vor dem Kriege viel diskutiert
wurde, «Moral Man and Immoral Society», hat Reinhold Niebuhr
das peinliche Gefiihl treffend ausgedriickt, das viele der wacheren
geistigen Zeitgenossen angesichts des immer heftigeren Zwiespalts
zwischen 'den Bereichen der Politik und der Ethik anwandelt. «Die
Grawe Eminenz», Aldous Huxleys Portrait eines christlichen Mystikers,
der zum Politiker wurde, war eine noch erschépfendere Auseinander-
setzung mit dem gleichen Problem; Huxley war zum Schlufl ge-
kommen, daff der von Gott Erleuchtete, der das Reich der Politik
betritt, zwangsliufig Opfer der Illusion und endlich der Verzweiflung
werden mufi. Gute Ziele, so meint Aldous Huxley, konnen nicht durch
schlechte Mittel verwirklicht werden.

Solch schlichte Eindeutigkeit ist in Zeiten der Verwirrung, wie wir
sie jetzt erleben, sehr verlockend. Doch durchhaut sie den Knoten,
anstatt ihn zu l6sen. Denn wir wissen: es mufl immer noch Politik
getrieben werden; selbst der zurilickgezogene Heilige kann nicht in-
mitten der gesellschaftlichen Anarchie leben. Die Wahrung einer gesell-
schaftlichen Ordnung ist offensichtlich schon an und fiir sich ein posi-
tives Ziel; ist doch die geordnete Gesellschaft wie der Stamm des
Baumes, der das personliche und moralische Leben trigt. Es wird
berichtet, daft Cromwell vermummt neben dem Leib des enthaupteten
Konigs Karl stand und murmelte: «O harte Notwendigkeit!» Der Tod
des Konigs war der Preis, der fiir die Beendigung des Biirgerkrieges
gezahlt werden muflte, und der sinnfillige Umsturz der ausgefallenen
Lehre des «Konigtums von Gottes Gnaden».

Benedetto Croce wiirde Cromwell recht geben, wenn dieser geltend
macht, er habe als moralischer Mensch gehandelt, als er die Ver-
urteilung und Hinrichtung des Konigs durchsetzte.

«Wenn in Wahrheit zu einer Zeit, da das ethische Bewuf3tsein am
klarsten war, die Durchflihrung dieser Taten sich als notwendig erwies
(notwendig freilich nicht zur Befriedigung eines personlichen Macht-
willens oder anderer privater Ambitionen oder Leidenschaften und
nicht weil die Zeit an Brutalitdt und Uebeltun gewohnt war, sondern

533



notwendig fir die geheiligte Verteidigung, die Forderung, die Wieder-
geburt des Vaterlandes), dann konnen diese Taten weder ein Eidbruch
noch ein Mord noch irgendeine Art von Schufterei oder Bosheit sein;
ebenso wie die ,grofimiitige Liige’, von der Tasso spricht, nicht eine
,Liige’ schlechthin sein kann, es sei denn als dichterische Metapher —
eben sofern sie grofimiitig ist.» (Croce, «Politik und Moral»).

Croces Beispiele sind nicht so einleuchtend wie der Fall Cromwells,
bei dem kein Zweifel obliegt, dafl er im Augenblick der Entscheidung
sein Gewissen intensiv erforschte. Benedetto Croce nennt Cavour und
Friedrich II. Cavour kann die Priifung bestehen. Aber wie steht es mit
Friedrich? Kann die Vergrofierung Preuflens durch die erste Teilung
Polens leichtherzig als eine notwendige Tat «zur geheiligten Verteidi-
gung des Vaterlandes» amnestiert werden? Wenn sie es kann, wo hort
dann die moralische Rechtfertigung iiberhaupt noch auf?

Die Frage 1st praktisch unvermeidbar; aber sie ist nicht wesentlich.
Das Leben der ethischen Freiheit, der moralischen Verantwortung
(welches das menschliche Leben ist) besteht wesentlich darin, zu ent-
scheiden, bis wohin man gehen darf. Wenn Friedrich der Grofle diese
Scheidelinie nicht zu ziehen wufite, so haben Cromwell und Cavour
nicht versagt — wenigstens im Urteil vieler ernster und einfiihlender
Historiker. Obzwar sie Staatsminner waren, waren sie auch Minner,
die im Bewuftsein einer moralischen Verantwortung innerhalb der
politischen Sphire wirkten, wenn sie mit dem widerspenstigen Ma-
terial der Politik arbeiteten und sich, wie jeder gute Handwerker, der
Natur dieses Materials fiigen muf3ten.

Aber zugeben, daf ein Cromwell und selbst ein Friedrich in ihrer
Zeit und unter den damaligen Umstinden moralisch handelten, heifit
nicht, dafl auch heute eine total riicksichtslose Handlungsweise ent-
schuldbar ist. Das Abschreckungsmittel der unbegrenzten Gewalt war
in vergangenen Perioden der menschlichen Geschichte soweit gerecht-
fertigt, als es fiir die Begriindung des Staates notig war, ohne den das
sittliche Leben nicht moglich ist. Aber wir haben in der Geschichte eine
Phase erreicht und iiberschritten, in welcher die liberale Auffassung
des Staates denen, die sie erlebt haben, als die beste erscheinen muf3,
weil sie das moralische Leben in Freiheit und Verantwortung am
ehesten fordert.

Damit ist nicht gesagt, daf} der liberale Staat ein historischer End-
zustand wire. Er kann gestiirzt werden; und ist in der letzten Zeit
oft gestiirzt worden. Wenn die Duldsamkeit sich als Idee und Ge-
wohnheit dem Geist und dem Willen der Menschen nicht genug ein-
geprigt hat, so bleibt der liberale Staat eine kiinstliche Konstruktion,
die seinen Blirgern nur aufgezwungen wird. Sie mogen sich ihm unter-
werfen oder nicht, aber sie werden ihren ethischen Willen nicht ein-

534



setzen zu einer gemeinsamen Anstrengung, thn am Bestehen zu er-
halten. Sie beweisen damit, dafd sie vorderhand noch nicht fihig sind,
sich vom autoritiren Staat zu emanzipieren, sie sind nicht bereit fiir
das moralische Leben in Freiheit und Verantwortung. Der autoritire
Staat kehrt wieder, driickender als zuvor. Aber auch das ist — min-
destens wird der Liberale glauben, dafl dem so set — eine voriiber-
gehende Phase.

Ist dieser Glaube nur Wunschdenken? Gewifs erfafdt gegenwirtig
eine Welle von Pessimismus besonders die Intellektuellen, und viele
sind iiberzeugt, dafl es Wunschdenken ist. Der alte, halbbewufite
Glaube des 19. Jahrhunderts an automatischen und unvermeidlichen
Fortschritt ist mit Recht diskreditiert; aber eine unheilvolle Form des
wissenschaftlichen Materialismus hat das philosophische und religidse
Vakuum ausgefiillt, das der Zusammenbruch des alten Optimismus
hinterlassen hat. Dieser wissenschaftliche Materialismus mochte die
Methoden des wissenschaftlichen Experiments an der leblosen Natur
auf die menschliche Gesellschaft tibertragen, die ihm als «corpus vile»
fiir die Experimente der «Staatsminner» gilt. Viele Wissenschafter
sind heute dogmatisch und bedingungslos rufilandbegeistert, weil sie
glauben, dafl die «Wissenschaft» die herrschende Macht in Sowjet-
ruflland ist — mit andern Worten, daf} hier eine Gesellschaft besteht,
in der sie oder ihresgleichen zum Rang einer unbeschrankt herrschenden
Klasse erhoben werden.

Anderseits wenden sich viele, die Europas sichtbaren Riickfall in die
Barbarei wihrend der letzten dreiffig Jahre und den sichtbaren Nieder-
gang der liberalen Demokratie mit Entsetzen miterlebt haben, einem
religiosen Autoritarismus zu, von dem sie die Rettung der Gesellschaft
erhoffen. Er ist besser, so empfinden sie mit Recht, als ein rein welt-
licher Autoritarismus, der in der Roheit gegeniiber Mitmenschen keine
Grenze kennt; und sehnsiichtig blicken sie auf die iibernatiirliche
Autoritit, die iiber dem weltlichen Staate steht und dessen teuflische
Verirrungen zurechtriicken soll.

Zwischen diesen beiden Feuern ist der Glaube des Liberalismus ein-
geengt. Aber die Hauptursache fiir die sichtbare Miflachtung, der er
anheimfillt, ist, dafl er bei den meisten Intellektuellen eben nicht mehr
war als ein halbbewufter Glaube, ein Klima sozialer Gewohnheit, an
dem sie teilhatten. Er besafl wenig philosophische oder religidse Tiefe.
Die richtige Antwort an jene, die unter dem autoritiren Einflufl des
«wissenschaftlichen Sozialismus» oder der iibernatiirlichen Religion
den Liberalismus verwerfen, ist, den liberalen Glauben philosophisch
und religits neuzuverankern,

Ein solcher Versuch wire eine theoretische Erginzung dessen, was
Grofibritannien gegenwirtig, vielleicht allzu unbewufit, auf prak-

535



tischem Gebiet erstrebt. Man miifite namlich ein schr oberflichlicher
Beobachter sein, um aus dem augenfilligen Niedergang der grofien
liberalen Partei Englands auf den Niedergang der Idee des Liberalis-
mus selber in England zu schlieffen. Die Konservativen, die Labour
Party, der liberale Rest sind allesamt liberal und anndhernd gleich
liberal. Und die Idee des Liberalismus hat sich vielleicht nie tber-
zeugender bestitigt als durch die Machtergreifung einer sozialistischen
Partei mit friedlichen und legalen Mitteln, unter dem ¢hrlichen Willen,
ihr freie Bahn zu lassen, zu zeigen, was sie leisten kann.

Das ist liberaler Glaube, in Tat umgesetzt. Leider ist er als Glaube
wesentlich unbewufit, und zum Teil aus eben diesem Grund gefdhrdet.
Aber die Mehrheit der Briten glaubt wirklich und praktisch, dafl das
freieste Spiel aller Schattierungen der Meinung erlaubt sein soll, und
dafl etwas Gutes dabei herauskommen muf}: eine bessere Form der
menschlichen Gesellschaft, die jene Stabilitdt besitzt, welche aus der
Zustimmung erwachst.

In einer solchen Gesellschaft wird die Politik «moralisiert». Der
Konflikt zwischen Moral und Politik wird schopferische Spannung.
Nicht so, dafy alle Handlungen des liberalen Staates den moralischen
Ueberzeugungen des Einzelnen entsprechen wiirden. Das ist utopisch
und unmdglich; und in Wahrheit, wenn man ihr auf den Grund geht,
cine Forderung, deren Erfiillung den Reichtum der sozialen Wirklich-
keit verringern miifite. Das Dasein der moralisierten politischen Gesell-
schaft und das Leben des moralischen Einzelnen gehdren zwei ver-
schiedenen Ordnungen an. Sie konnen nicht gleichgesetzt werden; aber
ebenso wenig konnen sie voneinander getrennt werden. Die morali-
sierte politische Gesellschaft schafft die Umstinde, unter denen der
Einzelne das moralische Leben am vollkommensten leben kann, weil
er weif3, dafl seine Bemithung, die Handlungen des Staates dem Diktat
seines personlichen Ethos anzupassen, nicht ginzlich nichtig sind. Er ist
frei, das Ethos und die Handlungen des Staates zu beeinflussen.

Die Antithese des «moralischen Menschen und der unmoralischen
Gesellschaft» ist daher kiinstlich und unhaltbar. Und sie gibt der ver-
derblichen Tdee Nahrung, dafl der Staatsmann, seiner Funktion gemif3,
frei von moralischen Hemmungen ist. Selbst in einer autoritiren Ge-
sellschaft ist eine solche Idee pervers und verabscheuenswert. Denn der
Autoritarismus ist an sich eine achtbare politische Doktrin und kann
in gewissen Entwicklungsphasen reichlich gerechtfertigt sein. Aber mit
der Entwicklung des ethischen Gewissens wuchs auch der Anspruch an
den autoritdren Herrscher, moralisch zu sein; und man gelangte zur
Auffassung einer autoritdren Legitimitdt. Der rechtmiflige autoritire
Herrscher ist grundsitzlich Giber dem Gesetz, aber nicht in dem Sinn,
dafl er es nach seinem Gutdiinken brechen kann, sondern so, dafl er die

1
(&%)
(s2§



Hirte des Gesetzes durch seine Gnade mildern kann, wo es zuldssig
1st, ohne dem Gemeinwohl zu schaden.

Ist aber einmal der Begriff des liberalen Staates in der Geschichte
durch langsames Wachstum verwirklicht worden, ist es schwer, nicht
zu erwarten, daf§ er sich, trotz aller zweiteiligen Niederlagen, gegen-
tiber dem Autoritarismus durchsetzen wird, weil er eine hohere religiose
und philosophische Idee der Gesellschaft verkorpert. Nicht etwa, weil
eine hohere Idee mit einer geheimen Kraft begabt ist, die sich in
wirklichen Gesellschaftsformen duflern will, sondern weil sie aus der
Handlungsweise wirklicher Gesellschaften erwachsen und die Form
ist, die das Selbstbewuftsein dieser Gesellschaften angenommen hat.
Die freiheitlichste Verfassung der Welt wiirde ginzlich undurchfiihr-
bar und damit wertlos werden, wenn die Sitte der Toleranz nicht im
Volk, das diese Verfassung annimmt, starke Wurzeln gefafit hitte.
Duldsamkeit mag in diesen apokalyptischen Tagen als eine sehr an-
spruchslose, unwichtige und bourgeoise Tugend anmuten; aber sie ist
in Wahrheit eine ungeheure sittliche und soziale Leistung, eindrucks-
voller als eine ganze Serie von Fiinfjahresplinen. Und im Unterschied
zu den Fiinfjahrespldnen ist es eine langsame, allmihliche Leistung;
die bestindige, geistige Anreicherung einer Gesellschaft, die sich ihrer
eigenen Stirke und Festigkeit bewufit ist und es sich leisten kann, die
Quellen ihrer Selbstkritik unaufhorlich zu vermehren.

Ist aber die liberale Gesellschaft nicht blof§ das Produkt besonderer
geschichtlicher Umstinde, wie sie fiir England die Ausdehnung der
Industrie, dic relative geographische Isoliertheit und der Friede waren?
Im Wort «bloff» liegt der marxistische Trugschluf}. Die liberale Gesell-
schaft ist ohne Zweifel in hohem Mafl das Produkt besonderer ge-
schichtlicher Umstinde; aber das heifit nicht, daf sie diese Umstinde
nicht iiberleben und auch nach ihnen noch gedeihen konnte. Eine
Schopfung — und das ist die liberale Gesellschaft — ist mehr als die
Summe ihrer Ursachen. Die moralische Gewohnheit der Duldsamkeit,
die politische Praxis der AblSsung einer Regierung durch die Oppo-
sition konnen durchaus die wirtschaftlichen und religiosen Leiden-
schaften {iberdauern, aus denen sie erwachsen sind; ja, sic konnen ihrer-
seits Mittel werden zur Umformung der wirtschaftlichen und reli-
givsen Leidenschaften selber. Soll aber diese Umwandlung ermutigt
werden, so diirfen wir die Verwechslung von Liberalismus und «freiem
Unternehmertum» nicht mehr zulassen, wie sie ganz bewuflt vom
Kommunismus und vom Kapitalismus gepflegt wird.

Es ist dringend notwendig, die liberale Gesellschaft aus dieser Ver-
wirrung zu 8sen. Der Liberalismus ist ein Geist, nicht ein Wirtschafts-
system. Er ist ein Geist, der in Menschen wirkt und den Damon des
politisch-religiosen Fanatismus bannen kann, unter dessen Einfluf§ die

537



Menschen drger als Bestien handeln. Die totalitire Gesellschaft steigert
ihre Feindseligkeit zur Staatsnotwendigkeit, und Agenten der totali-
taren Gesellschaft sind bestindig am Werk, um die liberalen Gesell-
schaften zu zersetzen und deren Duldsamkeit zu beniitzen, um der
Unduldsamkeit zum Sieg zu verhelfen. Aber es kann verniinftiger-
weise geglaubt werden, daf} der Blirger, den die liberale Gesellschaft
geschaffen und gebildet hat, weit anpassungsfahiger und gelenkiger ist
als der Untertan der totalitiren Gesellschaft, und dafl daher die totali-
tare Gesellschaft immer geistig als Parasit von der freien Gesellschaft
zehren wird, stets von ihr abhdngig bleiben wird, gerade auf dem
Gebiet des wissenschaftlichen Fortschritts, den sie doch zu ihrem
hochsten Wert erhebt. Gewif} ist der Durchschnittsbiirger der liberalen
Gesellschaft als Individuum sehr weit vom groflen Menschheitsideal
entfernt, das Keats mit den Worten meinte: «in seinem Geist fiir alle
Gedanken und nicht nur fiir eine ausgesuchte Gesellschaft von ihnen
Raum haben»; aber er ist doch aktives Mitglied einer Gesellschaft, die
als Gesellschaft eben das tut und es als Gesetz ihres eigenen Wesens
anerkennt.

Ja, es wire nicht sinnlos, wenn auch vielleicht tibertrieben, in bezug
auf die liberale Gesellschaft das Paradox umzukehren, so daf} es heifdt:
«Unmoralischer Mensch — moralische Gesellschaft». Es ist in dieser
Form gewify ebenso wahr wie in der urspriinglichen. Aber in Wirklich-
keit sind beide Paradoxe tiberspannt. Die liberale Gesellschaft ist nicht
moglich, wenn die Toleranz nicht in der Sitte verwurzelt ist; und
wenngleich die Voraussetzungen der Toleranz nicht allgemein verstan-
den werden, so kann doch gerechterweise gesagt werden, dafl das
durchschnittliche Mitglied einer freien Gesellschaft eine anima natura-
liter liberalis 1st. Thre Werke bezeugen ithren Glauben.

Aber welcher Glaube ist das? Er liflt sich nicht leicht definieren.
Grofle Engldnder haben bei grofien Anlissen Elemente dieses Glaubens
umrissen; so Milton in seiner Schrift fiir die Pressefreiheit und Burke
in gewissen Teilen seiner «Gedanken zur franzosischen Revolution».
Aber sie gehoren eher zu den Urhebern der liberalen Gesellschaft als
zu thren Denkern. Unter den Philosophen gebiihrt dagegen Benedetto
Croce ein Ehrenplatz. Er schreibt in «Politik und Moral»:

«In ihr (der liberalen Lehre) spiegelt sich in Wirklichkeit die ganze
Religion und Philosophie der modernen Zeit, und in ihrem Mittel-
punkt steht die Idee der Dialektik, das heiffit der Entwicklung, die
durch die Vielfalt und die Kdmpfe der geistigen Krifte das Leben
unaufhorlich bereichert und adelt und thm seine einzigartige, voll-
standige Bedeutung einprigt. Dies ist die theoretische Grundlage des
Vertrauens, der Forderung, die die liberale Doktrin in der Praxis den
verschiedensten Stromungen entgegenbringt. Statt sie einzuschrinken

538



und zu hemmen, statt sie zurtickzuhalten und zu unterdriicken, bietet
die liberale Lehre ithnen ein freies Feld, damit sie in harmonischem
Zwiespalt wetteifern und zusammenwirken. Diese Idee der Entwick-
lung von innen her, der Immanenz, entspringt der Kritik der gegen-
teiligen Lehre, die Gott von der Welt, den Himmel von der Erde, den
Geist von der Materie und die Ideen von den Tatsachen sondert und
zum Schlufl kommt, daf} das menschliche Leben von einer Weisheit
geformt und gelenkt werden muf}, die es transzendiert, und zu
Zwecken, die es transzendieren.»

Der Marxist mag glauben, daf} er damit einverstanden ist. Dialektik,
so meint er, ist sein Monopol, und er geht so weit, dafl er durch einen
Ukas den dialektischen Prozefl im Namen der Dialektik zum Stehen
bringen will. Er zwingt dem historischen Prozef der Entwicklung eine
Geschichtstheorie auf. Aber die Heimstitte der echten Dialektik ist
die bestehende, sich frei entfaltende politische Gesellschaft unseres
Landes und alle anderen Gesellschaften, in denen die Lehre der
Toleranz ein Teil der nationalen Sitte geworden ist.

Denn soweit cine Gesellschaft mit einem Einzelmenschen verglichen
werden kann, kann von der liberalen Gesellschaft gesagt werden, sie
habe jene «Experimentierlust», von der Walter Bagehot meinte, sie
sei die gliicklichste Begabung des Dichters. Eine derartige Gesellschaft
kann es sich leisten, die Spannung zwischen Moral und Politik an-
zuerkennen und tut es oft auch ausdriicklich, indem sie eine «Ge-
wissensklausel» einfligt, wo ihre Gesetzgebung die bekundeten mora-
lischen Ueberzeugungen einer auch schr geringen Minderheit verletzt.
Das ist annihernd das Hochste, was jeder nur denkbare Staat auf dem
‘Weg zur eigenen Moralisierung leisten kann, wenn er sich nicht selbst
wegmoralisieren soll. Und das wire alles in allem theoretisch gar keine
so schlechte Losung; aber es ist ein gottliches, fernes Ereignis — ein
Punkt, an dem Moral und Politik identisch wiirden und das Himmel-
reich auf Erden verwirklicht wire.

Inzwischen finden die schwersten Zusammenstofle zwischen Moral
und Politik in der liberalen Gesellschaft nicht in der Innenpolitik statt,
sondern auf dem Gebiet der internationalen Bezichungen. Denn die
Bezichungen zwischen den Nationen reichen von der zuverlissigen
Ireundschaft, wie sic zwischen den Vereinigten Staaten und Grofi-
britannien oder zwischen beiden und Kanada bestehen, bis zur wach-
samen Feindseligkeit, flir die Beispiele nicht lange gesucht werden
miissen. Die Moglichkeiten in den internationalen Beziehungen sind
auflerordentlich vielartig. Aber wihrend den letzten Jahren hat sich
das Bild drastisch vereinfacht. Die latente, jedoch einigermaflen unter
Kontrolle gehaltene internationale Anarchie der letzten dreiflig Jahre
des neunzehnten Jahrhunderts hat dem Aufstieg zweier gewaltiger und

39



wechselseitig tief miftrauischer Machtgruppen Platz gemacht. Inner-
halb jeder dieser beiden Gruppen sind die Beziehungen derartige, dafl
ein Krieg zwischen ihren Komponenten kaum denkbar ist. Der Krieg
zwischen den Gruppen selbst ist es ungliicklicherweise durchaus.

Diese Spannung ist vor allem durch zwei Tatsachen hervorgerufen.
In einer der Gruppen ist die Form der liberalen Gesellschaft vor-
herrschend, wiahrend die Form der autoritiren Gesellschaft in der
andern vorherrscht. In der ersten Gruppe ist das Privateigentum an
den Produktionsmitteln vorherrschend, in der andern der Staatsbesitz.
Es stehen also sowohl politische wie wirtschaftliche Systeme in Gegen-
satz. Aber am exponierten Rand beider Gruppen gibt es Gesellschaften,
die versuchen, lebensfahige Verbindungen zwischen beiden wirtschaft-
lichen Systemen oder beiden politischen Systemen oder zwischen dem
liberalen politischen System und dem sozialistischen Wirtschaftssystem
zu schaffen. Warum sollten diese Experimente nicht in Ruhe durch-
gefiihrt werden konnen?

Es liegt im Ethos der liberalen Gesellschaft, dafi sie es diirfen sollen;
aber ungliicklicherweise liegt es im Ethos der totalitdren Gesellschaft,
daf sie es nicht diirfen. Die grundsitzliche Toleranz der liberalen Ge-
sellschaft strebt unablidssig danach, auch auf dem Gebiet der zwischen-
staatlichen Beziehungen wirksam zu werden; nach dem gleichen aber
strebt auch die grundsitzliche Intoleranz der totalitdren Gesellschaft.
Und das ist ein Konflikt, der theoretisch nur durch die monstrose In-
toleranz des Krieges entschieden werden kann. Darin liegt das furcht-
bare Dilemma, vor dem heute die liberale Gesellschaft steht: die Ent-
scheidung, ob sie ithre Duldsamkeit bis zum Verzicht auf Widerstand
treiben soll oder ob sie sie faktisch preisgeben soll, indem sie Krieg
fihrt. -

Die Frage 1st demnach: kann die liberale Gesellschaft in der Wirk-
lichkeit und nicht nur in der Idee iiberleben? Sie kann schwerlich durch
die Atombombe verteidigt werden. Deren Anwendung setzt eine solche
Degradierung des liberalen Ethos voraus, dafl, ganz abgeschen von
der Aussicht einer materiellen Zerstorung, nach der eine geordnete
Gesellschaft nicht tiberleben konnte, keine liberale Gesellschaft dazu
imstande wire. An diesem Punkt wiirde die Politik die Moral ver-
nichtet haben. Kommt es aber zu Krieg, so wird er gewiff mit allen
Zerstorungsmitteln gefiihrt werden, iiber die der Mensch verfiigt. Die
Vorstellung, die Atombombe kénne «verboten» werden, ist ein Selbst-
betrug, mit dem sich nur eine Zivilisation begniigen konnte, in der ein
unbewufiter Todestrieb am Werk ist.

Gibt es aber einen Weg, den Krieg zu vermeiden, wenn eine Macht-
gruppe, die eine totalitire Gesellschaft beherrscht und eine Macht-
gruppe, die von liberalen Gesellschaften beeinflufit wird, gegen-

540



enander drangen? Jede der beiden sucht nicht den Sieg tliber die
andere, sondern die Revolution innerhalb der andern. Eine kommu-
nistische Revolution in den Vereinigten Staaten, eine liberale Revo-
lution in Rufiland — jedes dieser beiden Ereignisse wiirde dem Frieden
eine Chance geben. Die Friedenshoffnung wire noch viel gewisser,
wenn beide zugleich eine Revolution vollzichen wiirden, die sie zu
einer gemeinsamen Form der Gesellschaft, die wir den «liberalen
Sozialismus» nennen konnen, fiihren wiirde. Obwohl es utopisch sein
mag, einen gleichzeitigen Fortschritt zu dieser Bestimmung zu er-
hoffen, so ist doch das Ziel selber nicht utopisch. Wie Benedetto Croce
sagt: «Ernsthafte prinzipielle Opposition gegen den Sozialismus wird
nur dann notwendig, wenn es darum geht, die liberale Ethik und
Politik gegen die autoritire Ethik und Politik zu schiitzen, die am
Grund des Sozialismus lauert.» Die freie Gesellschaft ist nicht die
Gesellschaft des freien Unternehmertums; noch weniger allerdings ist
sie die Gesellschaft, in der die freie Unternechmung — im Wirtschaft-
lichen, Geistigen, Politischen — vollstindig unterdriickt wird.

Es wire allerdings tragisch, wenn die Unfihigkeit der beiden
Gruppen, eine falsche Philosophie abzuindern, zur weltweiten Ver-
wiistung fithren miifte. Die falsche Philosophie, die die liberalen Ge-
sellschaften noch immer fehlleitet, ist jene, die das freie Unternchmer-
tum zum moralischen Gesetz Cl’h-ebt. Die falsche PhilOSOphiC der
kommunistischen Gesellschaft ist jene, die im Namen der absoluten
Wahrheit dem Individuum die Ausiibung der verantwortlichen Frei-
heit verbietet. Durch den einen Irrtum wird der Staat dem Individuum
geopfert, durch den anderen das Individuum dem Staate. Beide sind
Ausdriicke der gleichen Ketzerei: sie heben wirtschaftliche Grundsitze
zum Lebensgesetz. Wenn ihr Konflikt nicht (um mit Blake zu sprechen)
durch einen Akt der Phantasie von der «Bedingung der Negation»
zur «Bedingung der Gegensitzlichkeit» gehoben wird, muf8 der Einzel-
mensch, der Staat und alles menschliche und moralische Leben, das
von beiden abhingt, einem sinnlosen Holokaust zum Opfer fallen. Die
liberale Gesellschaft kann jedoch ihre Irrtiimer korrigieren und doch
ihrem Wesen treu bleiben. Kann es die autoritire?

(Uebersetzt von F. Bondy. Englischer Titel des Essais: «Politics and Morals»)

541



	Die Zukunft der liberalen Gesellschaft

