
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 9

Artikel: Das Kulturideal des Liberalismus

Autor: Röpke, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS KULTURIDEAL DES LIBERALISMUS

VON WILHELM RÖPKE

DER NIEDERGANG DES LIBERALISMUS

Unsere moderne Welt ist unstreitig immer mehr zu einem
riesenhaften Maskenfest der Ideologien geworden, auf dem niemand mehr
recht weiß, was sich hinter der Wortvermummung in Wirklichkeit
verbirgt. Unser tägliches Vokabularium ist in einem erschreckenden

Umfange mit Ausdrücken wie «Demokratie», «Reaktion»,
«Kapitalismus», «Sozialismus», «Faschismus» und vielen anderen durchsetzt,

die den Zweck der Sprache, nämlich die Verständigung der
Menschen durch Uebertragung präziser Vorstellungen, vereiteln. Es

wäre sicherlich eine außerordentliche Wohltat für alle, die nichts zu
verbergen haben, wenn einmal für ein ganzes Jahr dieser Mummenschanz

suspendiert und so jedermann gezwungen würde, mit
frischen und unverbrauchten Ausdrücken klar und einfach zu sagen,
was er meint, wenn er mit den politischen Wortschöpfungen unserer
Zeit hantiert. Da dieser Gedanke leider eine Utopie bleiben muß, so

ist es um so notwendiger, von Zeit zu Zeit sich zu besinnen und den

politischen Problemen die Wortmasken abzureißen, hinter denen sie

sich verbergen. Oder um das Bild zu wechseln: Es ist eines der

dringendsten Gebote der öffentlichen Geisteshygiene, von den großen
politischen Sammelbegriffen der Gegenwart die Kruste abzukratzen,
die sich im Laufe der Zeit von Buch zu Buch, von Leitartikel zu
Leitartikel, von Wahlrede zu Wahlrede und von Gespräch zu
Gespräch auf ihnen abgesetzt hat.

Am merkwürdigsten unter diesen Begriffen ist es vielleicht dem
«Liberalismus» ergangen — so merkwürdig in der Tat, daß man die
Geschichte dieses Wortes zu einer Geistes- und Sozialgeschichte der
letzten Generationen gestalten könnte. Entstanden vor über hundert
Jahren in den Wirren des spanischen Bürgerkrieges zur ehrenvollen
Bezeichnung des Gegenteils von «Servilismo», ist es dann im ganzen
Abendland zum stolzen Banner der politischen, geistigen und
wirtschaftlichen Bewegungen geworden, die dem Ideal des Fortschritts
in Freiheit und demokratischer Ordnung ergeben waren. So

buntgemischt auch der Heerhaufen erschien, der sich hier sammelte, und
so mannigfaltig auch die Kontingente waren, die die einzelnen Länder



oder Gesellschaftsschichten dazu stellten, so war doch allen etwas
Gemeinsames mit einer Deutlichkeit aufgeprägt, daß man geradezu
von einem Zeitalter des Liberalismus sprechen konnte. «Liberalismus»
war etwas, wozu man sich mit Stolz bekannte und was man in
weitesten Schichten für eine Empfehlung halten konnte. «Liberal»
nannte sich die große Partei Englands, neben der nur noch die andere
der Konservativen in Betracht kam, und selbst ein Mann wie Chesterton,

der eine so unbarmherzige — und, wie wir heute sehen, berechtigte

— Kritik an vielem übte, was uns als Ausfluß des liberalen
Zeitalters erscheint, sprach damals mit lässiger Selbstverständlichkeit
von «We Liberais»1.

Und heute? Es wird nicht leicht sein, noch Länder zu finden, in
denen das Wort «Liberalismus» seinen alten, vollen Klang behalten
hat. Um so zahlreicher sind die anderen, in denen es durch eine
jahrzehntelange Propaganda zum Inbegriff alles Veralteten, wenn
nicht Verwerflichen geworden ist. Wenn der Satz eines Spengler, daß
der Liberalismus «eine Sache für Tröpfe»2 sei, zwar allein in Deutschland

und in erster Linie für dieses Land geprägt worden ist, so ist es

doch eine offenkundige Tatsache, daß hier einem Denken übertriebener

Ausdruck gegeben wurde, das kaum irgendeinem Lande fremd
geblieben ist. Ueberall haben sich mehr und mehr Menschen
angewöhnt, mit dem Wort «Liberalismus» die Vorstellung egoistischer

Engherzigkeit, der satten Bürgerlichkeit, der sozialen Härte, der

Unempfindlichkeit gegenüber den Geboten der Gemeinschaft, der
Unmännlichkeit, zersetzender Asphaltkultur, geistiger Vergreisung
und ödester Diesseitigkeit zu verbinden, und um ihrer Verachtung
vollen Ausdruck zu geben, scheuen sich viele nicht, dem Beispiel einiger

besonders verhängnisvoller deutscher Romantiker der Politik zu
folgen und das Wort «liberalistisch» zu zischeln.

Besonders aufschlußreich aber ist die Beobachtung, daß alle
totalitären Bewegungen unserer Zeit mit sicherem Blick im Liberalismus
ihren eigentlichen Gegensatz erkannt und keinen Augenblick aufgehört

haben, mit Gewalt, Verleumdung und Beschimpfung gegen ihn
Krieg bis aufs Messer zu führen. Auf der ständigen Suche nach irgendeiner

erfolgversprechenden Wendung haben die modernen Tyrannen
— mögen sie sich nun faschistisch, nationalsozialistisch oder kommunistisch

nennen — alle Maskenkostüme ausprobiert. Sie haben uns
versichert, daß sie sozialistisch oder demokratisch oder nationalistisch
oder romantisch-korporativistisch oder was sonst immer seien. Ja, sie

haben zuzeiten den Zynismus so weit getrieben, daß sie sogar dem

1 So in seinem Buche «Heretics» (London, 1905).
2 O. Spengler, Preußentum und Sozialismus, 1920, Seite 34.

5 1 6



Christentum Reverenz erwiesen. Aber sie haben sich gehütet, jemals
dem Liberalismus den Hof zu machen. Hier mußten sie haltmachen,
wenn sie sich nicht selbst aufgeben wollten, denn «Liberalismus»
bedeutete ja für Mussolini die Freimaurer, für Hitler die «Juden»,
die «Inteliisenzbestien» und «Schwätzer», für Lenin die verhaßte

O '
«Bourgeoisie». Für diese neuropathischen Zigeuner unserer Gesellschaft

verkörperte der Liberalismus jene "Welt des Bürgertums, die
ihnen fremder und unzugänglicher als Tibet war. Und doch würden
sie vielleicht in ihrem zynischen Pragmatismus selbst einen
vorübergehenden Flirt mit dem Liberalismus nicht gescheut haben, wenn sie

sich davon irgendeine Wirkung auf die Massen versprochen hätten.
Aber als Kenner der Massenseele, deren Ausdruck sie selbst waren,
wußten sie nur zu gut, daß man um sie nicht mit den liberalen
Gedanken der Toleranz, der Persönlichkeit, der Freiheit und des

Rechtes wirbt. Sie zogen es vor, die Massenleidenschaften durch die
Parolen des Nationalismus und Sozialismus zu entflammen, die der
Massenseele gemäß sind und in ihrer Mischung zu dem Dynamit
wurden, das die Welt in die Luft gesprengt hat.

In der Tat entspricht der Stellung des Liberalismus als des von
allen Seiten Gescholtenen der allgemeine Niedergang seines politischen
Einflusses. Es gibt — vielleicht mit Ausnahme der Schweiz, Belgiens
und Schwedens — kaum ein Land, in dem er nicht zwischen den
Mühlsteinen der den politischen Leidenschaften und der Organisation
verfallenen Massenparteien mehr oder weniger unaufhaltsam
zerrieben würde. In England, seinem klassischen Ursprungslande, ist er
als organisierte Partei zur völligen Bedeutungslosigkeit herabgesunken

und in einigen anderen Ländern nur noch von einigem Gewicht
als Sammelgruppe von Persönlichkeiten, deren nationales Prestige
einen gewissen Ausgleich für die schwindenden Wahlstimmen bietet.
Weit wichtiger aber als dieser Niedergang des Liberalismus als einer
organisierten politischen Bewegung ist die Tatsache, daß er praktisch
aufgehört hat, das bestimmende Kulturideal der Zeit zu sein, und,
durch innere Krisen geschwächt und durch seine Mißerfolge entmutigt,
mehr und mehr selber an seiner Mission irre geworden ist. Selbst dort,
wo man sich weiterhin liberal nennt, hat man sich vielfach durch die
antiliberale Propaganda der letzten Jahrzehnte so sehr einschüchtern
lassen, daß viele nicht mehr den Mut und das gute Gewissen haben,

zur eigenen Tradition zu stehen, und ein Stück nach dem anderen
dem Gegner preisgeben.

Das ist die Lage, der frei und ohne Selbsttäuschung ins Auge zu
sehen am meisten dem liberalen Temperament selbst entsprechen
sollte, das so sehr jedem Fanatismus und jeder Verdrehung der

5 l 7



Wahrheit im Dienste des Massenerfolgs entgegengesetzt ist. Es ist eine

handgreifliche Wahrheit, daß die Krisis unserer Gesellschaft mit der
Krisis des Liberalismus zusammenfällt. Da nun diese Krisis unserer
Gesellschaft mit der drohenden Zerstörung unserer gesamten
Kulturtradition gleichbedeutend ist und uns statt der Morgenröte einer neuen
und schöneren Zukunft nur Krieg, Elend und Knechtschaft beschert,
so könnte man meinen, es sei nur höchst ehrenvoll für den Liberalismus,

wenn er zusammen mit Recht, Frieden, Freiheit und Wohlstand

zum Opfer der Gesellschaftskrisis geworden ist. Daraus wäre
zu folgern, daß wir nichts Besseres tun könnten, als zusammen mit
diesen Gütern und Idealen unserer Zivilisation auch die alte Fahne des

Liberalismus als einer unumstößlichen Wahrheit hochzuhalten und

gegen jeden Angriff zu verteidigen. Der Niedergang des Liberalismus,
so könnte man meinen, wäre gleichbedeutend mit dem Abfall vom
Recht, vom Frieden und von der Freiheit. Es bliebe uns dann nur
übrig, an seinen verlassenen Altären jammernd die Hände zu ringen
und die Schuld ausschließlich der Dummheit und der Bosheit der
anderen Menschen aufzubürden.

Man kann menschliches Verständnis für eine solche Haltung haben.
Man kann sie ritterlich und männlich, man kann sie aber auch
eigensinnig und wenig intelligent nennen. Jedenfalls ist sie für keinen
länger möglich, der den wirklichen Problemen ernst und sachlich ins

Auge sehen und die heutige Situation ehrlich würdigen will. Eine
solche kritische Würdigung des Liberalismus muß dem Liberalen aber
auch deshalb empfohlen werden, weil sie an die Stelle elegischer
Klagen, die zu nichts führen, Ansporn und Hoffnung setzt. Läge
alles nur an der Dummheit und Bosheit der Menschen, so müßten
die Liberalen ihre Hoffnung darauf setzen, daß sich die anderen
ändern. Kommen sie aber zu dem Ergebnis, daß mindestens ein
erheblicher Teil der Schuld bei ihnen selbst liegt, so brauchen sie nicht
länger ihre Hoffnung darauf setzen, daß sich die anderen ändern: es

genügt, wenn sie sich selbst ändern. Auch hier gilt, was Demosthenes
in der dritten Philippica den verzagten Athenern zuruft: «Was uns
bisher am meisten geschadet hat, wird uns in der Zukunft am meisten
nützen. Wieso? Weil ihr nichts, absolut nichts von dem getan habt,
was notwendig war, befinden wir uns jetzt in dieser üblen Lage.
Wenn ihr alles, was notwendig war, getan hättet, und es dann genau
so schlecht stünde wie jetzt, dann gäbe es überhaupt keine Hoffnung
auf Besserung mehr.»

Wir könnten in der Tat von Glück sagen, wenn sich herausstellen
sollte, daß der Liberalismus kein völlig schuldloses Opfer der
Gesellschaftskrisis geworden ist, daß er in wesentlichen Punkten geirrt hat
und daß er durch Berichtigung seiner Irrtümer auf eine Ueberwindung

5 l 8



seiner Krise hoffen darf. Steht es möglicherweise so, daß er, weit
entfernt, ein bloßes Opfer der Gesellschaftskrisis zu sein, durch seine
Irrtümer zu ihrer Entstehung beigetragen hat? Und, wenn das der
Fall sein sollte, und wenn die Krisis der modernen Gesellschaft gleichzeitig

die Krisis des Liberalismus ist, dürfen wir dann nicht audi
hoffen, durch eine Reinigung und innere Verjüngung des Liberalismus
entscheidend zu einer Ueberwindung der Krisis der Gesellschaft im

ganzen beizutragen? Liegt nidrt im Zusammentreffen der Krisis der
Gesellschaft und des Liberalismus eine sehr tiefe Bedeutung?

DAS WESEN EINES UNVERGÄNGLICHEN LIBERALISMUS

Von diesen sehr ernsten und doch zugleich hoffnungsvollen Fragen
wollen wir uns leiten lassen, wenn wir uns nunmehr der schwierigen
Aufgabe zuwenden, Wesen und Irrtum des Liberalismus näher zu
bestimmen. Wir können bei dieser Gelegenheit nicht einen vollständigen

Katalog aller Spielarten aufstellen, in denen uns der Liberalismus

entgegentritt, und mehr tun, als die kuriose Tatsache zu
verzeichnen, daß sich eine konservative Partei in der Schweiz dieses

selben Wortes bedient wie in den Vereinigten Staaten Politiker, die
wir in Europa Sozialdemokraten nennen würden. Indem wir uns
entschlossen auf die großen Linien beschränken, wollen wir eine überaus

wichtige Unterscheidung vornehmen und von Liberalismus in
einem doppelten Sinne sprechen: einerseits in dem ganz breiten und
allgemeinen Sinne einer Idee, die im Grunde das Wesen abendländischer

Kultur schlechthin ausmacht, anderseits in dem engeren und
spezifischen Sinne einer geistigen, politischen und sozialen Bewegung
des letzten Jahrhunderts, die aus jener allgemeinen Idee durch ganz
bestimmte historische Zutaten hervorgegangen ist. In dem ersten
Sinne sind wir alle Liberale, soweit wir die uns unersetzlich scheinenden

Werte und Einrichtungen gegen jene zerstörenden Kräfte
verteidigen, die wir als Kollektivismus, Totalitarismus oder
Nationalsozialismus bezeichnen können. Nehmen wir aber den zweiten Sinn
des Wortes, so erhebt sich die Frage, ob noch irgendeiner von uns ein
Liberaler sein kann. Der Liberalismus ist im ersten Falle ein machtvoller

Stamm, der ein ehrwürdiges Alter aufweist und unter dessen

Laubdach wir uns alle heute in dem sicheren Gefühl zusammenfinden,
daß wir etwas Gemeinsames zu verteidigen haben, mögen wir uns
sonst auch Konservative oder Sozialisten, Demokraten oder Liberale,
Protestanten oder Katholiken nennen. Im anderen Falle jedoch ist
der Liberalismus nur der jüngste, wenn auch mächtigste Schößling an
diesem Stamm, und mehr als einer fragt sich heute, ob er nicht ein

5 l 9



wilder Schößling gewesen ist. Es wäre ein Verbrechen, den stolzen
Stamm umhauen zu wollen, weil der Schößling nicht gefällt, aber
tausend Aexte sind bereits am Werk, um diesen Frevel zu verüben.

Wenn wir zunächst vom Stamm, das heißt vom Liberalismus im
weiteren und höheren Sinne sprechen, so weiß jeder, was gemeint ist,
dem die Werte und Ideale, die er vertritt, so lebendig sind, daß er
sie als die letzten und höchsten unserer Kultur zu verteidigen
bereit ist. Wer dazu bis zum letzten entschlossen ist, wird diesen

Stamm zugleich als das ehrwürdige Werk der Jahrhunderte, ja
Jahrtausende verehren. Er wird wissen, daß es sich um ein Erbgut handelt,
das bis zum Ursprung unserer abendländischen Kultur zurückreicht.
Nicht die Philosophen der Aufklärung haben die Grundlage geschaffen,

sondern die jonischen Griechen, die Männer der Stoa, Cicero und
alle jene anderen Denker der Antike, die die auf der
allgemeinmenschlichen Vernunft und die Absolutheit der Einzelseele gegründete

Würde des Menschen, die Existenz eines Reiches der Ideen
jenseits der Willkür der Menschen und die Unantastbarkeit von
natürlichen Ordnungen vor und über dem Staate zu Leitsternen
abendländischen Denkens gemacht haben. Was diese animae natura-
liter Christianae begonnen, hat dann das Christentum vollendet und
uns als das christliche Naturrecht überliefert.3 Erst das Christentum
hat die revolutionäre Tat vollbracht, die Menschen als Kinder Gottes
aus der Umklammerung des Staates zu lösen und, um mit Guglielmo
Ferrero zu reden, den «esprit pharaonique» des antiken Staates zu
zertrümmern.

Immer und immer wieder hat man ja verwundert die Frage
gestellt, wie es denn eigentlich komme, daß der politische Freiheitsbegriff

der Antike ein so ganz anderer ist als der unsrige: dort der
später bei Rousseau wiederkehrende und den modernen Demokratismus

begründende Begriff der Kollektivfreiheit des «souveränen
Volkes», der die völlige Unterwerfung des Individuums unter die
Polis nicht widersprach — hier der abendländische Freiheitsbegriff
der Rechte der menschlichen Person, die dem Staate Schranken setzen

3 Wenn Ernst Troeltsch (Naturrecht und Humanität in der Weltpolitik,
Weltwirtschaftliches Archiv, 1922—1923, Seite 489) sagt, daß die antike
Ideenwelt vom Christentum «als Ergänzung seiner auf das Jenseits und
das Weltende gerichteten, gegenüber den praktisch-sozialen Problemen
hilflosen Ethik rezipiert» wurde, so kann das mißverstanden werden. Es

war ein Glück, daß die Bibel nicht gleich dem Koran einen starren Sozialkodex

enthält, denn nur so ist uns die theokratische Erstarrung der
islamischen Welt erspart geblieben. Dafür aber hat das Christentum die
antike Ueberlieferung der Sozialphilosophie nicht bloß «rezipiert» oder
konservativ abgebremst, sondern durch seine Heilslehre auf eine ganz
neue und dauerhafte Grundlage gestellt.

520



und zum Rechte des einzelnen, der Familie, der Minderheit, der

Opposition und der universellen Glaubensgemeinschaften führen.
Und immer wieder hat man darauf antworten müssen, daß die

Mauer, die die Antike in diesem Punkte von uns trennt, das Christentum

ist, dem wir den Satz verdanken: Gebt dem Kaiser, was des

Kaisers ist, aber Gott, was Gottes ist. Fügen wir alles hinzu, was
das Christentum Gott unterstellt, so drückt dieser Satz im Grunde
alles aus, was wir meinen, wenn wir vom Liberalismus im allgemeinen
und umfassenden Sinne sprechen.

"Wir haben es hier also ohne allen Zweifel mit dem vereinten
Erbgut der Antike und des Christentums zu tun. Beide sind die

eigentlichen Ahnen des Liberalismus, weil sie die Ahnen einer
Sozialphilosophie sind, die das spannungsreiche Verhältnis zwischen
Individuum und Staat nach den Postulaten einer jedem Menschen
eingepflanzten Vernunft und der jedem Menschen als Zweck und nicht
als Mittel zukommenden "Würde regelt und so der Macht des Staates
die Freiheitsrechte des Einzelnen entgegensetzt. In diesem Sinne
darf man sich unterfangen, aus Ciceros Schriften, aus dem Corpus
Juris und aus den «Summen» des Thomas von Aquino ein noch heute

zu beherzigendes Kompendium des Liberalismus zusammenzustellen,
und noch immer tritt uns diese ehrwürdige Erbmasse aus der Soziallehre

der katholischen Kirche durch alle Brechungen hindurch ent-
gegen.

Nun liegt aber zweifellos in dieser Ideenwelt eine Kraft, die den
Liberalismus in einem dialektischen Prozeß immer wieder über sich

selbst hinauszutreiben strebt. Diese Kraft ist der dem Liberalismus
wesentliche Gedanke der Selbstbefreiung des Menschen durch den

Appell an die Ratio: die Abwerfung von Bindungen, die Emanzipation

des Menschen und die Herstellung seiner Autonomie. Im
christlichen Naturrecht ist diese Kraft noch gebändigt, obwohl bereits
in verschiedenen Richtungen der Scholastik rebellische Regungen nicht
zu verkennen sind und uns ein Mann wie Abälard schon als
Vorläufer eines Erasmus erscheinen will. Der Liberalismus erhält nun
seinen modernen Zug im weiteren Verlaufe in dem Maße, wie er
immer kühner, mit immer absoluterem Vertrauen in die Vernunft
und mit immer ungeduldigerer Betonung der Individualrechte die
Befreiung von Bindungen fordert, die von einer freien Vernunft
verworfen werden. Je mehr er sich auf diesem Strome treiben
läßt, um so mehr nähert er sich jenen gefährlichen Strudeln, die uns
noch beschäftigen werden —, bis er schließlich von ihnen
verschlungen wird.

Diese bedenklichen Ausläufer der Entwicklung dürfen aber nicht
zu der Täuschung verführen, als seien die Uebertreibungen gerade

52 1



das dem Liberalismus Wesentliche. Liberalismus ist — um das ganz
deutlich zu sagen — in seinem Wesen nicht ein Abfall vom Christentum,

sondern sein legitimes geistiges Kind, und nur eine außerordentliche

Verkürzung der historischen Perspektiven kann zu der
Verwechslung von Liberalismus und Libertinismus verleiten. Er
verkörpert vielmehr im Bereiche der Sozialphilosophie das Beste, was
uns drei Jahrtausende abendländischen Denkens zu überliefern
vermochten, Humanität, Naturrecht, Kultur der Persönlichkeit und
universelle Weite, und wenn man nicht immer gewußt hat, wieviel von
der Glaubenskraft des Christentums selbst noch in den Radikalsten
der spätliberalen Kritiker und Rationalisten nachgewirkt hat, so sind
wir Heutigen uns doch völlig darüber klar geworden.

Aber der Liberalismus ist ebensowenig ein starres Dogma. Er ist
vielmehr eine immer rege Kraft, die das Abendland wieder und
wieder vor der Erstarrung bewahrt und in immer wachsamer
Entlarvung der Lüge und Vergewaltigung des Menschen für die
Aufrechterhaltung der Spannung zwischen Freiheit und Bindung gesorgt
hat, die den Ruhm und die Gefahr unserer Zivilisation ausmacht. Je
nach dem Grade der Unbekümmertheit, in der man sich durch diese

Kraft treiben läßt, ergeben sich alle jene Stufen des Liberalismus,
die uns an dem einen Ende zweifeln lassen, ob wir es nicht bereits
mit Konservatismus, und am anderen, ob wir es nicht bereits mit
Anarchismus zu tun haben.

Wenn wir uns dieser reichen Skala der Möglichkeiten des

Liberalismus bewußt bleiben, können wir es nunmehr wagen, seine

wesentlichsten Merkmale aneinanderzureihen und miteinander zu
verknüpfen. Was ist der Liberalismus? Er ist humanistisch. Das heißt:
er geht von der zum Guten fähigen und erst in der Gemeinschaft sich

erfüllenden Natur des Menschen, von seiner über seine materielle
Existenz hinausweisenden Bestimmung und von der Achtung aus, die
wir jedem als Menschen in seiner Einmaligkeit schuldig sind und die
es verbietet, ihn zum bloßen Mittel zu erniedrigen. Er ist daher
individualistisch oder, wenn man das lieberhört, personalistisch. Das heißt:
entsprechend der christlichen Lehre, daß jede Menschenseele unmittelbar

zu Gott ist und als ein geschlossenes Ganzes zu ihm eingeht, ist
die einzelne menschliche Person das letztlich Wirkliche, nicht aber die
Gesellschaft, so sehr der Mensch nur in der Gemeinschaft, in ihrem
Dienst und möglicherweise in der Aufopferung für sie die ihm
gesetzte Erfüllung finden kann.4 Der Liberalismus ist daher anti-

4 Vgl. hierzu jetzt die interessante Schrift von E. Grassi, Verteidigung des

individuellen Lebens, Bern 1947, der aus der humanistischen Ueberliefe-

rung den Irrtum wiederlegt, als bedeute wahrer Individualismus die

Isolierung des Subjekts gegenüber der Gemeinschaft.

522



autoritär. Das heißt: bei aller Bereitschaft, dem Kaiser zu geben, was
des Kaisers ist, hütet er sich klug vor jeder Gemeinschaftsromantik,
die die staatliche Organisation zum Gegenstand eines mystischen
Kultes, zu einer Art von Supraorganismus oder gar zum Gott macht,
und ebenso widerstrebt er männlich dem Kaiser, wenn er mehr fordert
als was des Kaisers ist. Der Liberalismus ist daher universal. Das
heißt: indem er humanistisch, personalistisch und antiautoritär ist und
den Menschen als solchen respektiert, während er sich vor der

Vergottung des Staates hütet, widerstrebt er der Uebersteigerung des

Patriotismus zum Nationalismus und damit dem Machiavellismus und
Imperialismus. Mit alledem ist er schließlich rationalistisch in dem
zunächst noch nicht kritisch gemeinten Sinne, daß der Liberale als

Humanist allen Menschen die nämliche Vernunft zuschreibt, als
Personalist in ihr «des Menschen allerbeste Kraft» sieht, als antiautoritärer

und universaler Sozialphilosoph aber die Vernunft zum
Richter macht, vor dem sich die Torheiten, Lügen und Bosheiten der
Menschen zu verantworten haben.

Fast unerschöpflich sind die Fragen, die sich an jeden dieser
Kernpunkte des Liberalismus knüpfen. Nur einen unter ihnen wollen wir
zu weiterer Prüfung herausgreifen, weil wir so Gelegenheit erhalten,
manche Verwirrung zu lösen und das Verwandtschaftsverhältnis des

Liberalismus zum Demokratismus zu bestimmen. Wenn wir den
Liberalismus unter anderem als wesentlich antiautoritär bezeichnen,
so wollen wir damit das nie ganz zu überwindende Mißtrauen
ausdrücken, das der echte Liberale zu allen Zeiten jeder Machthäufung,
der politischen, geistigen, oder wirtschaftlichen, entgegenbringt. Der
von Jacob Burckhardt Schlosser nachgesprochene Satz, daß die Macht
an sich böse sei, bringt in einer Zuspitzung einen echt liberalen
Gedanken zum Ausdruck. Katholische Liberale wie A. de Tocqueville
und Lord Acton haben darüber nicht anders als jene protestantischen
gedacht.5

Daraus ergibt sich zunächst, daß der dem Liberalismus oft gemachte
Vorwurf einer optimistischen Beurteilung der Menschennatur auf
einem Irrtum beruht. Nicht der Optimismus eines Rousseau, der

,r> Dem Satze Schlossers und Burckhardts läßt sich derjenige von Lord Acton
gegenüberstellen: «Power tends to corrupt, and absolute power corrupts
absolutely» (Historical Essays and Studies, London 1907, Seite 504).
Derselbe Gedanke ist von einem anderen großen Liberalen des 19.
Jahrhunderts, Gladstone, in folgenden Sätzen formuliert worden: «The first
lesson of history is that liberty depends on the division of power
The danger is not that a particular class is unfit to govern — every class
is unfit to govern... True liberty depends on the multiplicity of
checking forces». (Nach Mary Drew, Acton, Gladstone and Others, Zit.
im «Daily Telegraph» vom 12. Dez. 1946.)

523



gerade dadurch zu seinen antiliberalen Folgerungen gelangt,
entspricht dem Liberalismus, sondern die allen Möglichkeiten Raum
lassende Skepsis Pascals: «L'homme n'est ni ange ni bête, et le
malheur veut que qui veut faire l'ange fait la bête». Wie Pascal glaubt
auch der Liberale sowohl an die «grandeur» wie an die «bassesse» des

Menschen, und da er mit beidem rechnet, so geht sein ganzes Streben
dahin, die Menschen nach Möglichkeit unter Bedingungen zu setzen,
die ihnen weder Anreiz noch Gelegenheit geben, ihren irdischen Trieben

ungehemmten Lauf zu lassen. Er glaubt nicht, daß ein
Gesellschafts- und Wirtschaftssystem praktisch sei, welches Heilige oder
Helden voraussetzt, sondern nur ein solches, das mit den Menschen

rechnet, wie sie bestenfalls im Durchschnitt sind. Er ist alles andere
als ein Moralist, der den Wagen der Tugend auch durch den tiefsten
Morast zwingen möchte und nicht sieht, daß man es den Menschen
nicht zu schwer machen darf, womit der Liberale sich durchaus in
Uebereinstimmung mit der Moraltheologie, aber keineswegs mit dem

Optimismus eines Rousseau als einer wirklichen Häresie befindet. Er
ist ein Realist, der sich nicht über «schwarze Märkte» wundert, wenn
zuvor eine «schwarze Finanzpolitik» der Inflation treibenden
Regierungen die Bedingungen dafür geschaffen hat. Er glaubt, daß die
Welt immer noch am besten fährt, wenn es so eingerichtet wird, daß
«dem Ochsen, der da drischet, das Maul nicht verbunden wird»
(5. Mose, 25, 4), und das Eigeninteresse durch kluge Einrichtungen
nach Möglichkeit dem Gesamtinteresse koordiniert wird. Für eine
solche glückliche Einrichtung hält er das Eigentum, für eine andere
nicht minder glückliche die Konkurrenz, sofern sie wirklich für
jene Koordinierung sorgt, und schließlich für eine ebenso glückliche

das System von Sanktionen und Belohnungen, das einem
solchen auf Eigentum, Selbstverantwortung und Konkurrenz
beruhenden Wirtschaftssystem entspricht. Der Liberale hält das alles

für praktisch, nicht weil er Optimist, sondern weil er Realist ist.
Ein französischer Philosoph schreibt: «Tout système social qui
contribue à rendre nécessaires, pour la majorité des hommes et
dans la conduite ordinaire de leur vie, des vertus essentiellement
aristocratiques, s'avère par là malsain»6. Vielleicht hat er nicht gewußt,
daß er damit die Quintessenz der liberalen Sozialethik formuliert hat.

Der Liberale mißtraut nun deshalb jeder Machthäufung, weil er
weiß, daß jede Macht, die nicht durch Gegengewichte in Schranken
gehalten wird, früher oder später mißbraucht wird. Um die Freiheit
des Menschen zu retten, sieht er nur ein einziges wirksames Mittel:
die Zerstreuung der Macht und die Schaffung von Gegengewichten.

6 Gustave Thibon, Diagnostics, Paris 1942, Seite 153.

524



So kann der Liberalismus durchaus auch als Dezentraiismus und alles,
was sich als Nationalismus, Absolutismus, autoritärer Konservatismus
oder Kollektivismus zum gegnerischen Lager rechnet, als Zentralismus
bezeichnet werden, und vielleicht wäre es kein schlechter Vorschlag,
diese klaren Ausdrücke in Zukunft recht häufig zu verwenden. Man
würde dann besser wissen, wohin ein jeder eigentlich gehört, und die

heutige Verwirrung der Begriffe ein wenig vermindern.
Wenn damit der Liberale die Dezentralisation in allen Sphären

zum Programm erhebt, so handelt er aus einer Weisheit, die alle
menschliche Erfahrung für sich hat. So wird er zum Anwalt der
Trennung der Gewalten, des Föderalismus, der Gemeindefreiheit, der
staatsfreien Sphären, der «corps intermédiaires» (Montesquieu), der

geistigen Freiheit, des Eigentums als der Normalform der wirtschaftlichen

Existenz des Menschen, der wirtschaftlichen und sozialen
Dezentralisation, des Kleinen und Mittleren, des wirtschaftlichen und
geistigen Wettbewerbes, der kleinen Staaten, der Familie, der
Universalität der Kirchen, der Gliederung. So wird er zum unversöhnlichen

Gegner des politischen, wirtschaftlichen und geistigen Zentralismus,

des Kolossalen, der Monopole, der Mammutgebilde, der
Massenbildung, der Riesenstädte, der Akkumulation des Reichtums,
des Imperialismus.

Damit ist aber auch daS Verhältnis des Liberalen zur Demokratie
näher bestimmt. Es ist ein solches enger Verwandtschaft, das aber
nicht frei von Spannungen ist. Diese können sich zur offenen Gegnerschaft

steigern, wenn — um mit Montesquieu zu reden — die Gefahr
besteht, die Macht des Volkes mit seiner Freiheit zu verwechseln.7
Nicht als ob es nicht durchaus dem Wesen des Liberalen entsprechen
würde, in der Zustimmung der Bürger die einzige legitime Quelle der
Souveränität des Staates zu sehen und sich zu dem Satze Lincolns
zu bekennen: «No man is good enough to govern another man
without that other's consent.»8 In diesem Sinne ist der Liberale auch

zugleich Demokrat. Aber da er von der menschlichen Person und

7 «Comme dans les démocraties le peuple paraît à peu près faire ce qu'il
veut, on a mis la liberté dans ces sortes de gouvernements, et on a

confondu le pouvoir du peuple avec la liberté du peuple» (Montesquieu,
Esprit des Lois, Buch XI, Kap. II).

8 Daß es sich audi hier um altes Erbgut abendländischen Denkens handelt,
beweist die enge Verwandtschaft, die zwischen der modernen demokratischen

Theorie der Legitimität und dem Gedanken des «Widerstands-
rechts» besteht, der dem mittelalterlichen Staatsdenken im Abendland
durchaus wesentlich war und nicht geringe praktische Bedeutung gehabt
hat. Vgl. dazu vor allem: Fritz Kern, Kingship and Law in the Middle
Ages, Oxford 1939 (englische Neuauflage seines 1914 erschienenen Werkes
«Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im früheren Mittelalter»).

5 25



ihren Freiheitsrechten ausgeht, so liegt ihm nicht nur daran, wer der

Träger der Macht ist, sondern auch daran, daß sie nicht zur Tyrannis
wird.9 Gerade das aber fürchtet der Liberale von der Demokratie
noch mehr als von jeder anderen Regierungsform, weil der Rausch
der Massen und der mystische Glaube, daß das Volk sich selbst nicht
knechten könne, leicht Bremsen ausschalten, die sonst wirksam wären,
und einen solchen auf der bloßen Masse beruhenden Staat zum
hemmungslosen Tyrannen im Innern und zu einem lärmenden Kriegshaufen

nach außen machen können.
Der Liberale hält es mit Montesquieu und nicht mit Rousseau, mit

dem «Esprit des Lois» und nicht mit dem «Contrat Social», das ein
anderer großer Denker des Liberalismus, Benjamin Constant, «le plus
terrible auxiliaire de tous les genres de despotisme» genannt hat10.

Unfähig in seiner realistischen Anthropologie, den der demokratischen
Mystik zugrunde liegenden Glauben am «peuple sage et vertueux» zu
teilen, und mißtrauisch gegenüber der Machthäufung gerade dann,
wenn jeder Mißbrauch noch von der Gloriole der Souveränität des

Volkes verklärt erscheint und der tyrannische Staat jederzeit das
demokratische Alibi vorweisen kann11, weiß der Liberale auch hier nur einen

Weg: den der Gegengewichte und der Dezentralisation. Gegen die
Gefahr des Jakobinismus wird er einen Damm an Einrichtungen
bauen, die alle den Stempel des Liberalismus tragen, weil sie dahin
wirken, den Menschen gegen die großen Machtklumpen zu schützen.
Die gesündesten und standfestesten Demokratien sind heute denn auch

diejenigen geblieben, die sich auf solche ausgleichenden und verankernden

Einrichtungen und Ueberlieferungen haben stützen können: auf
die Begrenzung der Parlamentsherrschaft, die föderative
Staatsstruktur, die Gemeindefreiheit, das Zweikammernsystem, die strenge
Gewaltenteilung, eine reiche gesellschaftliche Gliederung, die
Monarchie oder ein starkes Präsidialsystem, vor allem aber auf den
unerschütterlichen Gedanken des Rechtsstaates und auf einen Geist,
der die Freiheit nicht der Gleichheit zu opfern bereit ist. Es sind
Demokratien, in denen die demokratische Frage der Bestimmung des

Trägers der Macht und die liberale Frage der Bestimmung ihres
Inhalts gleich wichtig genommen werden.

9 «C'est le degré de force, et non les dépositaires de cette force qu'il faut
accuser. C'est contre l'arme et non contre le bras qu'il faut sévir. Il y a

des masses trop pesantes pour la main des hommes.» (B. Constant,
Oeuvres politiques, Ed. Louandre, Paris 1874, Seite 3).

10 B. Constant, a. a. O., Seite 5.
11 Nur aus dieser demokratischen Mystik ist der absurde Gedanke des

modernen Sozialismus zu erklären, daß man die Trennung des Arbeiters
von den Produktionsmitteln durch die Verstaatlichung der Fabriken
aufheben könne.

526



Die dem Jakobinismus zugrunde liegende Konfusion der Macht des

Volkes mit seiner Freiheit findet ihr geistiges Gegenstück in der

Vermengung von Liberalismus und Demokratismus. So kann es dahin
kommen, daß man den Liberalismus zu Unrecht für Dinge
verantwortlich macht, die in Wahrheit der Demokratie zur Last fallen.
Unter anderem hat man sich leider daran gewöhnt, den modernen
Nationalismus, der uns so viel Unheil gebracht hat, für eine natürliche

Folge des liberalen Gedankes zu halten, während man in Wahrheit

natürlich den Demokratismus — und dies mit schonungsloser
Offenheit — der Vaterschaft an diesem Wechselbalg anklagen muß.
Daß sich Liberale selbst dieser Konfusion schuldig machen können,
lehrt mit besonderer Deutlichkeit die Rolle, die der deutsche «Liberalismus»

oder das, was sich mit diesem Namen belegte, in der
Entwicklung des deutschen Nationalismus im 19. Jahrhundert gespielt
hat.12

KRITIK AM VERGÄNGLICHEN LIBERALISMUS

Und damit sind wir nun bei der wichtigsten Frage angelangt, die
gerade den, der sich zu dem hohen und dem Streit der Parteien oder
Konfessionen entrückten Gedankengut eines sekulären Liberalismus
bekennt, am meisten beschäftigen muß und oft genug daran irre
werden läßt, ob er sich heute eigentlich noch als einen Liberalen
bezeichnen darf: Was ist aus dieser großen Ueberlieferung in den
letzten zwei Jahrhunderten geworden? Welches sind die Schößlinge,
die an unserem Stamm gewachsen sind?

Wir haben jetzt schonungslos von Irrtum und Verwirrung zu reden
und uns eingehend davon zu überzeugen, daß die heutige Krisis des

Liberalismus Teil einer Gesamtkrisis der modernen Gesellsdiaft ist,
an der er durch seine Irrwege mitschuldig geworden ist. Ein gewaltiges
Thema. Da wir uns trotzdem der äußersten Kürze befleißigen müssen,
wollen wir einige uns wesentlich scheinende Gedanken an drei
Hauptproblemen aufreihen. Sie betreffen erstens das Verhältnis des Liberalismus

zu den Funktionen der Vernunft, zweitens sein Verhältnis zur
Gemeinschaft und drittens dasjenige zum Wirtschaftsleben. Danach

tritt uns der Liberalismus nacheinander als Rationalismus, Indivi-

12 Das Gift des Nationalsozialismus wurde in Deutschland deshalb so

besonders virulent, weil hier der demokratische Impuls der französischen
Revolution sich mit demjenigen der Romantik verband. Unter diesem

Gesichtspunkt verdient insbesondere Treitschkes Entwicklung von dem
Essay «Die Freiheit» (1861) bis zum Herolden des großpreußischen
Nationalismus eine eingehende Analyse. Vgl. dazu: Hans Kohn, Prophets and

Peoples, New York 1946, Seiten 105 bis 130.

527



dualismus und Wirtschaftsliberalismus entgegen, und wir haben zu
untersuchen, auf welche verhängnisvollen Abwege er sich dabei
begeben hat.

Was zunächst den Rationalismus betrifft, so habe ich bei dieser

Gelegenheit wenig dem hinzuzufügen, was ich darüber an anderer
Stelle in meinen Büchern «Die Gesellschaftskrisis der Gegenwart»
und «Civitas humana» gesagt habe. Kaum irgendwo sonst tritt uns
so wie hier die gefährliche Ambivalenz des Liberalismus entgegen,
die zwar gegen ihn so wenig wie gegen alle anderen Bestrebungen
der Menschen spricht, es mutig mit den ewigen Spannungen unserer
Existenz aufzunehmen, aber nun eben doch in den letzten
Jahrhunderten zu Verirrungen geführt hat, deren unermeßlichen Folgen
wir uns erst heute ganz bewußt werden. Und kaum irgendwo sonst
wird uns so klar wie im Uebermut des liberalen Rationalismus, wie
leicht die befreiende Funktion des Liberalismus in eine auflösende
und ihn schließlich selbst aufhebende umschlägt. Die Vernunft, «des

Menschen allerbeste Kraft», ist das wärmende Zentralgestirn
abendländischer Kultur, und der Appell an sie als das, was den Menschen

erst zum Menschen macht, was sie alle nicht in der animalischen Tiefe,
sondern in der geistigen Höhe vereinigt und was unserem Urteil den
Maßstab liefert, wird immer der beste Teil des Liberalismus bleiben.
Aber wir stürzen gleich Phaëton in die Tiefe, wenn wir in unserer
Flybris dieser Sonne zu nahe kommen und der Schranken nicht achten,
die dem Gebrauch der Vernunft gesetzt sind. Dann wird der Liberale
zu dem Rationalisten, der keine objektiven Satzungen mehr
anerkennt, der in freiem, beliebigem Denken alles in Frage zieht, alles
Gewordene auflöst, immer als ein ewiger Revolutionär glaubt von
vorne anfangen zu können, der nichts mehr weiß von der «Liebe
Gottes, die höher ist denn alle Vernunft», aber auch nichts mehr
davon, daß der Mensch in Geschichte und Natur eingebettet ist und
sich über sie nicht mit jenem technisch-naturwissenschaftlichen
Verstände hinwegsetzen kann, der uns schließlich in der Atombombe die
Macht gegeben hat, unsere Zivilisation in wenigen Minuten zu
vernichten, während dieser selbe Rationalist den Gesetzen der Seele und
der Gesellschaft als hilfloser und zudem noch arroganter Tor
gegenübersteht. Dann kommen wir zu einer Toleranz, die nicht mehr weise

Demut und großmütiges Geltenlassen im sicheren Besitze der Wahrheit

ist, sondern unmännliches Geschehenlassen, ewig schwankender

Opportunismus, zynische Skepsis und dekadentes Verzweifeln an der
Wahrheit. Das ist die Toleranz, die ein Franzose des 19. Jahrhunderts,

Louis Veuillot, geistreich mit den Worten verspottet hat:
«Quand je suis le plus faible, je vous demande la liberté parce que
c'est votre principe; mais quand je suis le plus fort je vous l'ôte parce

528



que tel est le mien.» Es ist dieselbe Toleranz, von der jüngst einer gesagt
hat: «Le mari tolérant est un vilain monsieur!» Dann kommen wir zu
einem Relativismus, der alle "Werte und Normen in der Säure des nur
noch sich selbst setzenden Verstandes auflöst, zu einem Materialismus,
der vom «geistigen Ueberbau der materiellen Produktionsverhältnisse»

spricht, zu einem Psychologismus, der die Ideen als Schlammblasen

des Trieblebens entlarven zu können meint, zu einem
Positivismus, der am Recht, zu einem Aesthetizismus, der am objektiv
Schönen, zu einem Pragmatismus, der am objektiv Guten und Bösen,
zu einem Ideologismus, der am Ideellen zweifelt. "Wir gelangen dann
von einem Bürgertum, in dem sich, wie in den stolzesten Perioden der
europäischen Geschichte, die vorwärtstreibenden Kräfte mit den
bewahrenden vereinigen sollen, zu einer Bourgeoisie, die alle Anzeichen
der Dekadenz offenbart. Bis dann einmal der Augenblick kommt, da
diese innerlich ausgehöhlte und nur noch mit einigen Phrasen mühsam

gestützte "Welt von einem terrible simplificateur vollends zum
Einsturz gebracht und die liberale Zivilisation von der illiberalen Hölle
abgelöst wird, die bloße Barbarei zu nennen eine Beleidigung der
braven "Wilden wäre.

"Wir erkennen leicht, welche Früchte dieser Schößling des Liberalismus

tragen muß, wenn er politischen Einfluß gewinnt. "Weil es

einer solchen naturwissenschaftlich-mathematischen Logik am Sinn für
die historische Vernunft und für das durchaus ungeometrische "Wesen

der Gesellschaft gebricht, wird sie zur Mutter des revolutionären
Denkens, das zu dem vermessenen Glauben führt, daß man den Menschen

und die Gesellschaft «machen» könnte, wie man eine Maschine
oder eine Atombombe macht. Der Mensch als homo faber bemächtigt
sich dann uns armer Menschenkinder, um uns zu Objekten
moralischer, politischer oder wirtschaftlicher Experimente und Pläne zu
machen, die sich irgendein frecher Tor anmaßt, und dann werden wir
zu Opfern von jenen gefährlichsten aller Individuen, die uns für
Pferdekräfte, Katalysatoren, Moleküle, Zuchtvieh oder Meerschweinchen

halten, was wir uns energisch im Namen einer Philosophie
verbitten, die ebensogut Humanismus wie Christentum wie echter
Liberalismus genannt werden kann. Weil dieser rationalistischen
Logik aber auch das Verständnis für jene subtilen Bedingungen des

menschlichen Glücks abgeht, die sich aus unserem Verhältnis zur
Natur, zu unserer Arbeit und zu den echten Gemeinschaften ergeben,

entspringt aus ihr das Unvermögen eines urbanistischen Denkens, die
Gestalt einer natürlichen Ordnung der Dinge zu erkennen und in
unseren Großstädten, unseren Fabriken und unseren Proletariermassen
etwas anderes als Merkmale des Fortschritts und Mittel zur Steigerung
der Produktivität zu erblicken.

34 5 29



Und nun sehen wir, wie ein solcher Rationalismus zugleich das

wahre Verhältnis des Menschen zur Gesellschaft verzerren muß.
Wenn wir eine solche Verzerrung als Individualismus zu bezeichnen

uns entschließen, so erkennen wir, daß sein verhängnisvoller Fehler
doppelter Art ist. Erstens verkennt er eine Wahrheit, die weniger mit
der Tönniesschen Gegenüberstellung von «Gemeinschaft und
Gesellschaft», als mit der Erkenntnis erfaßt werden kann, daß die Gesellschaft

ein Ganzes und etwas anderes ist als die Summe aller Teile,
und daß es ein Normalmaß der sozialen Integration, der Eingliederung

dieser Teile, gibt, das einer gesunden Gesellschaft entspricht
und allein das Gleichgewicht von Freiheit und Ordnung verbürgt.
Indem ein liberaler Individualismus gegen diese Erkenntnis blind war,
hat er der Auflösung unserer modernen Gesellschaft den mächtigsten
Vorschub geleistet. Damit verknüpft sich ein weiterer, nicht minder
unheilvoller Fehler, der uns bereits auf dem Schuldkonto des

Rationalismus begegnet ist und hier auf demjenigen des Individualismus
wiederkehrt. Wer nämlich die Gesellschaft für einen einfachen
Verband von Individuen hält, der mit dem logischen Verstände des

einzelnen zu erfassen ist, wird unvermeidlicherweise zu dem Schlüsse

verführt, erstens, daß nichts in der Gesellschaft geduldet werden sollte,
was nicht in das klare Bewußtsein der einzelnen tritt, nichts, was
das ungeplante, spontane und unbewußte Ergebnis ungezählter
Einzelakte ist wie etwa der Eisenpreis, der Devisenkurs oder der Kapitalzins,

und zweitens, daß der menschliche Verstand ausreicht, das

Ganze der Gesellschaft und Wirtschaft nicht nur zu begreifen,
sondern auch nach einem bewußten Gesamtplan zu lenken.13

Mit dieser letzten Konsequenz eines am Stamme des Liberalismus
gewachsenen Individualismus hat sich nun etwas höchst Merkwürdiges

ereignet: Der Liberalismus hebt sich selbst auf und wird zum
Kollektivismus, noch immer im Namen der Vernunft und des

Individuums, in Wahrheit aber unter Pervertierung aller echten und
ursprünglichen Ideale des Liberalismus, bis wir schließlich im
Marxismus zu der heute vorherrschenden Form des Kollektivismus
gelangen, der ihr Begründer — der «rote Preuße» — so sehr den

Stempel seines durchaus antiliberalen Geistes aufgedrückt hat, daß
die Geschichte des Sozialismus seitdem zur Geschichte eines fortgesetzten

inneren und äußeren Kampfes zwischen zwei unversöhnlichen

Prinzipien mit allen seinen Qualen und Verwirrungen geworden ist.
Sie ist die Geschichte von Menschen, die nie recht zu wissen scheinen,
wohin sie eigentlich gehören.

13 Vgl. F. A. Hayek, Individualism: True and False, Oxford 1946, und von
demselben, The Use of Knowledge in Society, American Economic Review,
September 1945.

5 3 0



Damit haben wir das dritte Problem berührt: die wirtschaftlichen
Konsequenzen des Liberalismus. Hier könnten viele Mißverständnisse
und Zänkereien vermieden werden, wenn man sich auf allen Seiten
— auch im Lager der Liberalen — darüber klar würde, daß das Ideal
des sogenannten wirtschaftlichen Liberalismus, nämlich die freie
Marktwirtschaft, keineswegs zu den primären Zielen des

geistigpolitischen Liberalismus gehört. Effektenbörsen, Zins oder freie
Devisenmärkte sind keine Endzwecke, für die es sich lohnte, auf die
Barrikaden zu steigen. Man kann sich sehr wohl eine liberale Gesellschaft

vorstellen, die im wesentlichen aus selbstgenügsamen Bauern
besteht und weder Effektenbörsen noch Banken noch auch Devisen
kennt, und möglicherweise wäre das die beste von allen. Daß eine
solche Vorstellung möglich ist, klärt manche Verwirrung und zeigt,
daß allgemeiner und wirtschaftlicher Liberalismus — «liberalismo»
und «liberismo» in der Sprache Croces — nicht dasselbe sind oder
notwendigerweise miteinander zusammenhängen. Das ändert aber
nichts daran, daß in einer hochentwickelten arbeitsteiligen Wirtschaft,
wie der heutigen, die Marktwirtschaft allein die bestimmende
wirtschaftliche Ordnung sein kann, die die Wahrung der Ideale des

geistig-politischen Liberalismus erlaubt, während der Kollektivismus
notwendigerweise das liberale Staats-, Rechts- und Kultursystem
zerstören muß, auch dann, wenn er nicht von der unsympathischen Gattung

der antiliberalen, sondern von der sympathischen der liberalen
Sozialisten durchgeführt wird. Für den Liberalen wie für den
liberalen Sozialisten handelt es sich in dieser Frage der Wirtschaftsordnung

nur um das Instrument, das den ihnen gemeinsamen
überwirtschaftlichen Zielen entspricht. Darüber aber, daß in diesem
Streite der nichtsozialistische Liberale recht hat, kann so lange kein
Zweifel herrschen, als wir von denjenigen Sozialisten, die sich noch
immer nicht davon überzeugen wollen, bestenfalls nichts als unentwegte

Beteuerungen und schlimmstenfalls nichts als Aeußerungen
schlechter Laune hören." Die Zahl derjenigen Sozialisten, mit denen
ein schließlicher Friedensschluß möglich ist, wird nun um so größer
sein, je mehr der Liberale bereit ist, die schweren Fehler eines

wirtschaftlichen Liberalismus hervorzuheben, der den Gedanken der
Marktwirtschaft in einer heute als unhaltbar erwiesenen Form
vertreten hatte, und sich mit den Sozialisten in der Kritik der Verhältnisse

weitgehend zu vereinigen, die sich daraus ergeben haben.

14 Der Umstand, daß selbst ein Autor wie J. A. Schumpeter (Kapitalismus,
Sozialismus und Demokratie, Bern 1946) mit seinem Versuch, die
sozialistische These einigermaßen zu retten, gescheitert ist, unterstreicht dieses

Urteil. Vgl. dazu meine Besprechung in «Erasmus» I, Nr. 1, und den
oben erwähnten Aufsatz von F. A. Hayek, The Use of Knowledge, a. a. O.

5 3 1



Ein solcher Friedensschluß sollte auch auf beiden Seiten durch die
Einsicht erleichtert werden, daß Liberale und liberale Sozialisten so
viele Ahnen gemeinsam haben, und daß sie beide an einer Welt
gezimmert haben, die heute zusammenbricht und in ihrem
Zusammenbruch mitreißt, was beiden gleich teuer sein muß. Damit aber ist
eine Lage entstanden, in der nicht nur die Liberalen und liberalen
Sozialisten, sondern auch alle anderen, die sich zum Erbgut des säkularen

Liberalismus, wenn auch keineswegs zu diesem Namen selbst,
bekennen, in eine große gemeinsame Front gezwungen werden. Hat
man das erkannt, so hat man einen Standpunkt erklommen, der hoch
hinausführt über die Streitigkeiten des Tages mit ihren verblichenen
Schlagworten, Namen und Ideologien. Diese Höhe aber erklimmen
wir nur, wenn wir sehr viel unnütz und lästig gewordenes Gepäck
zurücklassen und uns nach strengster Musterung auf das Wesentliche
beschränken. Wahrscheinlich werden wir dann feststellen, daß sich

die meisten von uns für die geistige Ausrüstung entschieden haben, die
wir als das Kulturideal des Liberalismus bezeichnet und beschrieben
haben. Daß manche es anders nennen, tut nichts zur Sache.

532


	Das Kulturideal des Liberalismus

