
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 8

Artikel: Recht und Macht

Autor: Bürgi, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RECHT UND MACHT

VON PROF. W. BÜRG1

«Wer die Macht hat, hat das Recht», sagen die Skeptiker, während
die Anhänger ethischer Lebensauffassungen gerade im Recht das Maß
und die Schranke jeder Macht erblicken wollen.

Vor Jahrhunderten wurde von der ersten Gruppe jede Machtgier
mit der zynischen Bemerkung entschuldigt, daß «ein wenig Macht mehr
sei als ein ganzer Sack von Recht». In neuer Formulierung heißt
derselbe Ausspruch «Recht ist, was dem Staate nützt». Ungehemmte
Erweiterung der eigenen Macht wurde vom Herrenvolk gefordert und

sogar rechtlich zu begründen versucht; unbegrenzte Einflußnahme
verlangen aber auch andere Mächte, welche davon überzeugt sind, daß sie

eine Lehre verkörpern, welche der arbeitenden Klasse überall
angemessen sei und deshalb mit messianischer Intensität verbreitet werden

müsse. Weil diese Lehre die einer Verbreitung so hinderliche
Beschränkung des Heilsversprechens auf die eigene Rasse nicht kennt, ist
ihre Durchschlagskraft naturgemäß viel nachhaltiger. Es gehört demnach

zum besonderen und wir können ohne weiteres sagen, zum besonders

gefährlichen Charakter vieler neuzeitlicher Machtansprüche, daß
sie dogmatisch untermauert sind und deshalb den unheimlichen
Expansionsdrang aufweisen, der den religiösen Bewegungen zukommt,
die zu stark in der kollektiven Gefühlssphäre wurzeln und noch

wenig von geistigen Reflexionen mitbestimmt werden.
Die gefühlsmäßig-ideelle Grundlage war es, welche als Anspruch auf

Totalität in unseren Tagen zu den ebenso zahl- wie maßlosen Ueber-
griffen des Nationalsozialismus führte; sie ist es aber auch, welche die
immer neuen Versuche des Ostens, in allen andern Gebieten Fuß zu
fassen, antreibt, und ihr die bisher nie erlahmende Schwungkraft
verliehen hat. Das Glaubenselement in diesen neuzeitlichen
Machtbestrebungen gestattet dem Angreifer überdies, in den anzugreifenden
Ländern mit überzeugten Anhängern rechnen zu können. Die Gefahr
der fünften Kolonnen ist auch deshalb so groß, weil Weltanschauungen
nicht vor Grenzen haltmachen und von ihren fanatischen Vertretern
über das eigene Vaterland und das dort geltende, als veraltet
betrachtete Recht gestellt zu werden pflegen.

492



Rechtsauffassungen verändern sich, und zwar nicht nur allmählich,
sondern manchmal recht plötzlich; sie sind abhängig von psychischen
Faktoren, die bisweilen ganz unvermittelt auftreten. Wir müssen
deshalb von vornherein wissen, daß wir nur versuchen können, unter den
heute in demokratischen Staaten geltenden Gesichtspunkten an das

Problem von Recht und Macht heranzutreten; gleichzeitig dürfen wir
aber nicht übersehen, daß anderswo von einem verschiedenen, vielleicht

sogar entgegengesetzten Ausgangspunkte aus nach völlig anderen
Ergebnissen gestrebt wird. Wir haben uns mit der Tatsache abzufinden,
daß im heutigen politischen Spannungsfeld auf der einen Seite Staaten
mit gezügeltem Machtanspruch, auf der andern diejenigen stehen,
welche infolge anders gelagerter Ueberzeugungen einen absoluten
Geltungsanspruch vertreten. Neue Weltanschauungen streben immer
nach einer ihnen gemäßen Rechtsordnung und werden deshalb
notwendigerweise mit den Verfechtern des Bisherigen in Konflikt geraten.

Am eindrucksvollsten äußert sich das Machtproblem zweifellos dort,
wo ein Staat seine schon vorhandene Macht mißbraucht, um immer
weitere Gebiete des Lebens zu erfassen, zu organisieren und schließlich
zu beherrschen. In einem solchen Falle wird im Innern jede Kritik
verhindert, weil sie den angeblich neuen Lebensinhalten widerspricht,
und meist gleichzeitig werden den Nachbarn gegenüber Forderungen
erhoben und unter Umständen mit Gewalt durchgesetzt, welche die
fremde Souveränität in Frage stellen. Daß die Machtkonzentration
und deshalb auch die allgemeine Gefährdung heute unvergleichlich
größer ist als in jeder früheren Epoche, werden wir noch sehen.

Wenn wir uns auch in der Hauptsache auf die Problematik der
Macht im Bereiche des Staates beschränken wollen, so soll doch wenigstens

kurz darauf hingewiesen werden, daß dasselbe Problem auch in
allen andern Lebensgebieten, sogar in geistigen Fragen, eine Rolle
spielt. Wir wissen, daß Reichtum zu Macht führt, und wir kennen
beispielsweise auf wirtschaftlichem Gebiet die Versuche zur monopolistischen

Marktbeherrschung, die nur dann erfolgreich sein können, wenn
vorher das freie Spiel der Konkurrenz ausgeschaltet werden konnte.
Auf geistigem Gebiet führt der Machtanspruch zur Unterdrückung
jeder freien Meinungsäußerung, und wir haben es erlebt, daß sogar
wissenschaftliche und deshalb ihrer Natur nach objektive Arbeit in
den Dienst der einseitigen, von der Regierung vertretenen Idee gestellt
worden ist.

Wenn wir die zahlreichen Arten und Formen des Machtmißbraucbes
betrachten, so erscheint es nicht mehr erstaunlich, wenn rechtlich
denkende Menschen, wie beispielsweise Jakob Burckhardt, die Macht an
und für sich als böse zu betrachten scheinen. Dazu muß aber doch
bemerkt werden, daß so einseitige Wertungen bestimmter Lebens-

493



erscheinungen im Zeitalter der Relativität den herrschenden
Auffassungen nicht mehr entsprechen. Wir wissen heute, daß alle
Lebensprozesse außerordentlich kompliziert sind und daß wir sie nicht
abgesondert, sondern nur in ihren mannigfaltigen Beziehungen zu ihrem
Träger und zur Umwelt verstehen können. Nicht grundlos wird
deshalb von kompetenter Seite heute so häufig auf die Gefahren
hingewiesen, welche die «terribles simplificateurs» dadurch heraufbeschwören,

daß sie aus Einzelaspekten allgemein gültige Gesetze ableiten
wollen. Wenn wir die Macht nur als böse betrachten könnten, müßten

unsere Bestrebungen einfach dahin gehen, sie überall und in jeder Form
auszuschalten. Das ist auch etwa versucht worden, am augenfälligsten
in der heute im wesentlichen überwundenen anarchistischen Bewegung,
welche immer zum Chaos führen muß, und deshalb dem naturwissenschaftlich

exakten Denken unserer Zeit grundsätzlich widerspricht. Es

zeigt sich nämlich, daß auch die Macht nicht nur böse ist, sondern daß
sie auch wohltätig wirken kann, ja sogar notwendig ist als unersetzbare

Voraussetzung jeder Regelung des öffentlichen und des privaten
Lebens. Der Zweck jedes Staates liegt in der Begründung, dem
Erhalten und dem Ausbau einer Ordnung, die den Bürger vor inneren
und äußeren Uebergriffen schützt, seine Aktivität fördert und überdies

festlegt, welche Lebensgebiete seiner freien Tätigkeit offenstehen
und welche anderen vom Staate selbst betreut werden sollen. Ohne

Ordnung gibt es keine Existenzmöglichkeit im Sinne eines zivilisierten
Staates; das beweisen die chaotischen Zustände aller Perioden, in
welchen die regulierende Macht des Staatswesens übermäßig
zurückgedrängt oder paralysiert wird.

Wie die Macht des Staates äußerlich ausgestaltet sein sollte, kann
nicht in allgemein verbindlicher Weise gesagt werden. Auch heute
bestehen in Europa neben den Republiken noch eine ganze Anzahl von
Monarchien, welche demokratisch regiert werden. Wir haben in den
letzten Jahrzehnten eingesehen, daß der äußern Form der Macht nicht
die große Bedeutung zukommt, welche ihr das 19. Jahrhundert
zuerkannt hat. Viel wichtiger als die Form, ja von entscheidender Bedeutung

und Aktualität ist dagegen die Frage, wo die gesetzlichen und
natürlichen Grenzen der Macht liegen, ob sich die Staatsleitung an diese
Schranken halten will oder ob sie sie nur als peinliche Beschränkung
betrachtet, deren systematische Unterhöhlung und schließliche Ueber-
flutung angestrebt wird. Hier liegt die für die Gegenwart so wichtige
Unterscheidung zwischen demokratischen und autoritären Staatswesen,
eine Unterscheidung grundsätzlicher Art, die eben deshalb auf beiden
Seiten ein Nichtverstehenkönnen der andern zur Folge hat. West und
Ost vertreten heute beispielsweise und wahrscheinlich mit Ueber-

zeugung völlig entgegengesetzte Auffassungen über den Begriff der

494



Demokratie. Der Westen sieht das demokratische Moment darin, daß
alle Volksteile ihre eigene Meinung vertreten können, auch wenn sie

derjenigen der gerade herrschenden Parteikoalition widersprechen, daß
die Bürger Freiheitsgarantien dem Staate gegenüber besitzen und aktiv
an seiner Gestaltung mitarbeiten. Für den Osten dagegen liegt die
Demokratie in der Tatsache, daß das gesamte Volk, dessen Meinungsbildung

einheitlich gelenkt wird und nicht durch Sonderinteressen
wirtschaftlich privilegierter Kreise beeinflußt werden kann, den von
der Regierung vertretenen Dogmen zustimmt. Der einen Auffassung
liegt der Glauben an die individuellen Werte, der anderen die Ueber-

zeugung vom Ausschließlichkeitswert kollektiver Gesichtspunkte
zugrunde. Zwei verschiedene Weltauffassungen stehen sich entgegen und
streben nach der ihnen gemäßen Daseinsform und können sich gegenseitig

nicht verstehen. Dieselbe prinzipielle Verschiedenheit machte
eine Verständigung zwischen den Achsenstaaten und den Alliierten vor
und während des Krieges unmöglich; aber auch eine wirkliche
Entspannung zwischen Ost und West ist nur denkbar, wenn beide Parteien
auf den absoluten Geltungsanspruch ihres Systems verzichten würden.

Die menschliche Gesellschaft besteht aus Individuen, welche in der
Gemeinschaft leben müssen, weil dies ihrer Natur entspricht. Die
Menschenrechte, welche die französische Revolution proklamierte, und
die mit den damals in England und Amerika herrschenden Auffassungen

übereinstimmten, stellten das individuelle Moment, den Einzelnen
in den Vordergrund ihrer Betrachtungen; ihm wollen sie helfen, ihn
befreien aus den zahlreichen Bindungen des Ancien régime. Auch heute
noch steht die Demokratie, wie sie bei uns und den meisten Staaten des

Westens verstanden wird, grundsätzlich auf individualistischem Boden;
aber sie hat dem kollektiven Gedanken im Laufe der Zeit doch so

große Konzessionen gemacht, daß allmählich ein gewisses Gleichgewicht
erreicht werden dürfte. Im gleichen Maße nun, als sich das kollektive
Streben auf Kosten der individuellen Freiheit verwirklicht, wächst
auch die Macht des Staates. Die beiden Weltkriege haben diese

Entwicklung außerordentlich gefördert, und im Rechtsleben ist, im
Zusammenhang mit dieser Entwicklung, sogar die klassische Einteilung in
öffentliches und privates Recht in Frage gestellt worden, weil sich

zwischen diesen beiden Rechtsarten eine dritte, das sogenannte soziale
Recht, das aus privaten und öffentlichen Elementen zusammengesetzt
sei, gebildet habe. Als bekannteste Beispiele des sozialen Rechts gelten
Versicherung und Arbeitsrecht. Zweifellos hat der Staat in den letzten
Jahren fast in alle Gebiete des privaten Rechtes eingegriffen und sein
freies Spiel beschränkt. Man denke etwa an die zahllosen Bestimmungen

über Höchstpreise, die Kontingentierung, die ClearingVorschriften
im Kaufrecht, an die Schutzbestimmungen für Mieter und Pächter, an

495



den Ausbau der Gesamtarbeitsverträge und den Abbau der Handelsund

Gewerbefreiheit. Von einem streng wissenschaftlichen
Standpunkte aus werden diese nicht zu bestreitenden Veränderungen des

Rechtes allerdings nicht als Bildung einer neuen, dritten
Rechtskategorie, sondern als eine allmähliche Umgestaltung der privaten
Rechtsinhalte betrachtet, in welchen die natürlichen kollektiven
Momente nun allgemein in vermehrtem Maße mitberücksichtigt werden

müßten.
Tatsache ist jedenfalls, daß kollektive Strömungen überall im Recht

vordringen und daß sich die Staatsmacht entsprechend ausweitet. Wie
sehr das in den faschistischen Staaten der Fall war, haben wir aus
nächster Nähe gesehen. Aber auch in den Vereinigten Staaten,
insbesondere im New Deal Roosevelts, hat dieselbe Entwicklung kraftvoll

eingesetzt; in England strebt die Labour Party nach Verstaatlichungen

von Industrien und ganzen Berufsgruppen, und in Frankreich
beginnt erst in der letzten Zeit ein individualistisches Wiedererwachen,
nachdem die gemeinsame Résistance sich zunächst einseitig kollektiv
ausgewirkt hatte.

Von einem Staatswesen können wir nur sprechen, wenn es die Macht
besitzt, um seine Lebensordnung zu gestalten und zu verteidigen. Darin
liegt, wie wir gesehen haben, die positive Seite des Machtbegriffes. Wir
haben aber auch erlebt, welch furchtbare Geißel der Menschheit die
Macht werden kann, wenn sie ihre Schranken überschreitet und mit
dem naturwidrigen Anspruch auf Totalität auftritt. Die Staatsmacht
ist durch die modernen Errungenschaften der Wissenschaft, das Talent
zur Organisation, die ungeheuren Möglichkeiten geistiger Beeinflussung

durch systematische Propaganda, außerordentlich angewachsen.
Die tatsächliche Erweiterung ihrer Kompetenzen, die es ihr heute

erlaubt, Steuern einfach zu verlangen und nicht mehr wie die armen
Könige des Mittelalters demütig darum zu bitten, und auch die in
früheren Jahrhunderten unbekannte allgemeine Wehrpflicht, haben
sie noch weiter vermehrt, so sehr, daß ihr Mißbrauch heute zu
Weltkatastrophen führen kann. Deshalb ist die Beschränkung, die Zähmung
der Macht, die Sicherung der Individuen vor dem Staat zum brennendsten

Problem der Gegenwart geworden.
Die Bemühungen der Uno und zahlreicher anderer Konferenzen

bezwecken alle nichts anderes als die Bändigung politischer
Machtgelüste; auch die vorgesehene langjährige Besetzung der besiegten Länder

verfolgt dasselbe Ziel. Es ist deshalb kein Zufall, wenn so bekannte
Historiker wie der in den ersten Kriegsjahren in Genf als Emigrant
verstorbene Ferrero oder neuerdings Bertrand de Jouvenel in Frankreich

der Erforschung der Macht eingehende Studien widmen und wenn
dasselbe Problem auch in den anglo-amerikanischen Staaten von Poli-

496



tikern, Juristen und Philosophen so häufig behandelt wird. Die Zeitenwende,

die mit dem ersten Weltkrieg begonnen hat, fordert kategorisch,
daß wir zu allen wesentlichen Fragen des Daseins erneut Stellung
beziehen, daß wir vertiefen und befestigen, was lebensfähig geblieben
ist, daß wir aber auch alte Vorurteile fallen lassen.

Dazu gehört, daß wir auch das Verhältnis von Staat und Recht

erneut prüfen. Dabei werden wir erkennen, daß ursprüngliches Recht
sicher nicht auf Grund einer Abmachung zwischen den Volksangehörigen,

einem «contract social» im Sinne J. J. Rousseaus, entstanden ist.
Die moderne Forschung auf dem Gebiete der Ethnologie und Psychologie

hat übereinstimmend ergeben, daß bei allen primitiven Völkern
ein äußerst starkes Gefühl der Zusammengehörigkeit besteht, ja daß
der Einzelne nur sehr spärliche Anfänge eines individuellen Bewußtseins

zeigt und sich ganz als Teil seines Stammes empfindet. So ist es

erklärlich, daß diese Völker alle einer unbedingten Regel unterstehen,
welche sie als Fatum widerspruchslos anerkennen. Die ursprüngliche
Furcht vor den zahlreichen Gefahren der noch nicht erforschten und
nicht beherrschten Natur zwingt den primitiven Menschen zu engstem
Zusammenschluß, der sich im Laufe der Zeit dann allmählich zu einem
Staat entwickelt, in welchem die Macht der Führung und die Rechte
der Untergebenen noch so tief in der gemeinsamen Wurzel fußen, daß
sie gar nicht in Konflikt geraten können. Auch in späteren
Entwicklungsstadien stimmt das Recht noch lange mit der tatsächlichen Ordnung

der Macht überein; es wird vom Volk als «richtiges Recht»
anerkannt; denn es haftet fest in einem gemeinsamen Glauben.
Einzelne Uebergriffe der Regierung können zu persönlichen, nicht aber zu
grundsätzlichen Auseinandersetzungen führen; denn der rechtliche
Maßstab zur Beurteilung aller Handlungen ist unerschüttert. Erst
später, wenn der kritische Verstand eines höheren, individuelleren
Bewußtseins beginnt, die Richtigkeit der übernommenen Regelung in
Frage zu stellen, entsteht die Spannung zwischen dem seiner Natur
nach konservativen Recht und dem nicht mehr durch Glaubenselemente

gehemmten Machtanspruch des Staates. So war es in der
römischen Kaiserzeit, und ähnlich verhält es sich seit hundertfünfzig
Jahren in Europa. Neue Weltanschauungen, neue Glaubensinhalte
treten auf — das Christentum in Rom, die individualistischen
Menschenrechte im 18. Jahrhundert, Kollektivmythen in unserer Zeit —
und stellen alles, was bisher war, in Frage. Das seiner alten Glaubensgrundlage

beraubte Recht bemüht sich zwar nun, eine neue Begründung

zu finden, indem es entweder einem wissenschaftlich verbrämten,
aber doch leeren Positivismus huldigt oder, was heute glücklicherweise
wieder häufiger ist, die den Zeitbedürfnissen angemessene ethische
Aufgabe sucht. In keinem Falle aber bleibt es so stark und unangreif-

32 497



bar wie in den Frühzeiten; deshalb kann es nun auch geschehen, daß
es von der wachsenden Machtgier verletzt, umgebogen und schließlich
in deren unrechtmäßigen Dienst gestellt wird. Ein lebendiges Recht ist
immer eine Schranke, ein Schutz gegen hemmungslose Macht; deshalb
wird es von ihr auch immer verfolgt. Eine ihm innewohnende
Möglichkeit zur passiven Resistenz gestattet es ihm aber in der Regel, sich

während langer Zeit zu wehren; seine relative Unbeweglichkeit, die
wir in Prozessen oft als so hinderlich empfinden, kommt ihm hier
zustatten; seine ausgebaute Organisation und die Macht der Gewohnheit

wirken im selben Sinne. In Deutschland waren die zwölf Jahre
Tausendjähriges Reich zu kurz, um das BGB. außer Kraft zu setzen.
Noch bis in die Kriegszeit hinein urteilten die ordentlichen Gerichte
nach früheren Gesichtspunkten und erregten dadurch den Zorn der
Parteigötter. Nicht mit der Justiz, sondern gegen sie, setzte sich der
Machtwille durch, indem er Sonderpolizei und Sondergerichte
aufbaute.

Das Recht hat die Aufgabe, die von Volk und Staat als richtig
anerkannte Ordnung zum Ausdruck zu bringen. Dazu gehört, daß es

Uebergriffe der Macht verhindert. Auf diese Weise wird die
Rechtsordnung, wie wir gesehen haben, zur Schranke der Staatsmacht selbst,
und zwar um so wirkungsvoller, je unabhängiger die Justiz aufgebaut
ist. Es wird meistens sehr rasch bemerkt und beanstandet, wenn der
Grundsatz der Gewaltentrennung dadurch verletzt wird, daß die Grenzen

zwischen Legislative und Exekutive verwischt werden; dagegen
wird in der Regel weniger bemerkt, daß für das Gemeinwesen eine
noch größere Bedrohung entstehen kann, wenn die richterlichen
Kompetenzen als Wächter von Gesetz und Verfassung zurückgedrängt oder
in Abhängigkeit gesetzt werden. De Jouvenel erklärt geradezu, daß
das vorzügliche Funktionieren der englischen Demokratie und die
Sicherheit des Individuums viel mehr von der in dieser Beziehung
vorbildlichen Lösung abhänge als vom Ausbau des Parlamentarismus, der
seinerzeit vom Kontinent in erster Linie übernommen worden ist. Für
einen Engländer ist es auch heute noch ganz unverständlich, daß Richter

nach ihrer Parteizugehörigkeit gewählt werden und daß ihre
wirtschaftliche Stellung ihnen nicht eine unbedingt unabhängige Situation
gewährt. Die Administrativjustiz des Bundes im Sinne des Beschwerdezuges

an die vorgesetzte Instanz kann, was von juristischer Seite immer
wieder bemerkt worden ist, nicht voll befriedigen.

Die Rechtsordnung ist nicht um ihrer selbst willen mit einer gewissen

Eigenmacht ausgestattet; sondern in ihr sollen verteidigungsfähige
Sonderrechte von Privaten oder öffentlich-rechtlichen Institutionen
verankert sein. Im Mittelalter haben die Sonderrechte von Fürsten,
Adel und Städten die zentrale Reichsmacht oft so stark beschränkt,

498



daß sie beinahe handlungsunfähig wurde. Eine unübersehbare, sich

vielfach überschneidende Stufenordnung von Rechten und Pflichten
charakterisierte den mittelalterlichen Staat und verhinderte ihn,
rücksichtslose Machtpolitik zu betreiben. Die französische Revolution,
welche das Individuum aus diesem fast unentwirrbaren Netz von
Verpflichtungen befreit hat, schaffte dafür einen wirklichen Mittelpunkt,
der im Laufe der Zeit mit all den zusätzlichen Rechten ausgestattet
wurde, die vorher verteilt waren. So hat die Zerstörung der vielen
kleinen Mächte eine erste Voraussetzung für die gewaltige Staatsmacht

unserer Tage geschaffen.
Bei der Untersuchung der Beziehungen zwischen Recht und Macht

im modernen demokratischen Staate, erkennen wir zunächst, daß dem
Recht hier zwei Aufgaben zufallen. Es ist zuerst einmal politischer
Ausdruck des Staatswillens selbst, seiner Eigenart, man könnte fast

sagen seiner Individualität. Auf der andern Seite ist es Schutzordnung
für die Bürger und anderen Rechtsträger untereinander und diesem
selben Staate gegenüber. Die zweite Aufgabe erfüllt es dadurch, daß
es die Einzelperson, insbesondere ihre sogenannten Freiheitsrechte, das

Recht der freien Aeußerung in Wort und Schrift, Glaubens- und
Gewissensfreiheit, Selbstbestimmungsrechte im Hinblick auf Beruf,
Domizil und private Sphäre und — mehr oder weniger — auch das

Eigentum vor staatlichen Uebergriffen schützt. Damit das Recht diese

Aufgabe erfüllen kann, sollte es im Sinne der Gewaltentrennung
unabhängig ausgestaltet sein. Wenn es diese Aufgabe nicht mehr erfüllen

kann, weil der Staat keine Beschränkung mehr duldet, so bedeutet
das unmittelbar den Untergang des demokratischen Rechtsstaates

selbst, an dessen Stelle reine Gewaltherrschaft tritt.
Nicht nur das Handeln des Einzelmenschen, sondern auch dasjenige

aller verselbständigten Gebilde, privater Gesellschaften oder
öffentlich-rechtlicher Organisationen wird von egoistischen Motiven zum
mindesten mitbestimmt; es ist deshalb an sich ganz selbstverständlich,
daß eine so konzentrierte Macht wie der Staat ebenfalls die Tendenz
hat, ihren Einfluß weiter auszubauen; jeder Organisation wohnt ja
das Bestreben inne, sich weiter zu organisieren. Diesem in gewissem
Sinne natürlichen Drang des Staates nach Erweiterung seiner Befugnisse,

der sich nur auf Kosten der Individualrechte ausleben kann, soll
die Rechtsordnung entgegenwirken. Es ist ihr deshalb die Aufgabe
übertragen worden, die vom Staate anerkannten Einzelrechte zu
verteidigen. Um diese Aufgabe erfüllen zu können, muß sie selbst auch
als Trägerin einer bestimmten Macht ausgebaut werden. Nur dann
kann sie alle Sonderrechte vor unrechtmäßigen Uebergriffen schützen.
Allen Sonderrechten kommt überdies die gemeinsame Eigenschaft zu,
daß sie der Allmacht des Staates entgegenwirken. Eigenrechte dieser

499



Art besitzen nicht nur die Individuen, sondern gelegentlich auch heute
noch privilegierte Stände, die Kirche und öffentlich-rechtliche Gebilde
aller Art. In anderer Beziehung, nämlich infolge seiner Kontrollfunktion,

beschränkt auch das Parlament die Exekutive und innerhalb
des Parlamentes ist dabei die Rolle der Opposition von besonderer

Bedeutung. Solange, als die Opposition sich frei äußern kann, sind die

Grundlagen eines demokratischen Staates im wesentlichen gesund. Es

galt immer als ein eindrücklicher Beweis der parlamentarischen Weisheit

Englands, daß dort dem Führer der Opposition eine öffentliche
und sogar bezahlte Funktion zuerkannt worden ist. Dagegen ertragen
diktatorische Regierungen grundsätzlich keine Opposition; vielleicht
behalten sie ein Scheinparlament bei, dem die Aufgabe zukommt,
wahllos jedem Antrag der Regierung zuzustimmen. Entgegengesetzte
Meinungen werden dagegen, wie es das Beispiel Italiens schon zu
Beginn des Faschismus zeigt, nicht geduldet, ja eventuell mit Gefängnis
oder dem Tode bestraft. Es ist ein Verdienst Ferreros, die Bedeutung
dieser Tatsache erkannt und darauf hingewiesen zu haben, daß die
Unterdrückung der Opposition immer der Furcht der unrechtmäßigen
Regierung entspringt. Nur wirklich legitime Regierungen, solche, die
ein von der Volksmehrheit seit längerer Zeit als richtig erkanntes
Recht vertreten, ertragen eine Opposition, eine öffentliche Kritik ihrer
Handlungen durch eine im Parlament vertretene, andersdenkende
Gruppe, die ganz offen danach strebt, selbst legaler Regierungsträger
zu werden. Eine wirklich demokratische Regierung sieht ihre Aufgabe
nur darin, dem Volkswillen zu entsprechen, dagegen niemals in der
egoistischen Verteidigung ihrer eigenen Machtstellung. Im Gegensatz
dazu werden alle Regierungen, die durch revolutionären Umsturz
begründet worden sind, erst sehr allmählich, im Laufe von Jahren,
ihre Position im eigenen Volk so befestigen, daß sie es wagen können,
diejenigen Freiheiten zu gewähren, welche legitime Regierungen nicht
gefährden. Tatsache ist jedenfalls, daß die großen Revolutionen der
europäischen Geschichte zwar immer im Namen einer Befreiung
begonnen haben, daß sie aber nach der Machtübernahme zunächst eine

langjährige Schreckensherrschaft aufrichten mußten, um die innere
Opposition der noch mit den alten Einrichtungen verbundenen Volksteile

zu vernichten, und daß sie erst spät, wenn überhaupt, ihre
ursprünglichen Ziele verwirklichen konnten.

Die heutige Situation in Europa ist gekennzeichnet durch zahlreiche
innere Umwälzungen, die in den wenigsten Fällen bereits im Stadium
einer neuen Stabilität angelangt sind. Dadurch steigert sich das Gefühl
allgemeiner Unsicherheit, welches sich im Laufe dieses Jahrhunderts
so stark entwickelt hat, daß es heute geradezu als die treibende Kraft
in sozialen Fragen angesehen werden muß. Die Furcht vor dem immer

5 00



gefährlicher werdenden Leben ist es, welche überall nach Sicherungen
Ausschau hält und entsprechende Forderungen an den Staat stellt.

Im 18. und während des größten Teiles des 19. Jahrhunderts strebte
das Volk nach Vermehrung der individuellen Freiheit. Seither haben
die wachsende Rücksichtslosigkeit des nicht mehr von Tradition oder

Religion gehemmten Konkurrenzkampfes und die politischen
Dauerspannungen eine Umkehr des Wunschbildes bei der großen Masse

herbeigeführt. In allen Staaten wächst das von kollektiven Momenten
bestimmte Bedürfnis nach Versicherungen auf allen Gebieten des

Lebens und nach staatlichen Garantien der Existenz. Während im
Inneren der Staaten allgemeine Volksversicherungen und staatlich
garantierte Mindestpreise gefordert werden, sollen in der Außenpolitik

überstaatliche Vereinigungen, gewissermaßen durch Konzentration

der einzelnen Mächte, den Frieden sicherstellen. Auch da
handelt es sich darum, daß internationale Rechtsstatute als Schranken
der Macht wirken sollen. Während sich aber diese neuen Organisationen

sehr langsam entwickeln, hat die Wissenschaft und die Technik
ein derartiges Tempo erreicht, daß die ethischen Bestrebungen kaum
mehr mit ihr Schritt halten können. Die allerletzten Errungenschaften
der Physik lassen eine künstliche Beschränkung der Intensität und der
räumlichen Ausdehnung künftiger Kriege als immer problematischer
erscheinen. Gleichzeitig hat der systematische Ausbau organisatorischer
Möglichkeiten einen Grad erreidit, der es Diktatoren erlaubt,
Volksmeinungen in einem Maße zu beeinflußen, wie wir es noch vor
zwanzig Jahren nicht für möglich gehalten hätten. Auch die Wissenschaft

steht heute oft unmittelbar im Dienst des Staates und vermehrt
seine Macht noch einmal, während die Versuche einer wirksamen
Kontrolle der neuen Entdeckungen durch die Gesamtheit der Nationen
zwar angestrebt, aber einstweilen nicht realisiert werden konnte.

Gegenüber den ungeheuren, den Erdball selbst bedrohenden
Gefahren eines unbeschränkten Machtwillens, erscheint auch ein ethisch
untermauertes Recht als schwache Sicherung, denn es kann sich
international nur dann voll auswirken, wenn ihm alle Staaten nachzuleben
Dereit sind.

Nach innen, insbesondere in kleinen Staaten, bestehen dagegen
bessere Voraussetzungen zur Erhaltung des Rechts und zur Beschränkung

der Macht. Die gegenseitige Kontrolle ist hier einfacher, und
überdies sind kleine Staaten aus begreiflichen Gründen von
vornherein viel weniger der Versuchung, Machtpolitik zu betreiben,
unterworfen. Ganz besonders günstig liegen in dieser Beziehung
die Verhältnisse in der Schweiz, weil hier natürliche Gegenkräfte
erhalten geblieben sind, die auch heute der zentralen Macht Schranken

setzen. Der Föderalismus — der jetzt auch in Deutschland

501



wieder belebt werden soll1 — und die Dreisprachigkeit sind in dieser

Beziehung von unschätzbarem Wert und könnten, was wir ohne alle
Ueberheblichkeit doch immer wieder sagen müssen, dem todkranken
Kontinent einen Weg für die so dringend nötige Gesundung zeigen.

Die Problematik von Macht und Recht umfaßt das ganze ungeheure
Gebiet der politischen und sozialen Gestaltung des Lebens. Deshalb
können unsere Ausführungen nur einzelne Teilprobleme streifen und
niemals Anspruch auf eine auch nur relative Vollständigkeit erheben.
Die Frage zum Beispiel, wie das heute seiner religiösen Grundlagen
beraubte Recht in wirklich verbindlicher Weise neu fundiert werden
kann, damit nicht auf dem Wege des flachen Utilitarismus ein allmähliches

Abgleiten in die Rechtsverwilderung vor sich geht — Ansätze
dazu zeigen sich leider immer mehr auch bei uns —, können wir heute

nur aufwerfen und in ihrer Problematik erkennen. Sie wird aber in
den nächsten Jahren unbedingt gelöst werden müssen, wenn geordnete
Zustände erhalten bleiben sollen.

Eine andere Frage, die sich als Folgerung aus den heutigen
Ausführungen ergibt, soll aber noch skizziert werden:

Die liberale Weltauffassung, die keineswegs nur eine Kinderei war,
wieBismarck einmal behauptete, hat das im Verhältnis zu allen andern
so überaus glückliche Jahrhundert vom Ende der napoleonischen Zeit
bis zum ersten Weltkrieg wesentlich mitbestimmt; sie ist aber sehr

geschwächt worden, seitdem die Volksmassen mehr nach Sicherheit als
nach individueller Freiheit streben. In den allerletzten Jahren hat das

Weltgeschehen nun allerdings mit nicht zu überbietender Eindringlichkeit

gezeigt, daß das Untergehen in einem Kollektivbewußtsein unter
Verzicht auf individuelles und deshalb freies Urteil, zu unerhörten
Katastrophen führt. Trotzdem wird die kollektive Strömung wohl
noch eine Zeitlang weiter wachsen, aber ihr Anspruch auf Totalität
dürfte doch wohl in allen Staaten des Westens überwunden sein. Das
Gefühl dafür, daß der Staatsmacht Grenzen gesetzt werden müssen,
hat sich seit dem deutschen Zusammenbruch vertieft, und es ist
anzunehmen, daß der Individualismus wieder vermehrte Bedeutung
erlangen wird. Die in allen Ländern gesuchte Neugestaltung des Daseins
kann nur dann dem Naturgesetz entsprechen, wenn neben den sozialen
und deshalb kollektiven Bestrebungen auch die andern, helleren Seiten
des menschlichen Geistes wieder zu vermehrter Wirksamkeit gelangen,
diejenigen Kräfte, welche nicht in dem von Leidenschaften gepeitschten
Gefühl wurzeln, sondern frei nach Erkennen von Ursache und
Wirkung streben und auf Grund wirklichkeitsgemäßer Ueberlegung ein

1 Vgl. H. Naviasky: «Kann das deutsche Volk für Demokratie und
Weltfrieden erzogen werden?»

5 02



richtiges Recht erhalten und ausbauen, ein Recht, welches die Menschenwürde

vor dem blinden Anspruch der Macht zu schützen vermag.
Wenn wir nun die Ergebnisse der heutigen Ausführungen kurz

zusammenfassen wollen, so dürfen wir auf folgende wichtigste Punkte
hinweisen:

Macht und Recht stehen in einer notwendigen und vielfachen
Wechselbeziehung. Recht ohne Macht bleibt wirkungslose Theorie,
während Macht ohne Recht ein bloßes Tatbestandsverhältnis darstellt,
dem jede innere Begründung fehlt.

Die Macht ist dualistisch; auf der einen Seite ist sie eine soziale

Notwendigkeit, die Voraussetzung jeder Ordnung und deshalb ein
Erfordernis der Ethik. Auf der andern Seite bildet sie eine ständige
Gefahr für das ihr unterworfene Individuum und für den Frieden,
also für dieselbe Ordnung, die ohne sie nicht gestaltet werden kann.

Das Recht seinerseits ist ebenfalls durch eine in gewisser Beziehung
widerspruchsvolle Aufgabe gekennzeichnet. Es ist einmal Ausdruck
der staatlichen Eigenart und es steht in ihrem Dienst. Gleichzeitig ist
es aber auch Schranke der Staatsmacht, Wahrerin der ihr
entgegenstrebenden Sonderrechte.

Solange Recht und Macht miteinander übereinstimmen und ihre
gegenseitigen Aufgaben respektieren, ist das Staatswesen selbst gesund;
wenn die Macht dagegen die ihr gezogenen Grenzen überschreitet, ist
der Staat im Tiefsten erschüttert.

Das Recht soll der Macht die tiefere Begründung, gewissermaßen
die Weihe geben, denn es soll Ausdruck der in einer bestimmten Zeit
geltenden Anschauungen über die Gerechtigkeit sein. Solange als das

Recht eine vom Volk anerkannte Ethik, einen lebendigen Glauben
vertritt, ist seine moralische Macht so groß, daß der Staat es nicht

wagen kann, es zu verletzen. Wenn aber dieser Glauben ins Schwanken

gerät, entsteht die Möglichkeit von Revolution und Diktatur mit all
ihren Folgen, welche nach eigenen Gesetzen und oft gar nicht nach den

Absichten ihrer Träger verlaufen. Lenin hatte beispielsweise in seinen

Schriften die Vernichtung jeder Staatsmacht gefordert; «non pas
améliorer la machine gouvernementale, mais la détruire, l'anéantir»
war seine These. Die Praxis in Rußland ging andere Wege, so wie auch

die französische Revolution nicht der von ihren Führern vorher
geforderten Aufhebung der Todesstrafe Folge leistete!

Wenn das ideelle Fundament des Rechtes, der Glaube an die
Gerechtigkeit der bestehenden Ordnung erschüttert ist, wird keine noch

so schöne Theorie uns vor der Macht mehr schützen können. Hier liegt
wohl der tiefste Grund der gegenwärtigen Rechtskrise in der Welt,
und die vielleicht schwerste Aufgabe unserer Zeit wird es sein, neue
Fundamente aufzubauen. Wir werden dabei von der Erkenntnis aus-

503



gehen müssen, daß die menschliche Gesellschaft nicht aus völlig
unabhängigen Individuen, aber ebensowenig aus einer anonymen
Volksgemeinschaft besteht, sondern daß nach unveränderlichen
Naturgesetzen sowohl individuelle als kollektive Elemente ihre Grundlage
bilden und vom Recht in ein richtiges Gleichgewicht übergeführt werden

müssen. Eine letzte Bemerkung muß aber noch beigefügt werden.
Nicht das Recht schafft neue Lebensinhalte, sondern die Volksseele
selbst; nur wenn sie wieder eine positive Weltanschauung gewinnt,
die dann vom Recht zu einer allgemein als richtig anerkannten Ordnung

ausgebaut werden kann, wird sich die auf der ganzen Welt heute
lastende Furcht vor der ungebändigten Macht wirklich überwinden
lassen.

504


	Recht und Macht

