
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 8

Artikel: Die schöpferische Arbeit

Autor: Révész, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SCHÖPFERISCHE ARBEIT

Vortrag, gehalten an der Universität Basel, Juni 1946

VON PROF. DR. G. RÉVESZ (Amsterdam)

In unserer wissenschaftlichen Welt gibt es eine einsame Insel, die
wenige von uns betreten haben, und selbst diese Besucher konnten von
dem Reichtum und der Mannigfaltigkeit dieser Insel nur wenig
erzählen.

Diese Insel ist die schöpferische Persönlichkeit mit ihren scheinbar

völlig irrationalen, sich jeder Erklärbarkeit entziehenden Manifestationen,

von denen die Inspiration und der glückliche Einfall wohl die
bekanntesten sind.

Immer wieder berichten Künstler und Denker, daß sie ihre tiefsten
Gedanken, fruchtbarsten Ideen und Visionen, in einem eigenartigen
Zustand der Erregung erlebten. Es ist, als ob eine fremde Macht ohne
ihr Zutun sich ihnen offenbare und ihnen Gedanken, Ideen, Gestalten
eingäbe. Sie vergleichen diese Inspiration wegen des eigenartigen
Erregungszustandes und ihrer Glückstiefe — mit der Ekstase, wegen ihrer
scheinbaren Unwillkürlichkeit und der Passivität des Schaffenden —
mit den produktiven Naturvorgängen der Empfängnis und des
Gebärens; wegen des dunklen und verworrenen Vorzustandes vor dem
Auftauchen im Bewußtsein — mit der Entstehung eines Mikrokosmos,
hervorgegangen aus einem nebelhaften Urzustand. Sie berufen sich auf
die der Eingebung verwandte gestaltende Kraft unserer Träume, in
denen die Phantasie ihr Produkt ähnlich «unbewußt» schaffe wie
Dichter und Künstler ihre schöpferischen Ideen.

Diese und ähnliche Aeußerungen bilden den eigentlichen Kern einer
über den schöpferischen Prozeß vertretenen Auffassung, die ich die
metaphysische nennen möchte und die mit dem antiken Dämonen- und
Geniusglauben einige Verwandtschaft hat.

Diese Theorie legt auf die spontanen, aus dem Unbewußten
hervorquellenden Eingebungen das größte Gewicht. Der schöpferische Mensch
wird gleichsam als eine Urkraft vorgestellt, die in unbewußter Tätigkeit

bedeutsame Ideen und Taten hervorbringt. Die Vertreter dieser
Lehre sind davon überzeugt, daß der Urgrund aller schöpferischen
Kraft das Unbewußte ist, worunter sie einmal das Göttliche, dann

469



das Ueberirdische oder das Unbewußt-Psychische verstehen. Den
Produktionsdrang sollen schöpferische Geister als eine Kraft fühlen, die
gleichsam nicht zu ihrer Bewußtseins- und Willenssphäre gehört. Es

wird berichtet, wie der produktive Mensch während der Zeit der
Inspiration sich passiv fühlt, als handle er nicht aus eigenem Antrieb,
sondern, wie Goethe sich ausdrückt, als «ein Werkzeug einer höheren
Weltregierung, ein würdig befundenes Gefäß zur Aufnahme eines

göttlichen Einflusses». Damit hängt die Tatsache zusammen, daß wir
so wenig verwertbare Angaben über den schöpferischen Vorgang aus
der Feder von Gelehrten, Dichtern, Musikern, Erfindern und andern
haben. Sie können über den Schaffensakt uns keine Auskunft erteilen,
weil sie gerade in den entscheidenden Augenblicken der schöpferischen
Tat, infolge der außergewöhnlichen Konzentration auf das Objekt,
sich von ihren eigenen Bewußtseinszuständen abwenden, um dem
inspiratorischen Prozeß freien Ablauf zu gewähren. Das Bewußtsein
soll, der metaphysischen Theorie entsprechend, beim produktiven Vorgang

nur eine sekundäre Rolle spielen; es hat nur die Funktion, den

Inspirationen feste Form zu geben und sie weiter zu entfalten. Die
ganze Literatur der Selbstschilderungen und Künstlerbriefe zeigt die
Tendenz, den echten schöpferischen Menschen über alles Irdische
hinauszuheben und ihm innerhalb der arbeitenden Menschen eine besondere

Stelle anzuweisen (A. Royce, F. del Greco, W. Dilthey usw.).
Die andere Auffassung über die Schaffenstätigkeit schenkt jenen

psychologischen Faktoren Beachtung, von denen die Einfälle, die

Eingebungen abhängen und die den Werdegang des schöpferischen Aktes

vom Beginn bis zu seiner Vollendung bestimmen. Experimentelle
Untersuchungen und vor allem historisch-biographische Erhebungen
haben ergeben, daß der produktive Gesamtprozeß ein verwickelter
Komplex ist, in dem die subjektiven Erlebnisse und die Einfälle ihren

genau bestimmbaren Ort einnehmen (O. Selz und J. Bahle). Man
konnte zeigen, daß die eigenartigen Zustände, die produktive Menschen

gelegentlich erleben und denen sie ihre schöpferische Kraft
zuschreiben, nur dann zum Schaffen führen, wenn zwei Vorbedingungen
erfüllt sind: erstens die Zielsetzung, und zwar sowohl in ihrer
allgemeinen Leitlinie wie in dem konkreten Werkproblem, und zweitens
die Methoden, die Mittel der Gestaltung und Forschung. Sind diese

Vorbedingungen erfüllt, so ist die schöpferische Arbeit eingeleitet und
in großen Zügen auch gerichtet. Außer diesen beiden Voraussetzungen
kann man noch eine dritte, nämlich die souveräne Beherrschung des

Betätigungsgebietes erwähnen, die ausnahmsweise bei sehr ursprünglichen

Begabungen nur in beschränktem Maße vorhanden zu sein
braucht. Die Aneignung geschieht durch Tradition, durch ständige
Auseinandersetzung mit den Zeitgenossen, ferner durch Korrektion

470



und Kontrolle der eigenen Gedanken und Erfahrungen. So schaltet
sich das Bewußtsein, das Können und das Wissen, in den Schaffensprozeß

organisch ein.
Die psychologische Auffassung bestreitet meines Erachtens die

Bedeutung des Unbewußten im schöpferischen Prozeß nicht; sie schreibt
ihm nur keine konstitutive Funktion zu. Die psychologische Analyse
des schöpferischen Prozesses zeigt, daß das inspirative Schaffen in
einem doppelten Sinne unbewußt ist. Erstens wird es nicht rational
durch Regeln geleitet, verläuft nicht nach einer vorbestimmten
Vorschrift, sondern genießt eine relativ große Unabhängigkeit vom
bewußten Denkprozeß. Zweitens ist die Inspiration in dem Sinne
unbewußt, daß der schöpferische Prozeß gerade infolge der souveränen
Beherrschung des Stoffes und der Mittel ohne besondere Belastung des

Bewußtseins abläuft. Die ursprünglich bewußt erworbenen
Gestaltungsmittel gehen allmählich in eine gewohnheitsmäßige, nicht
bewußte Handhabung über. Man kann diese Uebertragung der bewußten

Vorgänge in das nicht Nicht-Bewußte, oder richtiger in das Nicht-
mehr-Bewußte, mit der Gewohnheitsbildung vergleichen, wobei die
früher bewußt erlernten Handlungen, Verhaltungsweisen, durch

Uebung und Wiederholung sich geradezu automatisieren, was zur
Entlastung der bewußten Verstandesarbeit führt. Der eigentliche
biologische Zweck der Gewohnheitsbildung liegt gerade in dieser allmählichen

und natürlichen Automatisierung der Verstandestätigkeit.
Die psychologische Erforschung des schöpferischen Aktes hat also

zu der Erkenntnis geführt, daß der Schaffensprozeß nicht mit dem
Einfall beginnt, sondern daß sich vielmehr vor dem inspiratorischen
Einfall eine Reihe von Prozessen abspielen und besondere Umstände
sich geltend machen, die den Einfall vorbereiten und bedingen. Der
Einfall stellt, der psychologischen Theorie entsprechend, nicht den An-
^ang, sondern geradezu den Höhepunkt der produktiven Tätigkeit dar.
^°chbegabte Künstler, Dichter und Gelehrte, von denen man den
Eindruck hat, sie schaffen leicht, die Gedanken, Themata, Motive
usw. strömen ihnen ohne Vorbereitung zu, berichten, wie sehr sie
sich bemühen, sich abquälen müssen, bis sie zu der richtigen
Ausdrucksform ihrer Ideen gelangen. «Wer dem Geheimnis des Schaffens

auf die Spur zu kommen versucht, sieht erschüttert, wie teuer
der Genius seine wundervollen Eroberungen bezahlen muß. Denn
es

^

kostet ihn eine unermeßliche und maßlose Anstrengung des

Willens, in der Kunst die empörten Elemente zu befriedigen und
einzuordnen, so daß er sich, wenn er sie bezwungen hat, zerschlagen im
Alltag wiederfindet», sagt Romain Rolland über Beethoven. Goethe
weist öfters auf die langen Vorbereitungen hin, die Zeiten intensivsten
Schaffens vorangehen. So berichtet er bei der Arbeit an «Wilhelm

471



Meister»: «Mir drückten sich gewisse große Motive, Legenden,
uraltgeschichtliche Ueberlieferungen so tief in die Seele, daß ich sie vierzig
bis fünfzig Jahre lebendig und wirksam im Innern erhielt.»

Zahlreiche Belege weisen darauf hin, daß die sogenannte spontane,
unvorbereitete Eingebung eine lange Beschäftigung mit der Materie
voraussetzt (Ribot, Bahle, Plaut). In der Biographie Haydns lesen wir,
wie sehr er sich mit der Komposition der «Schöpfung» gequält hat und
wie oft er verzweifelt war, weil er die richtige Ausdrucksform seiner
musikalischen Ideen nicht fand. Man darf sich auch die Komposition
der Ouverture zu «Don Juan», die Mozart angeblich in einer Nacht
geschrieben hat, nicht so vorstellen, als sei sie infolge göttlicher
Eingebung aus einem unvorbereiteten Boden gesprudelt. Dieses
unvergängliche Werk hat Mozart lange Zeit beschäftigt, und es hat ihm
nicht nur in Konzeption und Stimmung, sondern fertig harmonisiert
und instrumentiert vor seinem Geiste gestanden, bevor er es
niederzuschreiben begann. Ein Gelehrter teilt anläßlich einer Enquete mit:
«Logische Auseinandersetzung mit gefundenen Versuchsergebnissen,
Suchen nach neuen Befunden, Uebersichten und Forschungsgebiete
beschäftigen mich in gleicher Weise.» Wieder andere schreiben der
Inspiration und der bewußten Arbeit gleiche Bedeutung zu. In diesem Sinne
läßt sich der Ausspruch eines Erfinders interpretieren, wenn er
behauptet, um schöpferisch tätig zu sein, brauche man nicht auf eine

Inspiration zu warten. Die Inspiration entfaltet sich erst, wenn sie

durch eine Anstrengung ausgelöst wird, und diese Anstrengung ist
eben die bewußte, zielgerichtete Arbeit.

Die beiden Auffassungen über das Schaffen, die ich die metaphysische

und die psychologische genannt habe, werden in der
philosophisch-psychologischen und ästhetische^ Literatur als Gegensätze
verstanden und dargestellt. Sieht mar. indessen näher zu, so zeigt es

sich, daß sie einander keineswegs ausschließen, vielmehr ergänzen und
korrigieren.

Zunächst muß darauf hingewiesen werden, daß beide Auffassungen
den Einfällen eine konstitutive und entscheidende Bedeutung
beimessen. Während aber die metaphysische Theorie hierbei das Gewicht
auf das Unbewußte legt und ihm eine ganz besondere schöpferische
Kraft zuschreibt, stellt die psychologische Theorie die Einfälle
meistens als Resultat langer innerer, zum Teil bewußter, zum Teil
unbewußter Prozesse dar, bei denen deutliche Zielsetzung, intensive
Arbeit und vorbereiteter Plan die Hauptrolle spielen. Bei der einen
Ansicht liegt der Akzent auf der «idea ante rem», bei der anderen auf
der «idea post rem».

Aber auch die Vertreter der metaphysischen Lehre unterschätzen
die bewußte Arbeit, der die Anhänger der psychologischen Theorie die

472



größte Beachtung schenken, keineswegs. Daher ist es auch begreiflich,
daß wir bei allen Schriftstellern, Künstlern und Gelehrten, die als

Vertreter der metaphysischen Theorie angeführt zu werden pflegen,
alle jene Faktoren gewürdigt und sogar stark betont finden, wofür
sich die Anhänger der empirisch-psychologischen Auffassung so radikal

einsetzen.

Die meisten Künstler und Forscher, die sich mit diesem Problem
abgaben, kann man sowohl für den einen wie auch für den anderen

Standpunkt als Zeugen anführen. Goethe sagt zum Beispiel an einer
Stelle: «Jede Produktivität höchster Art, jedes bedeutende Aperçu,
jede Erfindung, jeder große Gedanke, der Früchte bringt und Folge
hat, steht in niemandes Gewalt und ist über alles Irdische erhaben.»
An einer anderen Stelle äußert er sich so: «Alles wahre Aperçu kommt
aus einer Folge und bringt Folge. Es ist ein Mittelglied einer großen
produktiv-aufsteigenden Kette.» Niemand wird in den beiden

Aussagen des Dichters einen Widerspruch sehen. Derselbe Nietzsche, der

von der Inspiration sagt, daß alles im höchsten Grade unfreiwillig
geschieht, wie in einem Sturm von Freiheitsgefühl, von Unbedingtsein,

von Macht, von Göttlichkeit, legt in bezug auf die Arbeitsweise
des Künstlers das Folgende dar: «Die Künstler haben ein Interesse
daran, daß man an die plötzlichen Eingebungen, die sogenannten
Inspirationen glaubt; als ob die Idee des Kunstwerkes, der Dichtung,
der Grundgedanke einer Philosophie wie ein Gnadenschein vom Himmel

herableuchte... Alle Großen waren große Arbeiter, unermüdlich
nicht nur im Erfinden, sondern auch im Verwerfen, Sichten,
Umgestalten, Ordnen.»

Wenn wir die Frage aufwerfen, worin nun eigentlich der Unterschied

zwischen den beiden Auffassungen liegt, so können wir
folgende Antwort geben:

Die metaphysisdte Theorie richtet ihr Augenmerk auf die Inspira-
tlon, auf eine besondere Manifestationsform des Geistes, die nach ihr
unerwartet, plötzlich, ohne nachweisbare Vorbereitung entsteht, und
die der weiteren produktiven Tätigkeit erst Ziel und Richtung setzt.
Auf das «Wie?», auf die Genese geht sie nicht ein; sie weist einfach
auf das Unbewußte hin, wo in einer nicht näher angegebenen Weise
die originalen Gedanken entstehen, um danach gleichsam spontan ins
Bewußtsein zu treten. Genau betrachtet, gründet sich diese Theorie
auf zwei psychologische Tatsachen. Die erste ist der eigenartige,
rauschhafte Gemütszustand des Schöpfers während der Produktion,
während des allmählichen oder plötzlichen Aufsteigens der Eingebung.
Die zweite Tatsache ist, daß der produktive Mensch in seinem
Bewußtsein nichts findet, was ihm das Entstehen dieser originalen, uner-

473



warteten Ideen erklären könnte. Diese Erfahrung führt ihn zu der

Auffassung, der schöpferische Prozeß liege im Unbewußten begründet.
Ein weiterer Unterschied, der die beiden Theorien voneinander

trennt, ist die Annahme bzw. Leugnung des "Wunderbaren, Ueberper-
sönlichen, Unfaßbaren im produktiven Schaffen. Ich bin der Meinung,
daß der "Widerspruch, der gegen die metaphysische Theorie erhoben
wird, sich der Hauptsache nach gegen die Begriffe richtet, deren sie

sich bedient. "Wenn man die "Worte «übermenschlich», «göttlich»,
«wunderbar» nicht im metaphysischen, sondern nur im bildlichen
Sinne versteht, und mit ihnen nichts anderes zum Ausdruck bringen
will, als daß es sich um Ideen, Einfälle handelt, die weit über der
normalen Leistungshöhe stehen und etwas Seltenes, nicht auf rein
rationalem "Wege Erfundenes darstellen, so wird man gegen diese

Begriffe nichts einwenden können.
Trotz diesen Gegensätzen glaube ich an die Möglichkeit einer

harmonischen Vereinigung beider Auffassungen.
Zunächst müssen wir eine Einschränkung machen. Es geht hier

nämlich nur um das spontane Auftauchen originaler Gedanken und
Visionen; es gibt ja auch zahlreiche Ideen, Entdeckungen, Erfindungen,
die streng methodisch, durch bewußte Arbeit zustande kommen, bei
denen der ganze Verlauf der schöpferischen Tätigkeit in ihrer
allmählichen Entfaltung fast lückenlos aufzuzeigen ist. Dieser ganz
bewußten Produktion begegnen wir in erster Linie in der "Wissenschaft

und Technik, viel seltener in der Kunst, wo die Logik, ferner
die Konfrontierung mit Tendenzen anderer, schließlich die Kontinuität
der Entwicklung keine entscheidende Rolle spielen.

Insofern es sich um ursprüngliche, entfaltungsfähige Ideen handelt,
stelle ich mir den Verlauf des schöpferischen Prozesses in folgender
Weise vor:

Die erste Etappe ist die Vorbereitung des schöpferischen Aktes.
Dieses Stadium setzt bestimmte geistige Eigenschaften und Fähigkeiten
voraus, wieBegabung schöpferischer Art, Willensdrang, warmes Interesse

für das Fach, leidenschaftliche Hingabe an die gestellte Aufgabe,
persönliche Erfahrungen und umfassende Kenntnisse. Diese gelten
als allgemeine Voraussetzungen. Die konkreten Bedingungen sind
indessen: die Zielsetzung, die schematische oder vorläufige Darstellung
der Grundidee in der Wissenschaft, Technik, Wirtschaft, beziehungsweise

die anschauliche Vorstellung oder mindestens der deutliche Plan
in der Kunst, und schließlich die Wahl der Mittel zur Verwirklichung
der Idee.

Die zweite Etappe wird durch die zielgerichtete produktive Arbeit
gebildet, die zum Teil im Bewußtsein, zum Teil im Unterbewußten
abläuft, also in einer besonderen Sphäre des Psychisch-Geistigen, die

474



mit dem Bewußten durch viele Kanäle verbunden ist. Es hängt vom
Gebiet, vom Problem, von dem Grad der Vorbereitung und der mentalen

Bereitschaft und nicht weniger von der geistigen Persönlichkeit
des Schaffenden ab, ob der Prozeß mehr die bewußte oder die
unterbewußte Sphäre in Anspruch nimmt. Kommt man vom Künstlerischen,

so spielt das Unterbewußte eine bedeutendere Rolle als auf
dem Gebiet des Wissenschaftlichen. Es gibt produktive Köpfe, die
ihre Gedanken im Unbewußten ausreifen lassen, und zwar absichtlich.

Sie meinen instinktiv zu fühlen, wann in ihrer Arbeit jene Stufe
erreicht ist, wo sie aufhören müssen, bewußt weiterzuarbeiten, wo sie

ihr Problem sozusagen seinem Schicksal überlassen müssen. Das letztere
erweist sich allerdings meistens als eine Illusion. Denn die bereits

fortgeschrittenen Gedanken führen im Unbewußten ein aktives
Leben und werden dauernd vom Bewußtsein gespeist, ohne doch über
die Schwelle des Bewußtseins gebracht zu werden. Beide Geistestätigkeiten,

die bewußte Arbeit und die Inspiration, sind beim Schaffensprozeß

beteiligt. Niemals kann die eine ohne die andere zu einem
vollendeten Werk führen.

Wenn die Gedanken und Visionen in diesen beiden miteinander
in engster Verbindung stehenden Sphären bei wechselseitigem
Zusammenspiel ihre Reifung erfahren haben, erst dann treten sie in die
dritte Etappe, in deren Verlauf die Ideen ihre volle Bewußtheit und
endgültige Formung erhalten, was keineswegs ausschließt, daß sie
noch vor der letzten Formung oder Formulierung über eine Reihe

von Veränderungen hindurchgehen.
Die konkretisierte Vorbereitung setzt also die produktiven Kräfte

in Bereitschaft und ebnet den Weg zur Realisierung der Visionen,
Ideen, Vermutungen, die, im Geiste gelegentlich schon weit entwickelt,
noch in das widerstrebende Material der Sprache, der Form, der Farbe,
des Klanges, des Steines übertragen werden müssen. In der
Vorbereitung, in der Reifung im Unterbewußten und in der zielgerichteten

Gestaltung manifestieren sich die drei Stufen des schöpferischen
-Arbeitsprozesses.

Es wäre aber ein Irrtum, zu glauben, daß die behandelten Theorien
ratt ihrer biologisch fundierten metaphysischen, beziehungsweise
genesen Betrachtungsweise das eigentliche Problem der schöpferischen
Tätigkeit in ihrem ganzen Ausmaß begreiflich machen. Man muß sich

vergegenwärtigen, daß bei beiden Theorien und auch bei ihrer
Synthese es nur um die nähere Bestimmung der notwendigen Bedingungen
und um die Beschreibung des allmählichen Verlaufes der produktiven
Arbeit, mit einem Wort um den schöpferischen Prozeß, nicht aber um
die Schöpfung selbst, um die Leistung geht. Wohl lassen sich in
gewissen Fällen die Eingebungen im Sinne der psychologischen Theorie

475



auf Reminiszenzen, Analogien, glücklich gewählte Gesichtspunkte
usw. zurückführen, aber über Inhalt und Originalität, größere Echtheit

und Wirksamkeit der Einfälle können sie, insbesondere bei
genialen Leistungen, keine befriedigende Antwort geben, schon
darum nicht, weil sie die schöpferische Tätigkeit nur generell
und nicht in ihrer spezifischen, individuellen Aeußerungsform zu
betrachten vermögen. Sie geben uns eine Vorstellung über den Schaffensprozeß

im allgemeinen, nicht aber davon, wie der schöpferisch tätige
Mensch zu bestimmten Leistungen gekommen ist. Wären jene Faktoren
allein zureichend, dann dürfte man erwarten, daß hochbegabte Geister

beinahe immer ganz hervorragende Werke zustande bringen;
denn es ist anzunehmen, daß sie es nicht versäumten, den Zustand
der Inspiration so oft als möglich in intensivster Arbeit auszunützen.
Es ist aber bekannt, daß die Produktion der großen Denker und Meister

nicht ausschließlich aus großen Schöpfungen besteht. Selbst innerhalb

ein und demselben Werke lassen sich mehr oder minder ursprüngliche,

mehr oder minder gelungene Teile unterscheiden. Es gibt sogar
schöpferische Persönlichkeiten, die nur sehr wenig hervorragende
Leistungen, einige von ihnen sogar nur ein einziges Werk von wirklich
großem Format hervorgebracht haben — wie etwa Bizet in der Musik
und Scipione del Ferro in der Mathematik —, und doch kann man
bei ihnen schwerlich annehmen, daß sie in ihrem Leben nur einmal
jene Stadien durchliefen, die nach der empirisch-psychologischen Lehre
als Voraussetzung der schöpferischen Arbeit gelten.

Wir müssen bescheiden sein, wenn wir die Natur der schöpferischen
Tätigkeit in ihrem ganzen Umfang erkennen wollen. Bei der
Erforschung der Produktion bestehen für unser Denken und Vorstellen
Schranken. Die Hoffnung, die schöpferische Leistung in ihrer ganzen
Abfolge begreifen zu können, ist eitel. Vom Erforschbaren zum Uner-
forschlichen führen Wege, die für unseren Verstand und unsere
analytische Fähigkeit nicht gangbar sind. Wir müssen uns vergegenwärtigen,

daß die Kräfte, die bei der originalen schöpferischen Arbeit
walten, die das produktive Streben bis zum höchsten Gipfel leiten,
die dem geistigen Dasein eine nahezu unbegrenzte Weite geben, durch
Beobachtung und Selbstbesinnung nicht in ihrer Mannigfaltigkeit und
vielleicht auch nicht in ihrer Wesenheit erfaßt werden können.

Eine genetische Untersuchung der schöpferischen Arbeit ist
imstande, die Faktoren des Produktionsprozesses festzustellen und auch

jene Realisierungsstadien zu bestimmen, die in der Regel von der

ersten Konzeption bis zur Vollendung des Werkes durchlaufen werden.

Die konkrete Frage aber, wie der produktive Geist zu
bestimmten Ideen gelangt, und warum gerade zu diesen, vermag sie

nicht zu beantworten. Wie genau man auch den ganzen langen

476



inneren Vorbereitungsprozeß zu verfolgen, wie überzeugend man
den Werdegang eines "Werkes darzustellen fähig ist: es bleibt
zwischen dem schöpferischen Prozeß und den originalen wertvollen
Eingebungen stets eine Kluft, die nicht zu überbrücken ist. Es ist der
Genius der produktiven Persönlichkeit, der durch Zusammentreffen
mehrerer Umstände und durch Arbeit im Unterbewußten diese

Vereinigung herstellt. Und gerade hierin liegt das Unerwartete, das

Unfreiwillige, durch das der produktive Mensch selbst überrascht wird.
Die produktive Phantasie schwebt natürlich nicht in der Luft. Sie

ist ein Strom, der durch immer neue Zuflüsse stets breiter und mächtiger

wird. Sie nimmt ihren Stoff aus der Erfahrung, aus den gewonnenen

Kenntnissen, aus der zusammenhängenden "Wirklichkeit. Allein,
dies alles vermag nicht das Neue, Originale, Einzigartige hervorzubringen

und begreiflich zu machen. Allerdings ist die Geistestätigkeit
des schaffenden Menschen gewissen allgemeinen Gesetzen unterworfen.
Nichtsdestoweniger ist und bleibt der Inhalt, die schöpferische Idee
als solche, eine unmittelbare Aeußerung seines produktiven Geistes,
wofür im Grunde genommen eine Erklärung sich weder findet, noch

es einer solchen bedarf. Wir stehen hier gleichsam vor einem
Naturereignis, das, obgleich es in uns seine Ursache findet, uns vielleicht
gerade darum seine letzte Wurzel nicht offenbaren kann. Ebensowenig
wie wir merken, wie wir wachsen und uns verändern, erleben wir das

Wachstum unserer aus dem Zusammenspiel von Geist und Gemüt
entstandenen Gedanken und Visionen. Wenn man dies Wunder nennen

will, so mag es sein; es ist aber kein größeres Wunder, als die
Transformation der Knospe zur Blume oder die des Embryo zum
Menschen.

Und so schließen wir unsere Betrachtungen mit der Erkenntnis, daß
die schöpferische Arbeit zwar zum Teil der wissenschaftlichen
analytischen Forschung zugänglich ist, zum anderen Teil aber ein
Geheimnis ist, das dem forschenden Geist verborgen bleibt.

477


	Die schöpferische Arbeit

