Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 14 (1946-1947)

Heft: 8

Artikel: Die schopferische Arbeit

Autor: Révész, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SCHOPFERISCHE ARBEIT

Vortrag, gehalten an der Universitat Basel, Juni 1946

VON PROF.DR.G. REVESZ (Amsterdam)

In unserer wissenschaftlichen Welt gibt es eine einsame Insel, die
wenige von uns betreten haben, und selbst diese Besucher konnten von
dem Reichtum und der Mannigfaltigkeit dieser Insel nur wenig er-
zahlen.

Diese Insel ist die schopferische Personlichkeit mit ihren scheinbar
vollig irrationalen, sich jeder Erklarbarkeit entziehenden Manifesta-
tionen, von denen die Inspiration und der gliidkliche Einfall wohl die
bekanntesten sind.

Immer wieder berichten Kiinstler und Denker, dafl sie ihre tiefsten
Gedanken, fruchtbarsten Ideen und Visionen, in einem eigenartigen
Zustand der Erregung erlebten. Es ist, als ob eine fremde Macht ohne
ihr Zutun sich ihnen offenbare und ihnen Gedanken, Ideen, Gestalten
eingibe. Sie vergleichen diese Inspiration wegen des eigenartigen Er-
regungszustandes und ihrer Gliickstiefe — mit der Ekstase, wegen ihrer
scheinbaren Unwillkiirlichkeit und der Passivitit des Schaffenden —
mit den produktiven Naturvorgingen der Empfingnis und des Ge-
birens; wegen des dunklen und verworrenen Vorzustandes vor dem
Auftauchen im Bewufltsein — mit der Entstehung eines Mikrokosmos,

ervorgegangen aus einem nebelhaften Urzustand. Sie berufen sich auf

1¢ der Eingebung verwandte gestaltende Kraft unserer Triume, in
de.nen die Phantasie ihr Produkt ihnlich «unbewufit» schaffe wie
Dichter ynd Kiinstler ihre schépferischen Ideen.

Diese und shnliche Aeulerungen bilden den eigentlichen Kern einer
iber den schopferischen Prozefl vertretenen Auffassung, die ich die
metaphysische nennen mochte und die mit dem antiken Dimonen- und
Geniusglauben einige Verwandtschaft hat.

Diese Theorie legt auf die spontanen, aus dem Unbewnfiten hervor-
quellenden Eingebungen das gréfite Gewicht. Der schopferische Mensch
wird gleichsam als eine Urkraft vorgestellt, die in unbewufter Titig-
keit bedeutsame Ideen und Taten hervorbringt. Die Vertreter dieser
Lehre sind davon iiberzeugt, daf der Urgrund aller schopferischen
Kraft das Unbewuflte ist, worunter sie einmal das Gottliche, dann

469



das Ueberirdische oder das Unbewuf3t-Psychische verstehen. Den Pro-
duktionsdrang sollen schopferische Geister als eine Kraft fiihlen, die
gleichsam nicht zu ihrer Bewufitseins- und Willenssphire gehort. Es
wird berichtet, wie der produktive Mensch wihrend der Zeit der Inspi-
ration sich passiv fiihlt, als handle er nicht aus eigenem Antrieb, son-
dern, wie Goethe sich ausdriickt, als «ein Werkzeug einer héheren
Weltregierung, ein wiirdig befundenes Gefafl zur Aufnahme eines
gottlichen Einflusses». Damit hingt die Tatsache zusammen, dafl wir
so wenig verwertbare Angaben iiber den schdpferischen Vorgang aus
der Feder von Gelehrten, Dichtern, Musikern, Erfindern und andern
haben. Sie konnen iiber den Schaffensakt uns keine Auskunft erteilen,
weil sie gerade in den entscheidenden Augenblicken der schépferischen
Tat, infolge der auflergewdhnlichen Konzentration auf das Objekt,
sich von ihren eigenen Bewufltseinszustinden abwenden, um dem
inspiratorischen Prozefl freien Ablauf zu gewidhren. Das Bewuf3tsein
soll, der metaphysischen Theorie entsprechend, beim produktiven Vor-
gang nur eine sekundidre Rolle spiclen; es hat nur die Funktion, den
Inspirationen feste Form zu geben und sie weiter zu entfalten. Die
ganze Literatur der Selbstschilderungen und Kiinstlerbriefe zeigt die
Tendenz, den echten schdpferischen Menschen iiber alles Irdische hin-
auszuheben und ihm innerhalb der arbeitenden Menschen eine beson-
dere Stelle anzuweisen (A. Royce, F. del Greco, W. Dilthey usw.).
Die andere Auffassung iiber die Schaffenstitigkeit schenkt jenen
psychologischen Faktoren Beachtung, von denen die Einfille, die Ein-
gebungen abhdngen und die den Werdegang des schopferischen Aktes
vom Beginn bis zu sciner Vollendung bestimmen. Experimentelle
Untersuchungen und vor allem historisch-biographische Erhebungen
haben ergeben, daf} der produktive Gesamtprozef} ein verwickelter
Komplex ist, in dem die subjektiven Erlebnisse und die Einfille thren
genau bestimmbaren Ort einnehmen (O. Selz und J. Bahle). Man
konnte zeigen, dafl die eigenartigen Zustinde, die produktive Men-
schen gelegentlich erleben und denen sie ihre schopferische Kraft zu-
schreiben, nur dann zum Schaffen fithren, wenn zwei Vorbedingungen
erfiillt sind: erstens die Zielsetzung, und zwar sowohl in ihrer all-
gemeinen Leitlinie wie in dem konkreten Werkproblem, und zweitens
die Methoden, die Mittel der Gestaltung und Forschung. Sind diese
Vorbedingungen erfiillt, so ist die schopferische Arbeit eingeleitet und
in groflen Ziigen auch gerichtet. Aufler diesen beiden Voraussetzungen
kann man noch eine dritte, ndmlich die souverine Beherrschung des
Betitigungsgebietes erwahnen, die ausnahmsweise bei sehr urspriing-
lichen Begabungen nur in beschrinktem Mafle vorhanden zu sein
braucht. Die Aneignung geschieht durch Tradition, durch stindige
Auseinandersetzung mit den Zeitgenossen, ferner durch Korrektion

470



und Kontrolle der eigenen Gedanken und Erfahrungen. So schaltet
sich das Bewufitsein, das Konnen und das Wissen, in den Schaffens-
prozefl organisch ein.

Die psychologische Auffassung bestreitet meines Erachtens die Be-
deutung des Unbewuflten im schopferischen Prozef} nicht; sie schreibt
ihm nur keine konstitutive Funktion zu. Die psychologische Analyse
des schopferischen Prozesses zeigt, daff das inspirative Schaffen in
einem doppelten Sinne unbewuflt ist. Erstens wird es nicht rational
durch Regeln geleitet, verlduft nicht nach einer vorbestimmten Vor-
schrift, sondern genieft eine relativ grofle Unabhangigkeit vom be-
wufiten Denkprozel. Zweitens ist die Inspiration in dem Sinne unbe-
wuflt, daf} der schopferische Prozefl gerade infolge der souverinen
Beherrschung des Stoffes und der Mittel ohne besondere Belastung des
Bewufltseins abliuft. Die urspriinglich bewnft erworbenen Gestal-
tungsmittel gehen allmédhlich in eine gewohnheitsmiBige, nicht be-
wufite Handhabung tiber. Man kann diese Uebertragung der bewuf3-
ten Vorginge in das nicht Nicht-Bewufte, oder richtiger in das Nicht-
mehr-Bewufite, mit der Gewohnheitsbildung vergleichen, wobei die
frither bewufit erlernten Handlungen, Verhaltungsweisen, durch
Uebung und Wiederholung sich geradezu automatisieren, was zur
Entlastung der bewufiten Verstandesarbeit fithrt. Der eigentliche bio-
logische Zweck der Gewohnheitsbildung liegt gerade in dieser allmih-
lichen und natiirlichen Automatisierung der Verstandestatigkeit.

Die psychologische Erforschung des schopferischen Aktes hat also
zu der Erkenntnis gefiihrt, dafl der Schaffensprozefl nicht mit dem
Einfall beginnt, sondern dafl sich vielmehr wor dem inspiratorischen
Einfall eine Reihe von Prozessen abspielen und besondere Umstinde
sich geltend machen, die den Einfall vorbereiten und bedingen. Der
Einfal] stellt, der psychologischen Theorie entsprechend, nicht den An-
fang sondern geradezu den Hohepunkt der produktiven Titigkeit dar.

lochbegabte Kiinstler, Dichter und Gelehrte, von denen man den
Eindrydc hat, sie schaffen leicht, die Gedanken, Themata, Motive
USW. stromen ihnen ohne Vorbereitung zu, berichten, wie sehr sie
sich bemiihen, sich abquilen miissen, bis sie zu der richtigen Aus-
drucksform ihrer Ideen gelangen. «Wer dem Geheimnis des Schaf-
fens auf die Spur zu kommen versucht, sicht erschiittert, wie teuer
der Genius seine wundervollen Eroberungen bezahlen muf. Denn
es kostet ihn eine unermefliche und maflose Anstrengung des
Willens, in der Kunst die emporten Elemente zu befriedigen und ein-
zuordnen, so daf} er sich, wenn er sie bezwungen hat, zerschlagen im
Alltag wiederfindet», sagt Romain Rolland iiber Beethoven. Goethe
weist Ofters auf die langen Vorbereitungen hin, die Zeiten intensivsten
Schaffens vorangehen. So berichtet er bei der Arbeit an «Wilhelm

471



Meister»: «Mir driickten sich gewisse grofle Motive, Legenden, uralt-
geschichtliche Ueberlieferungen so tief in die Seele, dafl ich sie vierzig
bis fiinfzig Jahre lebendig und wirksam im Innern erhielt.»

Zahlreiche Belege weisen darauf hin, dafl die sogenannte spontane,
unvorbereitete Eingebung eine lange Beschiftigung mit der Materie
voraussetzt (Ribot, Bahle, Plaut). In der Biographie Haydns lesen wir,
wie sehr er sich mit der Komposition der «Schopfung» gequilt hat und
wie oft er verzweifelt war, weil er die richtige Ausdrucksform seiner
musikalischen Ideen nicht fand. Man darf sich auch die Komposition
der Ouverture zu «Don Juan», die Mozart angeblich in einer Nacht
geschrieben hat, nicht so vorstellen, als sei sie infolge gottlicher Ein-
gebung aus einem unvorbereiteten Boden gesprudelt. Dieses unver-
gingliche Werk hat Mozart lange Zeit beschiftigt, und es hat ihm
nicht nur in Konzeption und Stimmung, sondern fertig harmonisiert
und instrumentiert vor seinem Geiste gestanden, bevor er es nieder-
zuschreiben begann. Ein Gelehrter teilt anlifilich einer Enquete mit:
«Logische Auseinandersetzung mit gefundenen Versuchsergebnissen,
Suchen nach neuen Befunden, Uebersichten und Forschungsgebiete be-
schiaftigen mich in gleicher Weise.» Wieder andere schreiben der Inspi-
ration und der bewuflten Arbeit gleiche Bedeutung zu. In diesem Sinne
1i88t sich der Ausspruch eines Erfinders interpretieren, wenn er be-
hauptet, um schopferisch titig zu sein, brauche man nicht auf eine
Inspiration zu warten. Die Inspiration entfaltet sich erst, wenn sie
durch eine Anstrengung ausgeldst wird, und diese Anstrengung ist
eben die bewufite, zielgerichtete Arbeit.

Die beiden Auffassungen iiber das Schaffen, die ich die metaphy-
sische und die psychologische genannt habe, werden in der philo-
sophisch-psychologischen und Z4sthetischer Literatur als Gegensitze
verstanden und dargestellt. Sicht mar indessen niher zu, so zeigt es
sich, dafl sie einander keineswegs ausschliefen, vielmehr erganzen und
korrigieren.

Zunichst mufl darauf hingewiesen werden, dafl beide Auffassungen
den Einfillen eine konstitutive und entscheidende Bedeutung bei-
messen. Wihrend aber die metaphysische Theorie hierbei das Gewicht
auf das Unbewufite legt und ihm eine ganz besondere schdpferische
Kraft zuschreibt, stellt die psychologische Theorie die Einfille mei-
stens als Resultat langer innerer, zum Teil bewuflter, zum Teil
unbewuflter Prozesse dar, bei denen deutliche Zielsetzung, intensive
Arbeit und vorbereiteter Plan die Hauptrolle spielen. Bei der einen
Ansicht liegt der Akzent auf der «idea ante rem», bei der anderen auf
der «idea post rem»,

Aber auch die Vertreter der metaphysischen Lehre unterschitzen
die bewufite Arbeit, der die Anhinger der psychologischen Theorie die

472



grofite Beachtung schenken, keineswegs. Daher ist es auch begreiflich,
dafl wir bei allen Schriftstellern, Kiinstlern und Gelehrten, die als
Vertreter der metaphysischen Theorie angefithrt zu werden pflegen,
alle jene Faktoren gewlirdigt und sogar stark betont finden, wofiir
sich die Anhinger der empirisch-psychologischen Auffassung so radi-
kal einsetzen.

Die meisten Kiinstler und Forscher, die sich mit diesem Problem
abgaben, kann man sowohl fiir den einen wie auch fiir den anderen
Standpunkt als Zeugen anfithren. Goethe sagt zum Beispiel an einer
Stelle: «Jede Produktivitdt hochster Art, jedes bedeutende Apercu,
jede Erfindung, jeder grofle Gedanke, der Friichte bringt und Folge
hat, steht in niemandes Gewalt und ist iiber alles Irdische erhaben.»
An einer anderen Stelle duflert er sich so: «Alles wahre Apercu kommt
aus einer Folge und bringt Folge. Es ist ein Mittelglied einer groflen
produktiv—aufstei-gen-den Kette.» Niemand wird in den beiden Aus-
sagen des Dichters einen Widerspruch sehen. Derselbe Nietzsche, der
von der Inspiration sagt, dafl alles im hochsten Grade unfreiwillig
geschieht, wie in einem Sturm von Freiheitsgefiihl, von Unbedingt-
sein, von Macht, von Gottlichkeit, legt in bezug auf die Arbeitsweise
des Kiinstlers das Folgende dar: «Die Kiinstler haben ein Interesse
daran, dafl man an die plotzlichen Eingebungen, die sogenannten
Inspirationen glaubt; als ob die Idee des Kunstwerkes, der Dichtung,
der Grundgedanke einer Philosophie wie ein Gnadenschein vom Him-
mel herableuchte . .. Alle Groflen waren grofle Arbeiter, unermiidlich
nicht nur im Erfinden, sondern auch im Verwerfen, Sichten, Umge-
stalten, Ordnen.»

Wenn wir die Frage aufwerfen, worin nun eigentlich der Unter-
schied zwischen den beiden Auffassungen liegt, so konnen wir fol-
gende Antwort geben:

_ Die metaphysische Theorie richtet ihr Augenmerk auf die Inspira-
tion, auf eine besondere Manifestationsform des Geistes, die nach ihr
Unerwartet, plotzlich, ohne nachweisbare Vorbercitung entsteht, und

1¢ der weiteren produktiven Titigkeit erst Ziel und Richtung setzt.
Auf das «Wie?», auf die Genese geht sie nicht ein; sie weist einfach
auf das Unbewufite hin, wo in einer nicht niher angegebenen Weise
die originalen Gedanken entstehen, um danach gleichsam spontan ins
Bewuftsein zu treten. Genau betrachtet, griindet sich diese Theorie
auf zwej psychologische Tatsachen. Die erste ist der eigenartige,
rauschhafte Gemiitszustand des Schopfers wihrend der Produktion,
w.'?i,hrend des allmahlichen oder plstzlichen Aufsteigens der Eingebung.
Die zweite Tatsache ist, dafl der produktive Mensch in seinem Be-
wufltsein nichts findet, was thm das Entstchen dieser originalen, uner-

473



warteten Ideen erkliren konnte. Diese Erfahrung fithrt thn zu der
Auffassung, der schopferische Prozef} liege im Unbewufiten begriindet.

Ein weiterer Unterschied, der die beiden Theorien voneinander
trennt, ist die Annahme bzw. Leugnung des Wunderbaren, Ueberper-
sonlichen, Unfaflbaren im produktiven Schaffen. Ich bin der Meinung,
dafl der Widerspruch, der gegen die metaphysische Theorie erhoben
wird, sich der Hauptsache nach gegen die Begriffe richtet, deren sie
sich bedient. Wenn man die Worte «iibermenschlich», «gottlich»,
«wunderbar» nicht im metaphysischen, sondern nur im bildlichen
Sinne versteht, und mit ihnen nichts anderes zum Ausdruck bringen
will, als daf} es sich um Ideen, Einfille handelt, die weit iiber der
normalen Leistungshohe stehen und etwas Seltenes, nicht auf rein
rationalem ‘Wege Erfundenes darstellen, so wird man gegen diese
Begriffe nichts einwenden konnen.

Trotz diesen Gegensitzen glaube ich an die Moglichkeit einer har-
monischen Vereinigung beider Auffassungen. ‘

Zunichst miissen wir eine Einschrinkung machen. Es geht hier
nimlich nur um das spontane Auftauchen originaler Gedanken und
Visionen; es gibt ja auch zahlreiche Ideen, Entdeckungen, Erfindungen,
die streng methodisch, durch bewufite Arbeit zustande kommen, bei
denen der ganze Verlauf der schopferischen Tatigkeit in ihrer all-
mihlichen Entfaltung fast liickenlos aufzuzeigen ist. Dieser ganz
bewufiten Produktion begegnen wir in erster Linie in der Wissen-
schaft und Technik, viel seltener in der Kunst, wo die Logik, ferner
die Konfrontierung mit Tendenzen anderer, schlieflich die Kontinuitit
der Entwicklung keine entscheidende Rolle spielen.

Insofern es sich um urspriingliche, entfaltungsfahige Ideen handelt,
stelle ich mir den Verlauf des schopferischen Prozesses in folgender
Weise vor:

Die erste Etappe ist die Vorbereitung des schopferischen Aktes.
Dieses Stadium setzt bestimmte geistige Eigenschaften und Fihigkeiten
voraus, wieBegabung schopferischer Art, Willensdrang, warmes Inter-
esse fiir das Fach, leidenschaftliche Hingabe an die gestellte Aufgabe,
personliche Erfahrungen und umfassende Kenntnisse. Diese gelten
als allgemeine Voraussetzungen. Die konkreten Bedingungen sind
indessen: die Zielsetzung, die schematische oder vorliufige Darstellung
der Grundidee in der Wissenschaft, Technik, Wirtschaft, beziehungs-
weise die anschauliche Vorstellung oder mindestens der deutliche Plan
in der Kunst, und schliefilich die Wahl der Mittel zur Verwirklichung
der Idee.

Die zweite Etappe wird durch die zielgerichtete produktive Arbeit
gebildet, die zum Teil im Bewufltsein, zum Teil im Unterbewufiten
ablduft, also in einer besonderen Sphire des Psychisch-Geistigen, die

474



mit dem Bewuflten durch viele Kanile verbunden ist. Es hingt vom
Gebiet, vom Problem, von dem Grad der Vorbereitung und der men-
talen Bereitschaft und nicht weniger von der geistigen Personlichkeit
des Schaffenden ab, ob der Prozef mehr die bewufite oder die unter-
bewufite Sphire in Anspruch nimmt. Kommt man vom Kiinstle-
rischen, so spielt das Unterbewuflte eine bedeutendere Rolle als auf
dem Gebiet des Wissenschaftlichen. Es gibt produktive Kopfe, die
thre Gedanken im Unbewuften ausreifen lassen, und zwar absicht-
lich. Sie meinen instinktiv zu fiihlen, wann in ithrer Arbeit jene Stufe
erreicht ist, wo sie aufhoren miissen, bewuflt weiterzuarbeiten, wo sie
ihr Problem sozusagen seinem Schicksal tiberlassen miissen. Das letztere
erweist sich allerdings meistens als eine Illusion. Denn die bereits
fortgeschrittenen Gedanken fiihren im Unbewufiten ein aktives
Leben und werden dauernd vom Bewuf3tsein gespeist, ohne doch iiber
die Schwelle des Bewufitseins gebracht zu werden. Beide Geistestitig-
keiten, die bewufite Arbeit und die Inspiration, sind beim Schaffens-
prozef beteiligt. Niemals kann die eine ohne die andere zu einem
vollendeten Werk fiihren.

Wenn die Gedanken und Visionen in diesen beiden miteinander
in engster Verbindung stehenden Sphiren bei wechselseitigem Zu-
sammenspiel ihre Reifung erfahren haben, erst dann treten sie in die
dritte Etappe, in deren Verlauf die Ideen ihre volle Bewufitheit und
endgiiltizge Formung erhalten, was keineswegs ausschliet, daf sie
noch vor der letzten Formung oder Formulierung iiber eine Reihe
von Verinderungen hindurchgehen.

Die konkretisierte Vorbereitung setzt also die produktiven Krifte
in Bereitschaft und ebnet den Weg zur Realisierung der Visionen,
Ideen, Vermutungen, die, im Geiste gelegentlich schon weit entwidkelt,
noch in das widerstrebende Material der Sprache, der Form, der Farbe,
des Klanges, des Steines iibertragen werden miissen. In der Vor-

ereitung, in der Reifung im Unterbewufiten und in der zielgerich-
teten Gestaltung manifestieren sich die drei Stufen des schopferischen
Arbeitsprozesses.

Es wire aber ein Irrtum, zu glauben, daf die behandelten Theorien
mit ihrer biologisch fundierten metaphysischen, beziehungsweise gene-
tischen Betrachtungsweise das eigentliche Problem der schdpferischen
Titigkeit in jhrem ganzen Ausmaf begreiflich machen. Man muf sich
vergegenwirtigen, dafl bei beiden Theorien und auch bei ihrer Syn-
these es nur um die nihere Bestimmung der notwendigen Bedingungen
und um die Beschreibung des allmihlichen Verlaufes der produktiven
Arbeit, mit einem Wort um den schopferischen Prozefl, nicht aber um
die :SCbﬁpfung selbst, um die Leistung geht. Wohl lassen sich in
gewissen Fillen die Eingebungen im Sinne der psychologischen Theorie

475



auf Reminiszenzen, Analogien, gliicklich gewihlte Gesichtspunkte
usw. zurtickfiihren, aber tiber Inhalt und Originalitit, grofiere Echt-
heit und Wirksamkeit der Einfille konnen sie, insbesondere bei
genialen Leistungen, keine befriedigende Antwort geben, schon
darum nicht, weil sie die schopferische Titigkeit nur generell
und nicht in ihrer spezifischen, individuellen Aeuflerungsform zu be-
trachten vermogen. Sie geben uns eine Vorstellung tiber den Schaffens-
prozefl im allgemeinen, nicht aber davon, wie der schopferisch titige
Mensch zu bestimmten Leistungen gekommen ist. Wiren jene Faktoren
allein zureichend, dann diirfte man erwarten, dafl hochbegabte Gei-
ster beinahe immer ganz hervorragende Werke zustande bringen;
denn es ist anzunehmen, dafl sie es nicht versiumten, den Zustand
der Inspiration so oft als moglich in intensivster Arbeit auszuniitzen.
Es ist aber bekannt, daf} die Produktion der groflen Denker und Mei-
ster nicht ausschliefSlich aus groflen Schopfungen besteht. Selbst inner-
halb ein und demselben Werke lassen sich mehr oder minder urspriing-
liche, mehr oder minder gelungene Teile unterscheiden. Es gibt sogar
schopferische Personlichkeiten, die nur sehr wenig hervorragende Lei-
stungen, einige von ihnen sogar nur ein einziges Werk von wirklich
groflem Format hervorgebracht haben — wie etwa Bizet in der Musik
und Scipione del Ferro in der Mathematik —, und doch kann man
bei ihnen schwerlich annehmen, dafl sie in ithrem Leben nur einmal
jene Stadien durchliefen, die nach der empirisch-psychologischen Lehre
als Voraussetzung der schopferischen Arbeit gelten.

Wir miissen bescheiden sein, wenn wir die Natur der schopferischen
Titigkeit in threm ganzen Umfang erkennen wollen. Bei der Erfor-
schung der Produktion bestehen fiir unser Denken und Vorstellen
Schranken. Die Hoffnung, die schopferische Leistung in ihrer ganzen
Abfolge begreifen zu kinnen, ist eitel. Vom Erforschbaren zum Uner-
forschlichen fithren Wege, die fiir unseren Verstand und unsere ana-
Iytische Fihigkeit nicht gangbar sind. Wir miissen uns vergegenwir-
tigen, dafl die Krifte, die bei der originalen schdpferischen Arbeit
walten, die das produktive Streben bis zum hochsten Gipfel leiten,
die dem geistigen Dasein eine nahezu unbegrenzte Weite geben, durch
Beobachtung und Selbstbesinnung nicht in ihrer Mannigfaltigkeit und
vielleicht auch nicht in ihrer Wesenheit erfaflit werden konnen.

Eine genetische Untersuchung der schopferischen Arbeit ist im-
stande, die Faktoren des Produktionsprozesses festzustellen und auch
jene Realisierungsstadien zu bestimmen, die in der Regel von der
ersten Konzeption bis zur Vollendung des Werkes durchlaufen wer-
den. Die konkrete Frage aber, wie der produktive Geist zu be-
stimmten Ideen gelangt, und warum gerade zu diesen, vermag sie
nicht zu beantworten. Wie genau man auch den ganzen langen

476



inneren Vorbereitungsprozeff zu verfolgen, wie iiberzeugend man
den Werdegang eines Werkes darzustellen fihig ist: es bleibt zwi-
schen dem schopferischen Prozefl und den originalen wertvollen Ein-
gebungen stets eine Kluft, die nicht zu iiberbriicken ist. Es ist der
Genius der produktiven Personlichkeit, der durch Zusammentreffen
mehrerer Umstinde und durch Arbeit im Unterbewufiten diese Ver-
einigung herstellt. Und gerade hierin liegt das Unerwartete, das Un-
freiwillige, durch das der produktive Mensch selbst tiberrascht wird.

Die produktive Phantasie schwebt natiirlich nicht in der Luft. Sie
ist ein Strom, der durch immer neue Zufliisse stets breiter und mich-
tiger wird. Sie nimmt ihren Stoff aus der Erfahrung, aus den gewon-
nenen Kenntnissen, aus der zusammenhingenden Wirklichkeit. Allein,
dies alles vermag nicht das Neue, Originale, Einzigartige hervorzu-
bringen und begreiflich zu machen. Allerdings ist die Geistestitigkeit
des schaffenden Menschen gewissen allgemeinen Gesetzen unterworfen.
Nichtsdestoweniger ist und bleibt der Inhalt, die schopferische Idee
als solche, eine unmittelbare Aeuflerung seines produktiven Geistes,
wofiir im Grunde genommen eine Erklirung sich weder findet, noch
es einer solchen bedarf. Wir stehen hier gleichsam vor einem Natur-
ereignis, das, obgleich es in uns seine Ursache findet, uns vielleicht
gerade darum seine letzte Wurzel nicht offenbaren kann. Ebensowenig
wie wir merken, wie wir wachsen und uns verindern, erleben wir das
Wachstum unserer aus dem Zusammenspiel von Geist und Gemiit
entstandenen Gedanken und Visionen. Wenn man dies Wunder nen-
nen will, so mag es sein; es ist aber kein grofleres Wunder, als die
Transformation der Knospe zur Blume oder die des Embryo zum
Menschen.

Und so schlieffen wir unsere Betrachtungen mit der Erkenntnis, daf}
die schopferische Arbeit zwar zum Teil der wissenschaftlichen ana-
lytischen Forschung zuginglich ist, zum anderen Teil aber ein Ge-
heimnis ist, das dem forschenden Geist verborgen bleibt.

477



	Die schöpferische Arbeit

