
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 8

Artikel: Jacob Burckhardt im ersten Semester

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JACOB BURCKHARDT IM ERSTEN SEMESTER1

VON WERNER KAECI

Am Ende der Schulzeit Jacob Burckhardts schien alles darauf
hinzudrängen, daß ein historisches oder philosophisches Studium
diejenigen Impulse zur Entfaltung bringe, die sich bereits so mächtig
angedeutet hatten. Wohl stand da vor allem ein stolzer und trotziger
hochbegabter junger Mann, der sich dagegen gewehrt hatte, seinen
Lehrern zu Gefallen zu leben und dessen innere Welt eine verborgene
geblieben war: sie blühte in seiner Dichtung und in seiner Musik. Aber
da lagen auch seine Excerpte, die archäologischen Zeichnungen,
Bildersammlungen, die weitausgesponnene gelehrte Korrespondenz mit dem
Historiker Schreiber und neuerdings auch gewisse unverkennbar
vorzügliche Leistungen in einzelnen Schulfächern: in der Geschichte
und den philologischen Disziplinen. Ueberblickte man alles, so
bemerkte man doch, daß auch seine Dichtung und Komposition in ihren
Themen eng verbunden waren mit einem Bild großer Vergangenheit,
das einen einzigen Ideenzusammenhang darstellte: eine geschlossene

geistige Welt. Die Reihe kosmographischer Skizzen hatte es deutlich
zum Ausdruck gebracht, daß hier das Ganze der Vergangenheit
umspannt werden sollte: das Ganze einer sichtbaren Welt im Licht
idealer Werte, wie sie aus Homer und aus Vergil leuchteten. Zu
diesem Kosmos gehörte auch das biblische Altertum, aber es hatte
nirgends einen sehr entschiedenen Akzent bekommen, geschweige
denn, daß es zum Mittelpunkt geworden wäre. Wohl stand in seiner
Seele eine unsichtbare Welt gegen die sichtbare, Bleibendes gegen
Vergängliches, Ideales gegen Ephemeres. Aber nicht die Bibel war das
Buch, in dem dieser kräftige junge Geist das Ewige suchte, sondern
im Buch der Geschichte forschte er nach der Fülle der Offenbarungen:
im Gang der Welt selbst wollte er den Widerhall des Weltpulses
erhorchen, hier deutete nichts auf den protestantischen Theologen.

i rotzdem liegen zwischen dem Basler Paedagogium und dem
Geschichtsstudium an der Berliner Universität im Leben Jacob Burckhardts

dreieinhalb Jahre, die zum größeren Teil von einem
theologischen Studium ausgefüllt waren. Man würde sicher fehlgehen,

1 Aus dem ersten Bande des demnächst im Verlage Benno Schwabe, Basel,
erscheinenden Werkes: «Jacob Burckhardt. Eine Biographie. Bd.I.: Frühe
Jugend und haslerisches Erbe.»

45 1



wenn man diese ganze Zeit als eine einzige lange Epoche der inneren
Unsicherheit, des Schwankens und der Krise verstehen wollte. Die
Ausschläge des Pendels waren viel weniger groß, als man nach der
langen Dauer des Zwischenaktes schließen möchte. Das innere Ziel
war im Grunde nie ein fragliches, auch wenn die Verrechnung von
Poesie und Historie noch nicht gefunden war. Und doch sind diese

Jahre eine Krise gewesen, weil sie einen gefährlichen Umweg
darstellten; es war ein Engpaß, in dessen Dunkel die innere Berufung zu
dem längst geschauten Ziel sich als einziges Licht zu bewähren hatte,
während ringsum von einer Berufung die Rede war, die in Wirklichkeit

eine kleinmütige Akkomodation gewesen wäre. «Auf den
Wunsch des seligen Vaters» hat Burckhardt das Theologiestudium
unternommen. Offenbar hoffte der Obersthelfer, daß Historisches und
Theologisches sich im Wesen seines Sohnes ebensowohl zusammenfügen

würden, wie die beiden Mächte sich in seinem eigenen Leben

gefunden hatten — wenn nur einmal der Kontakt mit der
theologischen Wissenschaft geschlossen wäre. Auf diese Probe es ankommen

zu lassen, war nun auch der Sohn bereit. Er bekennt es später
zwanglos und von keiner drückenden Erinnerung belastet, er habe
sein Theologiestudium «niemals bereut oder für verlorene Zeit
erachtet.» Die Vereinbarung scheint in vollem Einvernehmen getroffen
worden zu sein. Im Sommer 1839 war die vorgesehene Probezeit
abgelaufen, und mit dem Einverständnis des Vaters trennte sich der
Sohn von Theologie und Vaterstadt.

Wann ist nun dieser ungeschriebene Vertrag geschlossen worden?
Wir wissen es nicht genau, und man nahm bisher allzu selbstverständlich

an, er gehe auf den ersten Beginn des Studiums, vielleicht
auf die letzte Schulzeit zurück. Das ist wohl möglich, aber ich kenne
keine Beweise dafür. Jedenfalls hat man oft übersehen, daß Jacob
Burckhardt sein Studium nicht als Theologe, sondern als Philologe
und Historiker begonnen hat. Dies war nicht eine bloße Formalität
der Eintragung in den Ordo philosophorum. Jacob Burckhardt hat
vielmehr von Ende April bis Mitte August 1836, also nach heutigen
Begriffen ein reichliches Sommersemester, in Basel Geschichte und
Philologie studiert. Erst dann brach er auf nach Neuenburg, und erst
als er nach neun Monaten zurückkam, vollzog er die Umstellung auf
die Theologie.

Ob nun der Vater die Sommermonate nach der Matur dem Sohne

freigegeben hat oder ob er nur widerwillig diesem Studienbeginn
zusah, jedenfalls hat Jacob Burckhardt in jenem Sommer kräftig
gearbeitet. Er schweigt von diesem Semester sowohl in seiner deutschen
wie in seiner lateinischen Autobiographie, und auch der Vater übergeht
diese Zeit, wenn er in die Familienchronik einträgt: «Nachdem mein

452



Sohn Jakob das Paedagogium zurückgelegt hat, reiste er zu Fuß nach

Neuchâtel, wo er am 15. August 1836 im Hause des Herrn Godet als

Pensionair eintrat...» Das beiderseitige Schweigen kann Zufall sein:

man mag diesen kurzen Monaten nicht allzuviel Gewicht gegeben
haben. Vielleicht war im Hause Herrn Godets erst im Sommer ein
Platz frei. Aber für uns bleibt es reizvoll, zu fragen, was Burckhardt
in seinem vergessenen ersten Semester getrieben habe, wovon sein
Geist damals erfüllt war. Einige Excerpte, Kollegnachschriften und
die Semesterberichte der Dozenten geben darüber Auskunft.

Es ist wie ein verlängerter Ausklang der Paedagogiumszeit, der uns
aus diesen Manuskripten entgegentönt: es sind Vorlesungen bei

Brömmel, Gerlach und Vischer, nach denen Burckhardt seine

Aufzeichnungen macht, dazu ein paar persönliche Collectaneen, hie und
da etwas Metrisches, gelegentlich ein Brief an Heinrich Schreiber.
Immerhin: als sollte von Anfang an das eigentliche Traumziel des

begonnenen Studiums festgelegt werden, eröffnet Burckhardt die
Reihe seiner Excerpte mit einem Auszug aus einer kunsthistorischen
Schrift. Fünf Tage nach seiner Immatrikulation, am 30. April 1836,
liest er die Schrift eines Baumeisters, der aus derselben klassizistischen
Schule Weinbrenners hervorgegangen war wie sein Schwager Melchior
Berri, um sich eine Uebersicht über die Geschichte der Baukunst zu
verschaffen. Georg Moller handelte zwar «über die altdeutsche
Baukunst» und bemühte sich, durch eine formgeschichtliche Analyse den
Charakter der Gotik als einer deutschen Kunst nachzuweisen. Burck-
hardts Excerpt aber notiert sorgfältig alle Elemente, die eine Uebersicht

über die gesamte Geschichte der Baukunst von den ägyptischen
und griechisch-römischen Formen her durch das Byzantinisch-Romanische

hindurch zum Gotischen ergaben. Ihn fesselte offenbar weniger
die deutsche These als der universale Rahmen der Beweisführung, die
Idee organischer Verbundenheit aller großen Architekturen mit Klima,
Material, Konstruktionsart und Kultur, die dem betreffenden Volk
jeweils eigen waren. Hübsch ist es, wie sich Burckhardt eine Reihe
von phantastischen Ableitungen der Gotik notiert: die Herleitung
«von den heiligen Hainen der alten celtischen Völker; von den aus
Baumzweigen geflochtenen Hütten; von der Construction des
Zimmerwerks bei hölzernen Gebäuden; von den aegyptischen Pyramiden;
von den aus verschlungenen Halbkreisen gebildeten Spitzbogen: Alles
grundfalsch und zum Theil lächerlich». Das Excerpt schließt mit
einer Uebersicht über einige deutsche Kirchen, zum Teil mit Skizzen
und Grundrissen, als sollte hier schon eine Kunstreise durch Deutschland

vorbereitet werden.
Doch das war eine kleine Nebenarbeit. Das Schwergewicht von

Burckhardts Studien lag in diesem Sommer ganz im Griechischen. Die

453



erste historische Vorlesung, die er gehört hat, ist eine griechische
Kulturgeschichte gewesen. Brömmel nannte seinen Kurs im Semesterbericht:

«Griechische Geschichte, mit besonderer Rücksicht auf ihre
wissenschaftliche Cultur.» Tatsächlich ging es hier aber, wie es bei
Brömmel meist zu gehen pflegte: man verweilte in den Urzeiten, und
da Burckhardt schon Mitte August Basel verließ, während die
Vorlesungen noch bis Anfang Oktober weitergingen, hat er eine griechische
Geschichte gehört, die nicht über die Anfänge Solons hinauskam.
«Historia Graeca docente Brömmel, Maj.-Iulius 1836» überschreibt
Burckhardt seine Nachschrift. Was er hier in sich aufgenommen hat,
ist eine Geschichte des griechischen Mythos und des heroischen
Zeitalters, in der man noch deutlich die Akzente des 18. Jahrhunderts
spürt. Der Schüler Heerens, der Brömmel war, begann hier noch auf
den Spuren Montesquieus von Klima und Bodenreform des alten
Hellas zu sprechen, um dann seinen Göttinger Lehrern enger zu
folgen, wenn er im Sinne Heerens von den Kolonien und ihrem Handel

oder im Sinne Heynes von den homerischen Epen als geschichtlicher

Quelle sprach. «Unter den Neuern sind die Engländer in der
griechischen Geschichte am glücklichsten gewesen», begann Brömmel
seine Literaturübersicht. Was er geben wollte, war nichts anderes als

eine Kulturgeschichte. Man glaubt den späteren Burckhardt selbst zu
hören, wenn man in seiner Nachschrift zum Kapitel über das heroische

Zeitalter liest: «Die historischen Facta sind nicht auszuscheiden. —
Geschichtlich ist der Grund; wir erkennen deutlich den geselligen
Zustand von Hellas aus Homer; wenn auch die Dichtung die Tatsachen

verändert, so malt sie doch treu die Zustände.» Diesen methodischen
Gedanken hat Burckhardt vielleicht damals schon auf mehr als bloß
das heroische Zeitalter bezogen. Im letzten Abschnitt, den Burckhardt
bei Brömmel gehört hat, wurde er bereits auf denjenigen Altertumsforscher

hingewiesen, der wie kein anderer damals Zustände aus den

Quellen abzulesen verstand und der künftig sein Berliner Lehrer werden

sollte: auf August Boeckh und sein Werk über den athenischen
Staatshaushalt.

Brömmel hat offenbar gewußt, wie es mit den inneren und äußeren

Lebensplänen seines Zuhörers stand, dessen ungewöhnliche historische
Begabung er schon im Paedagogium bemerkt hatte. Trotzdem dieser
schon Anfang August seine Vorlesung verlassen hatte, benützte
Brömmel noch im Spätherbst die Gelegenheit seines Semesterberichts
dazu, auf Burckhardts eigentliche Bestimmung hinzuweisen.
Wahrscheinlich zielte er auf den Vater, wenn er in einem Postscriptum
zum Bericht, der für die Kuratel bestimmt war und also auch in die
Hände des Obersthelfers gelangen mußte, auffallenderweise beifügte:
«Sämtliche Zuhörer bewiesen Eifer durch regelmäßigen Besuch...

4 5 4



Jakob Burckhardt hat in seinen Privatunterredungen mit mir großen
Eifer und vorzügliche Fähigkeit für die Historie dargethan; ich
bedaure, daß er in den Sommerferien von unserer Universität nach

Neuenburg abgegangen ist.»
Wilhelm Vischer hat es bei derselben Gelegenheit, Anfang November,

korrekt gefunden, Jacob Burckhardt bereits als «stud. theol.» zu
bezeichnen. Inzwischen müssen also die Abmachungen zwischen Vater
und Sohn getroffen worden sein. Vischer war genau unterrichtet und
wollte nicht mehr «bedauern». Bei ihm hat Jacob Burckhardt im
Sommer 1836 eine Thukydides-Lektüre mitgemacht. Ob er auch an
der dreistündigen Interpretation des «Gefesselten Prometheus»
teilnahm, geht aus dem Semesterbericht Vischers nicht hervor. Hingegen
hat sich in den Papieren Burckhardts ein Heft erhalten, «A1EXTA0Ï.
nPOMIIf)ETE AEIjMVTHX», das freilich nicht viel mehr als eine

Abschrift des Textes mit einigen «Notulae» am Rand enthält. Sicher
ist aber Burckhardts Kontakt mit Vischer in dieser Zeit ein sehr enger
gewesen. In den ersten Monaten des Jahres hatte Vischer in der
obersten Klasse des Paedagogiums den Sophokleischen Oedipus rex
interpretiert. Auf diese Zeit gehen offenbar zwei Hefte Burckhardts
zurück, von denen das eine Worterklärungen und Interpretationen,
das andere eine volle Prosaübersetzung der Tragödie enthält. Auch
wenn diese Arbeiten schon vor dem Beginn des Studiums entstanden
sein mögen, so haben sie doch für Burckhardt mehr als bloße
Schulpflichten bedeutet. Mitten in seinen Präparationen zum griechischen
Text springt in feierlicher mittelalterlicher Unzialschrift die am Rand
hingesetzte Bemerkung in die Augen: «863 CHORVS.» Blättert man
weiter in seinen Notizen, so stößt man auf ein loses Blatt, mit
folgender Uebertragung:

«Heilige Reinheit
Jeder That und jedes Worts,
Warum wohnest du nicht stets bei uns?

Vom Olymp allein stammen her,
Nicht vom sterblichen Menschen,
Deine himmlischen Gesetze, und nie
Tilget sie uns die Vergessenheit.
Groß ist darin Gott

In Ewigkeit.
Hoch hebt der Uebermuth den Gewaltigen,
Führt stets ihn weiter durch Unrecht und Gewalt
Bis auf den nächsten schroffsten Gipfel
Und stürzt ihn dann ins Nichts

Unrettbar hinab.

45 5



Dich aber, hehre Liebe zum Vaterland,
Möge schützen die heilige Gottheit
Und stets segnend
Ueber uns walten.

Wer aber übermüthig in That und Wort
Ohne Furcht vor der Vergeltung einhergeht
Auch nicht der Götter Bilder ehrend,
Den fasse das Schicksal

Mit grauser Gewalt
Den unseligen Hochmuth bestrafend.

Doch wer enthält sich noch fürderhin
Von entsetzlicher That?

Denn wo solche Verbrechen in Ehren sind
Was tret ich in festlichem Reigen da

Vor die hohen Altäre der Götter?
Nicht mehr geh' ich zu der unnahbarn
Mitte der Welt in Gebeten hin,
Noch zu Abae's heiligem Tempel,
Noch nach Olympia,
Wenn nicht alles so sich erfüllet
Daß mit Fingern jeder darauf weist.

Du jedoch, gewaltiger Zeus,
Wenn du mit Recht Allherrscher heißest,
So weißt du es und deine
Ewig unsterbliche Macht:
Denn sie verachten des Laios alte
Flüche der Götter und nirgends
Ehrt man den heiligen Seher Apoll

Und hin schwindet das Göttliche.»

Es ist keine Uebersetzung, was hier gestaltet wurde, sondern eine

freie Umdichtung, die stark vereinfacht und vieles preisgibt, um das

Chorlied aus dem Zusammenhang des Dramas zu lösen und zum
geschlossenen Ausdruck eines Gedankens zu machen, der nun der

eigene ist. Formal steht das kleine Werk in Burckhardts Dichterleben
zwischen den Strophen «In einer Sturmnacht», die vom 14. Februar
1836 datiert sind und dem größeren Gedicht «An die Vorsehung»,
das der ersten Neuenburger Zeit angehört. Von den dreien ist es

vielleicht das blasseste; es erreicht nicht jene einmalige Kraft des

rhythmischen Baues, die den Strophen «An die Vorsehung» eigen sein
werden. Aber dieser Uebertragungsversuch nach einem sophokleischen
Original weist auf die Anregung hin, die in dem achtzehnjährigen
Buckhardt jene Kraft der Diktion auslöste, die ihm einmal in seinem

456



Leben in Fülle strömte, in eben diesem Jahr: auf das tragische Chorlied.

Inhaltlich sind es zum Teil Motive, die schon im Erstlingswerk
«Nach dem Weltgericht» und in den Napoleonischen Gedichten, von
denen eines in unmittelbarer zeitlicher Nähe entstand, aufgetaucht
sind: die Hybris der Macht, der Aufstieg des Herrschers und sein

jäher Sturz. Alles ist hier indessen überhöht von dem Gegensatz
himmlischer Gesetze und irdischer Gottvergessenheit, vom Kontrast
einer idealen Welt göttlicher Heiligkeit und einer Gegenwart, die den
Götterdienst mißachtet. Das Unmaß irdischen Strebens und das Maß
göttlicher Gesetze werden in der Umdichtung schärfer und einfacher
kontrastiert als im Original. Hier klingen klassische Gedanken, die
Burckhardt in der antikischen Gestaltung sein Leben lang festhält,
während sie ihn in der Form der theologischen Gnadenlehre, die hier
nicht allzu fern läge, nie zu fesseln vermocht haben. Und doch ist das

Chorlied des Sophokles in dieser Uebersetzung: «Heilige Reinheit...»
gewissermaßen platonisierend ins Abstrakte, um nicht zu sagen ins
Christliche gewendet. Man befindet sich hier auf dem Weg zu den

orphischen Hymnen, die Burckhardt in der Neuenburger Zeit
beschäftigt haben.

Burckhardt hat wohl kaum je so uneingeschränkt als Humanist
empfunden wie in diesem ersten Sommersemester. Neben den
Vorlesungen Vischers und Brömmels hat er Gerlachs Interpretation hora-
zischer Gedichte mitgemacht und an dessen lateinischen Stilübungen
teilgenommen. Das Latein selbst floß ihm nun geläufig aus der Feder,
und in seinen Neuenburger Collectaneen, den «Noctes Novocastren-
ses», bedient er sich seiner zur Interpretation der griechischen Texte
mit Selbstverständlichkeit und ohne Ermüdung. Die erste der Neuenburger

Arbeiten knüpft übrigens unverkennbar an Eindrücke aus
Vischers Hörsaal an: da werden aus dem «Gefesselten Prometheus»
diejenigen Stellen zusammengeordnet, die für die antike Erdkunde
von Bedeutung sind: «Geographia Aeschyli ex Prometheo vineto»,
womit das Thema der kosmographischen Skizzen der «Alterthümer»
noch einmal aufgenommen wird. Aeschylus scheint ihn damals beinah
stärker gefesselt zu haben als Sophokles. Vielleicht gehört in diese
Zeit ein undatiertes Heft Notizen und Praeparationen zu verschiedenen

Werken und Fragmenten des Aeschylus: zu den «Persern», zu
den «Sieben gegen Theben». In dasselbe Heft hat er eine Sammlung
von Vokabeln zu Hesiods «Werken und Tagen» hineingelegt. Das
alte Griechenland hat in allen seinen Hauptdenkmälern damals seinen
Geist erfüllt.

Wenn man diese Arbeiten kennt, so klingt es ganz natürlich, daß
Burckhardt beinah bedauerte, nach Neuenburg gehen zu müssen. Es
wäre seinen philologischen Studien besser, wenn er in Basel bliebe,

457



schreibt er vor der Abreise an Schreiber, «aber es ist einmal nötig, daß
ich das Französische ganz innehabe, weil ich wohl weiß, daß zu Basel
für mich wenig Aussichten sind.» Damit behandelt Burckhardt sein

theologisches Studium, das er nun versprochen hat, doch eigentlich als

Fiktion. Denn theologische Aussichten hätten in Basel wahrhaftig
nicht gefehlt. In diesem einzigen Brief, der aus diesem Sommersemester
erhalten ist, gibt sich Burckhardt Schreiber gegenüber wieder ganz als

Kunsthistoriker: er beklagt den Verkauf der «Alcuinsbibel des Herrn
von Speyr» und das Schicksal der Goldenen Altartafel, die nun bei
einem Goldschmied sei, und diskutiert das Alter des romanischen
Apostelreliefs im Münster, von dem er einzelne Teile im Gipsabguß
zu reproduzieren sucht. An Gedichten sind aus dieser Zeit erhalten:
«Tasso am Tage, da er gekrönt werden sollte», das sicher datiert ist,
und undatiert, aber wahrscheinlich in diesen Sommermonaten
entstanden: «Napoleon, nach der Schlacht von Austerlitz.» Musiziert hat
Burckhardt sicher auch um diese Zeit; doch sind keine Kompositionen
erhalten. Immerhin ist es bezeichnend, daß er schon im Jahr zuvor,
im Sommer 1835, von den Themen der mittelalterlichen Kirchenmusik
zu klassischen Texten übergegangen ist. Damals hatte er eines der
eindrucksvollsten Chorlieder aus Schillers «Braut von Messina» für
eine Sopranstimme mit Klavierbegleitung komponiert. Im März
darauf, also in der Zeit, da er bei Vischer den «König Oedipus » las,

hatte er ein anderes Chorlied Schillers, das erste der «Braut von
Messina», in Musik gesetzt: «Dich begrüße ich in Ehrfurcht,
prangende Halle...»

Sicher gehört in das antikische Sommersemester von 1836 die
Vertiefung jenes Freundschaftsbundes, der im Februar des Jahres auf der
Fahrt nach Freiburg abends unter dem mächtigen Eindruck des

Münsters geschlossen worden war und der Burckhardt nun durch die
nächsten Jahre begleiten sollte. Es war vor allem ein Bund zu dritt:
Johannes Riggenbach, der begabte Klassenkamerad, und Aloys Biedermann,

der jüngere, eigenwillige Gefährte, bildeten mit Jacob Burckhardt

den Kern: auch der Vetter, Johann Jakob Oeri, gehörte ihm
an. Eine etwas weitere Fassung kannte dieser Kreis in der Form der
Euterpe-Gesellschaft, die sich schon im Sommer 1839 zusammengeschlossen

hatte und die auch die Schulkameraden Theophil Burckhardt,

Boßhard und den jüngeren Theodor Meyer umschloß. Es war
ein Dichterbund, der seine poetischen Produkte in der wöchentlich
erscheinenden «Euterpe» vereinigte. «Der Eifer ließ selten Stoffmangel
eintreten», erzählt Biedermann in seinem Tagebuch, «allmählich, als
dies doch geschah, gewann die Kritik des Vorhandenen mehr
Ausdehnung», und man geriet offenbar in Pedanterie und kleine Händel.
«Die ganze Euterpe drohte auszuarten, da wandte man sich im

458



Frühling 1855 an Herrn Prof. Wackernagel, er möchte sich des armen
Kindes annehmen; fortan gestaltete sich der Cirkel so, daß man
wöchentlich einen Abend bei Wackernagel zubrachte.» Was von
eigenen Produkten vorhanden war, las man vor, beurteilte es und
nahm es, wenn es gefiel, in die gemeinsame Sammlung auf. Im übrigen
las man mit Wackernagel an diesen Abenden «dies und das: Romane,
Dramen, Gedichte und Volkslieder, Märchen, auch Abhandlungen ...»
Der Kreis veränderte sich; anfänglich waren es sieben, allmählich

zogen sich einzelne zurück. «Besonders als nach und nach Gefühle als

wirkende Kräfte der Poesie auftauchten, die, solange sie nicht in
Wahrheit von Natur schöpferisch auf die Poesie einwirkten, nicht

waren affektiert worden... nun aber, da sie in Wirklichkeit
auftraten, sich verschämt zurückhielten und nur im stillen ihre lyrischen
Früchte trugen.» Schon künden sich kleine Krisen an, in denen die
Freunde ihre eigenen Wege suchen. Doch der dichterische Wettstreit
hielt sie um diese Zeit noch zusammen. «Den anerkannt ersten Rang
behauptete stets Riggenbach Wie man sein Vorbild Rückert nennen
konnte, so war noch weit ausgesprochener Platen das Jacob Burck-
hardts.»

Erst als Jacob Burckhardt von Neuenburg zurückkehrte und die
Freunde tiefer in ihre Studien vordrangen, wurden ihre Profile
schärfer, die Leidenschaften heftiger und die Gegensätze bewußter.
Jacob Burckhardts Auseinandersetzung mit Theologie und
Geschichtsphilosophie hat sich wohl sehr wesentlich in diesem Freundeskreis

vollzogen. Biedermann wurde zum theologischen Hegelianer; Riggenbach,
der anfänglich Medizin studierte, wandelte sich zum Theologen und
ging schließlich den Weg der konservativen Orthodoxie. Burckhardt
trennte sich von seinen Freunden, als sich keiner dieser beiden Wege
für ihn gangbar erwies.

Blicken wir einen Augenblick auf einen dieser Freunde: denjenigen,
der Burckhardt am nächsten getreten ist, den er am leidenschaftlichsten
geliebt hat und mit dem die Auseinandersetzung wohl die härteste
war: Biedermann.

Er war erst 1834 nach Basel gekommen, eben fünfzehnjährig, von
seinem Vater an das Paedagogium geschickt, damit er nicht unter dem
Einfluß radikaler Zürcher Gymnasiallehrer dem alten Glauben ganz
entfremdet werde. Offenbar hatte er bereits entschiedene Schritte in
dieser Richtung getan, und die Vorsicht des Vaters hat es nicht
hindern können, daß Biedermann später ein Haupt der schweizerischen
Reformtheologie geworden ist. Aber im Vater selbst klopfte das
unruhige Blut der Revolutionszeit. Er hatte als Kind einer Winter-
thurer Kaufmannsfamilie in Bergamo seine Lehre gemacht, in Petersburg

russische Kriegsdienste genommen, im englischen Heer bei

4 5 9



Waterloo gekämpft. Nach zwei geschiedenen Ehen hatte ihm die
dritte den Sohn Aloys Emanuel und die Umwälzung von 1830 einen
Sitz im Rat und das Amt des Spitalmeisters in Winterthur beschert.
Auch im Sohn ist das rasche und eigenwillige, selbstsichere und etwas
gewaltsam mitreißende Temperament des Vaters nicht zu verkennen.
Einen Schulkameraden, der mit Krachen eine Türe zuschlägt, um sich

am Schrecken des zarten Alexandre Vinet zu ergötzen, zahlt er
blitzschnell mit einer Ohrfeige. «Eine hohe Gestalt, jugendlich kräftig und
beweglich, und wir schauten in ein offenes, freundliches, blühendes
Angesicht», so spricht sein Kamerad J. J. Oeri von ihm. Schon in seiner
frühesten Jugend treibt es ihn über alle Berge: die Liste der
Turnfahrten Biedermanns ist unerschöpflich. Eine brachte ihn aufs Schloß

Arenenberg und machte den Vierzehnjährigen zum Gast der Königin
Hortense. Die Fahrten von Basel aus mit Riggenbach und Burckhardt
nach Mülhausen, auf den verschneiten Blauen, in das Kloster Mariastein,

nach dem Freiburger Münster, sind nur Fortsetzung alter
Gewohnheit. Der Sommer 1836 brachte den Höhepunkt dieser Fahrten.
Biedermann notiert in seinem Tagebuch: «im Sommer häufige
Turnfahrten, 16. Mai ins Wiesenthal, 20. Juni auf den Bolchen, um Mitternacht

nach Basel zurück.» Am Morgen nach dieser letzteren Fahrt ruft
ein Brief Biedermann zu seinem schwerkranken Vater. Zwei volle
Monate bleibt er an seinem Sterbebett in Winterthur. Jacob Burckhardt
hat ihn noch vor seiner Abreise nach Neuenburg in diesen Tagen
besucht. Das Leiden des Vaters hat Biedermanns Entschluß, Theologe zu
werden, gestärkt. Am 17. Oktober ist der Vater gestorben. Das Tagebuch

des Sohnes beschließt das Jahr 1836 mit dem Eintrag: «Corres-
pondenz mit JB in Neuenburg.» Die damals zwischen den Freunden
gewechselten Briefe sind unbekannt und werden kaum wieder ans
Licht kommen. Es würde der Leidenschaft dieser Freundschaft nur
entsprechen, wenn bei ihrem Zusammenbruch die intimen Dokumente
der Verbundenheit vernichtet worden wären.

460


	Jacob Burckhardt im ersten Semester

