
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 6

Artikel: Englische Dichtung der Neuzeit

Autor: Conrad, H.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENGLISCHE DICHTUNG DER NEUZEIT

I. W. B. YEATS (1865—1939)

VON H. R. CONRAD

Die schöne Lehre der Erbfaktoren, die jedes Individuum als
unantastbares, unveräußerliches Kapital auf den Lebensweg erhält, die
aber oft nur bei günstiger Konstellation in Erscheinung treten können,
möchte ich auf die Kulturgeschichte übertragen, da es sich immer wieder

zeigt, daß aus einem scheinbar abgestorbenen Ast auf einmal
unvermutet neue Triebe hervorsprießen. Wenn schon im 6. und 7.
Jahrhundert Irland einem barbarisch gewordenen Festlande den gehegten
Schatz vom Christentum und Antike zurückgeben konnte, wenn die
keltischen Sänger die beliebtesten Romanstoffe der französischen
Literatur des 12. Jahrhunderts lieferten, wenn keine englische Regierung
je mit dem irischen Problem fertig wurde, darf es uns nicht
überraschen, daß dieser letzte Zufluchtsort eines irrationalen Individualismus

auch die Männer hervorbrachte, welche, jeder auf seine Art, in
ihren künstlerischen Schöpfungen den Abfall von den Idealen des

viktorianischen Englands geräuschvoll offenbarten — Oscar Wilde,
Bernard Shaw und W. B. Yeats. Mit dem letzten hielten die mutiere
de bretaigne und das Celtic Twilight nochmals temperamentvollen
Einzug in die englische Literatur.

Yeats war aber eine zu vielseitige Persönlichkeit, um auf irgendeinen

einfachen Nenner gebracht zu werden. Er hat mit einem halben

Jahrhundert englischer Geistesgeschichte Schritt zu halten gewußt und
beeinflußte auch noch die Dichtergeneration von 1930, gemäß den

Aussagen ihrer Mitglieder, erheblich. Bis es aber dazu kam, hatte er
selbstverständlich den Wald von Broceliande hinter sich gelassen.

Entgegen vielen Zeitgenossen, die am Anfang ihrer Karrieren mit
leidenschaftlichen Protesten und kühnen Neuerungen auftraten, um
dann zur Passivität langsam wieder zurückzusinken, entwickelte er
sich aus einem weltfremden Anfang heraus und erzielte zuletzt eine

positive Lebensbejahung, welche wir in einzelnen Aspekten kritisieren,
aber nicht leugnen dürfen.

Die Jahre von 1880 bis 1900 waren in der Tat für England eine

Zeit der Krise — einer Krise kultureller, moralischer, sozialer Art,
deren außenpolitische Begleitumstände erst der Burenkrieg von 1899

360



und der Weltkrieg von 1914 aufdeckten. Die viktorianische Epoche
hatte auf einem durch den Individualismus der Romantik befruchteten
Ausgleich zwischen humanitärem Christentum und rationalistischer
Naturwissenschaft beruht. Die rastlosen Fortschritte der letzteren
sprengten aber bald den Rahmen dieses Kompromisses und
verursachten eine Ueberhandnahme materialistischer Denkformen. Gleichzeitig

unterminierte die Unfähigkeit der industriellen Revolution, ihre
eigenen sozialen Probleme zu lösen, das gesellschaftliche Gefüge des

Landes. Als der junge Yeats, nach seiner teilweise in Dublin und
Westirland, teilweise in London verbrachten Jugend, sich 1887 mit seinem

Vater, einem beachteten irischen Maler, in London niederließ, hatte
schon unter den Intellektuellen eine fast panikartige Suche nach einem
Ersatz für den fehlenden Glauben eingesetzt. Während die einen
unter dem Einfluß der sozialen Kritik von Ruskin und William Morris,

von Marx und Engels und auch von Ibsen in den materiellen
Idealen des Sozialismus die einzige Hoffnung erblickten, predigte die
ästhetische Bewegung, deren vorbehaltlose Vertreter der Kritiker
Walter Pater und Oscar Wilde waren, die Pflege der Kunst um ihrer
selbst willen und die vollkommene Befreiung des Lebens von allen
Schranken der Zweckmäßigkeit und der Moral.

Yeats charakterisiert die eigene Position in seiner Autobiographie
wie folgt: «Ich war den anderen meiner Generation nur in einem
ungleich: ich bin sehr religiös und, da ich von Huxley und Tyndall —
die ich haßte — meines einfachen Kindheitsglaubens beraubt worden
war, hatte ich mir eine neue Religion, ja fast eine unfehlbare Kirche
dichterischer Tradition geschaffen.. .» Und wieder: «Ich wollte die
stärksten Leidenschaften, Leidenschaften, welche nichts mit Beobachtung

zu tun hatten, und metrische Formen, die alt genug erschienen,

um halb im Schlaf oder reitend gesungen worden zu sein1.»

Den Grundstock seines literarischen Schatzes bilden die
Volkserzählungen des irischen Bauern, die er aus seiner Jugendzeit kennt und
liebt. Er schreibt seine ersten Gedichte von Bedeutung in der Tradition

von Rossetti und Morris, und in scharfer Ablehnung derjenigen
von Tennyson und Browning. «Die Revolte gegen den Viktorianismus
bedeutete für den jungen Dichter eine Revolte gegen belanglose
Naturbeschreibungen, gegen das wissenschaftliche und ethische
Weitschweifen von In Memoriam (Tennyson), gegen die politische
Beredsamkeit Swinburnes, gegen die psychologische Neugier Brownings und

gegen die dichterische Sprache eines jeden2.» Yeats ist am Anfang

1 The Trembling of the Veil, London 1922.

2 The Oxford Book of Modern Verse, Oxford 1936, herausgegeben von
W. B. Yeats, Vorwort, Seite IX.

36 1



vollkommen auf der Seite der Aestheten und gehört auch dem
Rhymers' Club an, zusammen mit den typischsten Dichtern der Bewegung,
Ernest Dowson und Lionel Johnson. Auch er sucht eine verschlossene,
aristokratische, traumhafte Dichtung —

My rhymes more than their rhyming tell
Of the dim wisdoms old and deep,
That God gives unto man in sleep

(To Ireland in the Coming Times')

und die Bekanntschaft mit den französischen Symbolisten, die er
deren englischem Uebersetzer Arthur Symons verdankt, steigert nur
diese Tendenz. Von jung auf hat er sich auch mit dem Studium des

Zauberhaften und Geheimnisvollen, mit indischer Mystik und
irischem Spuk befaßt. Bezeichnenderweise soll er aber diesem Hang zur
Dunkelheit nie unterliegen. Im Gegenteil, bei ihm ringt der
leidenschaftliche Lebensmensch stets mit dem Seher, um in seinen letzten
Jahren die Ueberhand zu gewinnen. Einstweilen bleiben aber Irland
und irische Mythologie für ihn die Symbole seiner Unruhe und aller
seiner Hoffnungen.

He stood among a crowd at Drumahair;
His heart hung all upon a silken dress,
And he had known at last some tenderness,
Before earth made of him her sleepy care;
But when a man poured fish into a pile,
It seemed they raised their little silver heads,
And sang how day a Druid twilight sheds

Upon a dim, green, well-beloved isle,
Where people love beside star-laden seas;
How time may never mar their faery vows
Under the woven roofs of quicken boughs:
The singing shook him out of his new ease

(The Man who dreamed of Faeryland*)

3 Meine Reime mehr als ihre Dichtkunst erzählen / von den dunklen
Weisheiten alt und tief, / die Gott dem Menschen im Schlaf eingibt.

4 Er stand unter der Menge bei Drumahair; / sein Herz hing ganz an
einem Seidenkleid, / und er hatte endlich etwas Zärtlichkeit erlebt, /
bevor die Erde ihn in ihre schläfrige Obhut nahm; / aber als einer Fische

aufhäufte, / schien es, als ob sie ihre kleinen Silberköpfe erhoben / und
sangen, wie der Tag ein druidisches Zwielicht wirft / auf eine dunkle,
grüne, geliebte Insel, / wo Leute lieben an sternbeladenem Meere; / wie
die Zeit ihre feenhaften Versprechen nie bricht / unter den gewobenen
Dächern aus grünen Zweigen: / der Gesang schüttelte ihn aus seiner

neuen Ruhe

362



Yeats' Einakter, The Land of Heart's Desire (1894)5, arbeitet den
gleichen Gedanken aus. Seiner eigenen Sehnsucht nach Irland verdankt
er aber das bekannteste seiner früheren Gedichte, The Lake Isle of
Innisfree, welches auf einer Londoner Straße entsteht:

I will arise and go now, and go to Innisfree,
And a small cabin build there, of clay and wattles made;
Nine bean rows will I have there, a hive for the honey bee,

And live alone in the bee-loud glade.
And I shall have some peace there, for peace comes dropping slow,
Dropping from the veils of the morning to where the cricket sings. .6

Nach und nach bereitet sich aber bei Yeats ein Wandel vor, oder
besser gesagt, er bleibt sein ganzes Leben lang in voller Entwicklung.
Sagt er nicht selber von seiner Dichtung, sie sei jung, wie er alt
geworden? Die Politik und andere praktische Probleme sollen ihn bald
— fast malgré lui — aus seiner ästhetischen Welt in die Wirklichkeit
hinausführen. Die große, nie erfüllte Liebe seines Lebens ist an dieser

Wandlung nicht unbeteiligt. Yeats verkehrt schon seit einiger Zeit mit
irischen Nationalistenkreisen, vor allem um John O'Leary, und lernt
auch die schöne Maud Gönne kennen, welche viele Jahre hindurch
eine der entschlossensten Partisanen der Unabhängigkeit Irlands ist.
Kurz nachdem er an der Gründung der irischen Literaturgesellschaften
in London und Dublin teilgenommen hat, steht Yeats Maud Gönne

zur Seite während der Dubliner Unruhen anläßlich des sechzigjährigen
Jubiläums der Königin Victoria. Vor zwei Jahren (1895) ist die vom
Liberalen Gladstone eingebrachte irische Home-Rule''-Akte vom
englischen Oberhaus verworfen worden, ein Zeichen der zunehmenden
imperialistischen Strömung, die sich literarisch besonders in den damaligen

Werken W. E. Henleys und Kiplings ausdrückt. Als sich die
Gemüter wieder gelegt haben, wendet sich Yeats sodann seinen Plänen
für die Gründung eines irischen Theaters zu, in Anlehnung an das

Aufkommen neuer Kunsttheater in Paris und London um 1890 herum.
1899 gründet er mit Lady Gregory und George Moore das Irish

3 Von Florence Farr mit Shaws Helden erstmals am Avenue Theatre in
London aufgeführt.

6 Ich will mich erheben und jetzt gehen, gehen nach Innisfree, / und eine

kleine Hütte dort bauen aus Lehm und Flechtwerk; / neun Reihen
Bohnen will ich dort haben und einen Stock für die Honigbiene / und
allein wohnen in der bienenlauten Lichtung. / Und ich werde etwas
Frieden dort haben, denn Frieden kommt langsam träufelnd, / träufelnd
von den Schleiern des Morgens hinunter, wo die Grille singt..

7 Selbstregierung.

363



Literary Theatre, aus dem das spätere Abbey Theatre hervorgeht, und
J. M. Synge gesellt sich bald zu ihnen. Yeats schreibt für diese Bühnen

eine Reihe Vers- und Prosadramen,' den Großteil davon während
des ersten Jahrzehnts des neuen Jahrhunderts. Seine politische Tätigkeit

und seine Liebe zu Maud Gönne, seine Auseinandersetzung mit
den täglichen Sorgen des Theaters, die Freundschaft mit dem
Dramatiker Synge, der «alles war, was Schärfe hat, was salzig im Munde
wirkt, was sich rauh in der Hand anfühlt, was die Gefühle durch
Kontrast erhöht, was den Sinn des Tragischen zu neuem Leben
aufstachelt» — alle diese Einflüsse locken den Dichter von seiner ersten
weltfremden Manier weg. Er spricht in diesem Zusammenhang von
«der Suche nach einer männlicheren Energie, nach einer freudigeren
Annahme der Logik der Ereignisse, nach dem klaren Umriß, statt
nach den durch Sehnsucht und vager Reue verwischten Umrissen der

Lyrik».
«In Träumen wurzelt die Verantwortung», schreibt Yeats am

Anfang eines 1914 erschienenen Gedichtbandes und sagt sich in A Coat
von der irischen Mythologie los:

I made my song a coat
Covered with embroideries
Out of old mythologies
From heel to throat;
But the fools caught it,
Wore it in the world's eyes
As though they'd wrought it.
Song, let them take it. .8

Diese Wandlung hat der Dichter und Kunstkritiker Herbert Read
kürzlich9 auf den Einfluß von Ezra Pound zurückführen wollen. Da
aber Yeats schon 1910 Gedichte in seiner neuen Tonart veröffentlicht,
zum Beispiel die berühmten Zeilen über Maud Gonnes politischen
Extremismus, den er keineswegs billigt:

Why should I blame her that she filled my days
With misery, or that she would of late
Have taught to ignorant men most violent ways
Or hurled the little streets upon the great,
Had they but courage equal to desire?

What could have made her peaceful with a mind
8 Ich machte meinen Gesang zu einem Mantel / bedeckt mit Stickereien /

aus alten Mythologien / von Ferse bis zur Kehle; / aber die Narren
nahmen ihn, / trugen ihn vor der Welt Augen, / als ob sie ihn gewirkt
hätten. / Gesang, laß sie ihn nehmen.

9 In der Zeitschrift Présence, April 1946.

364



That nobleness made simple as a fire?
Was there another Troy for her to burn?

(No Second Troy10)

kann man sich fragen, ob nicht Yeats seinen Freund Pound
mindestens ebensoviel beeinflußt habe, um so mehr als letzterer seine
frühesten Gedichte manchmal ganz nach dem Vorbild von Yeats
formt.

Auf der eingeschlagenen Bahn wird Yeats nunmehr endgültig bleiben

und weiter mit seinem großen Problem ringen — wie den
unmittelbaren Kontakt zum Leben aufrecht zu erhalten, ohne seinen
fundamentalen Idealismus, seinen felsenfesten Glauben an den Geist
als letzte Wirklichkeit aufzugeben. Er will, in den Worten von Synge,
«der Träumer sein, der sich über die Wirklichkeit hinauslehnt». Wie
der Dichter Louis MacNeice in seinem Buche über ihn11 schreibt:
«Yeats behauptete nicht mehr, daß Worte allein das bestimmte Gute,
auch nicht, daß Träume allein das bestimmte Gute seien; er hatte
anerkannt, daß der Traum schon in der materiellen Tatsache immanent

sei, war aber noch der Ansicht, daß es der Traum sei, welcher der
Tatsache ihren Wert gibt.» Und so sehen wir das seltsame Schauspiel
eines Dichters, der sich sein Leben lang mit dem Geheimen, mit irischer
Volksmagie, mit Theosophie, mit Buddhismus und Hinduismus, mit
Spiritismus befaßt und 1917 ein Medium heiratet, dessen Gedichte
aber mit seinem zunehmenden Alter immer fester die reale Welt
anpacken, um am Schluß in den während der Zwischenkriegszeit
herausgegebenen Sammlungen als jene trockenen, hartglänzenden Meisterstücke

zu erscheinen, welche aus Yeats einen Paten der jungen Schule

von 1930 machen.
1916 ist das Jahr der unglücklichen Irischen Revolte, welche mit

dem Erschießen der Anführer endet, aber doch letzten Endes den
Anlaß zur Schaffung des Irischen Freistaates nach Kriegsende gibt.
Yeats kennt diese Männer, hat mit ihnen zeitweise zusammengearbeitet,

ist jedoch an der Revolte nicht unmittelbar beteiligt, die er
verurteilt und zugleich bewundert. Das Irland, das er unter dem

Symbol der Rose besang, hatte ihn oft enttäuscht, jetzt zaudert er
aber zwischen:

10 Warum sollte ich sie schelten, daß sie meine Tage erfüllte / mit Unglück
oder daß sie in der letzten Zeit / unwissenden Leuten so gewaltsame
Wege lehren / oder die kleinen Gassen gegen die Großen hetzen wollte, /
wenn jene nun den Mut hätten, der ihrem Verlangen gleicht? / Was
hätte sie friedfertig stimmen können, sie mit ihrem Geist, / den Edelmut
wie Feuer einfach machte?. War da ein anderes Troja zum
Verbrennen?

11 The Poetry of W. B. Yeats, Oxford 1941, Seite 122.

365



Was it needless death after alls'
For England may keep faith

und (Easter 1916'2)
O plain as plain can be

There's nothing but our own red blood
Can make a right Rose Tree.

(The Rose Tree13)

Die Nachkriegsjahre bringen Yeats die Erfüllung seines äußeren
Schicksals. Von 1922 bis 1928 ist er Mitglied des Irischen Oberhauses
und erhält 1923 den Nobelpreis für Literatur. Seine Dichtung
schwankt unablässig zwischen Sein und Werden, zwischen der Weisheit,

die den Toten, und der Macht, die den Lebenden gehört. Manchmal

glaubt er sich zum Mystiker auserwählt, nur um bald wieder die
Sinneslust, seine tagtäglichen Erfahrungen als in der Öffentlichkeit
bekannte Größe und Amtsperson oder die bedingungslose Annahme
aller seiner Lebenswechsel zu betonen:

I am content to live it all again,
And yet again, if it be life to pitch
Into the frog-spawn of a blind man's ditch

(A Dialogue of Self and Soul'1)

Und im Symbol der Leda drückt er die unlösbare gegenseitige
Abhängigkeit vom Göttlichen und Menschlichen aus:

A shudder in the loins engenders there
The broken wall, the burning roof and tower
And Agamemnon dead.

Being so caught up,

So mastered by the brute blood of the air,
Did she put on his knowledge with his power
Before the indifferent beak could let her drop?

(Leda and the Swan13)

12 War es doch ein unnützer Tod? / Denn England wird vielleicht sein

Wort halten
13 O es ist ganz klar, / nichts als unser eigenes rotes Blut / kann daraus

einen rechten Rosenstraudi machen.
14 Ich bin zufrieden, es alles noch einmal durchzuleben, / und wieder einmal,

wenn es leben heißt, / wie ein Blinder in den Froschlaich im Graben
hineinzufallen.

15 Ein Zittern in den Lenden zeugt dort / die zerborstene Mauer, das

brennende Dach, den brennenden Turm / und Agamemnons Tod. So

emporgehoben, / so gemeistert durch das tierhafte Blut der Lüfte, /
empfing sie sein Wissen mit seiner Macht, / bevor der gleichgültige
Schnabel sie fallen lassen konnte?

366



Yeats hat immer wieder einen irischen Bauernspruch zitiert: «Gott
besitzt den Himmel — aber er begehrt die Erde.» Diese fast pro-
metheische Hochmut findet beredte Form in stolzen Zeilen über den
Tod:

A great man in his pride
Confronting murderous men
Casts derision upon
Supersession of breath;
He knows death to the bone —
Man has created death. (Death1")

Diese kurzzeitigen persönlichen Gedichte, mit ihrer einfachen Sprache,
welche das prägnante Wort um so besser hervorheben, ihren oft
kunstvollen Rhythmen (Yeats dichtete äußerst mühsam) und ihrer
metallenen Philosophie werden vielleicht den Namen Yeats am längsten

erhalten. Sie wimmeln von denkwürdigen Prägungen:

An old man's eagle mind

I pray
That I may seem, though I die old,
A foolish, passionate man.

Out of Ireland have we come.
Great hatred, little room,
Maimed us at the start.
I carry from my mother's womb
A fanatic heart".

Es ist unmöglich, sich mit Yeats' Dichtung auseinanderzusetzen,
ohne auch die Frage seiner politischen und sozialen Anschauungen zu
berühren. Als romantisch eingestellter Irländer war er schon von
Jugend auf zugunsten einer aristokratischen Gesellschaftsform
voreingenommen. Dieses Vorurteil, wie seine Philosophie überhaupt, war
aber stets mehr gefühlsmäßiger als logischer Art. Von Coole Park,
dem Landsitz seiner Freundin Lady Gregory, wo er so oft weilte,
singt er wehmütig:

10 Ein großer Mensch in seinem Stolz, / vor mörderischen Männern, /
wirft Hohn auf Atems Aussetzen; / er kennt den Tod bis in die
Knochen — / der Mensch hat den Tod geschaffen.

17 Eines alten Mannes Adlergeist. — Ich bete, / daß ich mag scheinen, trotzdem

ich alt sterbe, / ein törichter, leidenschaftlicher Mann. — Aus Irland
sind wir gekommen, / großer Haß, wenig Platz / verkrüppelten uns von
Anfang an. / Ich trage seit meiner Mutter Leib / ein fanatisches Herz.

3 6 7



A spot whereon the founders lived and died
Seemed once more dear than life; ancestral trees,
Or gardens rich in memory glorified
Marriages, alliances and families,
And every bride's ambition satisfied1S.

Als irischer Nationalist verwarf er alle liberalen Ideale, weil er
überzeugt war, daß sie letzten Endes nur zur Vernichtung der menschlichen

Individualität führen würden. Er verkörperte also eine
Gedankenwelt, die heute nicht in Ehren steht. Um zu beweisen aber, wie
abwegig es wäre, ihn deswegen als Fascist zu brandmarken, möchte
ich aus einem Interview des Dichters Siegfried Sassoon mit Winston
Churchill im Jahre 1918 einen Satz aufführen: «Das Zimmer
abschreitend, eine große Zigarre in der Mundecke, gab er mir eine
nachdrückliche Rechtfertigung des Militarismus als Werkzeug der Politik
und als Anreger glorreicher, individueller Leistungen, nicht nur innerhalb

des Kriegsmechanismus, sondern auch in den Sphären des sozialen
Fortschrittes.. .19» Des Dichters Empfindungsvermögen ist ein Glas

zur Betrachtung seiner Zeit und nicht in erster Linie ein Mittel zu
deren Lenkung.

Yeats' Gedichte spiegeln aufrichtig das Streben eines halben
Jahrhunderts wider, welches allen humanitären und internationalen
Verständigungsversuchen zum Trotz den weiteren Aufstieg des

Nationalismus erlebt hat. Yeats lehnte sich als Individualist gegen diesen

Nationalismus nicht auf, wohl aber gegen die Entmenschlichung der
Welt und den materialistischen Fortschrittsglauben. Mit Recht oder
Unrecht verteidigte er nicht nur individuelle, sondern auch nationale
Eigenart, weil er jeder kollektivistischen Tendenz abhold war. Wie
die anderen bedeutenden Dichter englischer Sprache des 20. Jahrhunderts,

wie der spätere Eliot, wie Auden und Spender gleichzeitig mit
und nach ihm, suchte Yeats im Chaos seiner Zeit nach einem
Ordnungsprinzip. Irland hat weder eine Renaissance noch eine eigentliche
industrielle Revolution hinter sich und es darf uns nicht wundern,
wenn er dieses Prinzip in der aristokratischen Tugend fand, wie auch

in der Lebensfreude, die ihm seltsamerweise erst das reife Alter
schenkte. Daß er ein großer Künstler war, beweisen die Echtheit und
Aufrichtigkeit seiner Lyrik, die ständige Evolution seiner Dichtung
und ihr Anklang bei drei nacheinanderfolgenden Generationen englischer

Leser und englischer Dichter.
18 Ein Flecken, worauf die Gründer lebten und starben, / erschien einmal

teurer als das Leben; der Urväter Bäume / oder Gärten reidi an
Erinnerungen verherrlichten / Heirat, Allianz und Familie / und befriedigten

jeder Braut Ehrgeiz.
19 Siegfried's Journey, London 1945, Seite 78.

368


	Englische Dichtung der Neuzeit

