
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 6

Artikel: Forschung und Macht

Autor: Allenspach, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORSCHUNG UND MACHT

VON MAX ALLENSPACH

Unter den Zügen, die den Abendländer herausheben aus der
farbigen Völkerschar anderer Kontinente, fällt seine Neugierde auf,
gleichgültig, ob sie aus Müßiggang, Gewinnabsicht oder reinem
Erkenntnisdrang hervorgehe. Sie wirkt, wie das Wort es meint, als Gier,
die triebhaft, lustbetont und unwiderstehlich, überall rastlos vorwärtsdrängend

wissen will: ein Hunger, der sich niemals satt bekennt.
Beispielhaft gleich in der frühen Seefahrt des unermüdlichen Odysseus,
dem die Götter die Abenteuer schenkten, die er begehrte; beispielhaft
in der verwegenen Ausfahrt des Kolumbus, im heldenhaften Anmarsch
auf beide Pole und noch heute im hartnäckig erneuerten Ansturm auf
den höchsten Gipfel der Erde. Dieser geographische Entdeckerwille
hat seine Entsprechung in der Durchforschung der gesamten Natur:
Kein Schacht ist tief genug, uns dem Glutkern der Erde so nahe zu
bringen, wie wir es wünschen; kein Flug hoch genug, solange wir nicht
diese gleiche Erde als Kugel im Weltall schweben sehen. Mit
Teleskopen reißen wir den Himmel auf, seine fernsten Fernen zu ertasten;
im Mikroskop zwingen wir Gehauchtes, seinen Körper zu zeigen, und
finden im unsichtbaren Atom noch Planetenbahnen. Er hat seine
Entsprechung auch im Geistigen, von den philosophischen Durchdringungen

der Vorsokratiker über die Spekulationen der Gnostiker und
die Begriffsfiltrationen der Scholastiker bis zu den Bemühungen der
nachkantischen Denker. Er hat seine neuzeitliche Entsprechung auch

im Seelischen, wo sachliche Rücksichtslosigkeit beginnt, an
Ungesagtestes zu rühren und es zu zerfasern. Wer weiß, ob wir es nicht tun
wie das Kind, das seine Puppe aufreißt und sie nachher nicht mehr

zusammensetzen kann? Aber wir tun es! Noch immer setzen wir die

beglückende Namengebung fort — und Namengebung ist geistige
Besitzergreifung! —die Adam aufgetragen war.

Dieses unablässige Tun ist begleitet von einem zweiten, das mit
nicht geringerem Eifer betrieben wird: das Sammeln und Vergleichen
und Klassifizieren, durch das wir die Unzahl der Erscheinungen

einspannen in ein Bezugsnetz, wo sie eindeutig gemessen, bestimmt und
eingeordnet werden sollen in ein umfassendes Ganzes, um nie mehr

22 337



der Schatzkammer unserer Erkenntnisse verlorenzugehen. Auch hier
mischen sich pietätvoller Museumskult, skurile Aufstapelung von
Raritäten und gelehrter Eifer oft schwer entwirrbar. Das Unscheinbarste

ist wertvoll genug, auf diese Weise verewigt zu werden, sei es

die Stimme der Vögel, ein millionster Stern oder das flüchtige Spiel
der "Wolken. Diese Bestandesaufnahme übertrifft weit jede
kaufmännische Inventur: sie greift noch zurück auf Gewesenes, um es

einzubeziehen in die endgültige Buchung. So erarbeitet sich der Abendländer

seine Materialsammlungen, seine Bibliotheken und Archive,
seine Begriffskategorien, seine Systeme, Kataloge und Kompendien.
Wo der Wille zur ausnahmslosen Erfassung aller einschlägigen
Erscheinungen die Kraft des Einzelnen übersteigt, werden Generationen
aufgeboten. Aber es wird getan! Wiederum ist es triebhafte Besessenheit

nach der Endsumme des Möglichen.
Neugierde und Ueberschau, Suchen und Sichten: Dieser vereinigte

Wille scheint geeignet, vernünftiger Planung unterstellt zu werden
und damit zu gleichmäßigem Fortschreiten und sicherem Ausbau
wissenschaftlichen Forschens zu gelangen. Doch wird dieses Geschäft
immer wieder Arbeit zweiter Dringlichkeit, Etappe, wertvoller
Kärrnerdienst, während den Forschergeist eine dritte Kraft fortreißt,
deren Einsatz und "Wirkung sich jeder vernünftigen Voraussicht
entzieht: Ich meine die Phantasie, die stets und überall eingreift, genial
oder koboldisch, und mit reichen Zufällen die Wissenschaft sprunghaft
zu Ergebnissen führt, welche die Vergangenheit bloß zu träumen
verbot. Die Phantasie leistet auf jedem Gebiet, Mathematik und

Philosophie nicht ausgenommen, dem abendländischen Geist die

wirksamsten Pfadfinderdienste. Ueberall wittert sie Probleme. Der weiße
Mensch ist problemsüchtig geworden. Er kann überhaupt keine
Erscheinung mehr sehen, ohne daraus beziehungsreichen Gegenstand
seiner Forschung zu machen. Ganz im Gegensatz etwa zum Asiaten,
der das Neue nur auf seinen handgreiflichen Nutzen prüft und
vielleicht noch seine Schönheit rühmt, oder zum primitiven Afrikaner, der
im Neuen nur Waffe oder Schmuck seiner Person sieht. Uns ist das

Unnützeste Gelegenheit so ernsthafter und vielfacher Betrachtung wie
das Gewinnbringende. Ueberall hört sich der Geist aufgerufen von
der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen. Was zur Folge hat, daß aus
zehn Wissenschaften hundert wurden und daß wir das ausgefallenste
Sonderstudium dulden im Wissen, daß irgendein Funke daraus leuchtende

Flamme werden könnte. Plötzlich vermag eine Randwissenschaft

in maßgeblichen Vordergrund zu rücken. So vollzieht sich die

Bewegung der Wissenschaft unberechenbar, weil wir uns der Vielheit
der Objekte nicht erwehren und die Komponente Phantasie nicht
lenken können.

338



Ich weiß trotzdem nicht, ob der Abendländer sein Forschen so
ausdauernd betreiben würde, wenn er sich mit dem reinen Ergebnis der
leider doch immer bruchstückhaften Erkenntnisse begnügen müßte.
Ob ihn nicht dabei ein Gewinn betört, der alle Mühen wettzumachen
scheint? Indem diese nämliche Phantasie dem Weißen erlaubt — und
offensichtlich nur ihm —, seine Entdeckungen in die erstaunlichsten
Erfindungen umzumünzen; daß er sich nicht zufrieden gibt mit der

Daseinsbetrachtung, sondern neues Dasein schafft. Daß er die erkannten

Kräfte auswertet, umlenkt und einspannt zu unerwarteten Diensten

in der wirtschaftlichen Erschließung und Ausbeutung naturgegebenen

Reichtums, in Handel und Verkehr, zur Verbesserung seiner
Wohnverhältnisse, zur Förderung alles dessen, was wir Zivilisation
nennen und unternehmen auf der Jagd nach einem wunschhaften
Glück besserer Lebensbedingungen, größeren Lebensgenusses: Wasser,
der alte Feind des Feuers, erzeugt uns Licht; Töne messen die Tiefe
der Gesteine; Einmaliges wie ein Wort machen wir im selben Augenblick

rund um die Erde hörbar; fremdes Blut ruft den Sterbenden ins
Leben zurück; gebändigte Ströme und trockengelegte Meere bezeugen
die Macht dieses Geistes. Wir verwandeln die Erde. Und wer diesem
Treiben flucht, dreht doch höchst befriedigt das feierabendliche Licht
einer Stehlampe an. Er genießt die Entdeckung in Form der Erfindung,
die reine Wissenschaft als angewandte Wissenschaft. Der Abendländer
ist nicht nur der Unstete im Raum und im Geiste, sondern auch

jederzeit Prometheus, Ueberwinder des bloßen So-Seins, Dieb des

Feuers, Ueberlister der Götter.
Die Eigenwilligkeit und Macht dieses Strebens trat erst im Abspiel

eines langen Entwicklungsdramas völlig klar hervor, an dessen Phasen
kurz erinnert sei. Es beginnt vermutlich mit einer Aufspaltung der
Theokratie, die vom Forschen nichts anderes erwartet hatte als

Bestätigung und Festigung ihrer Dogmen und die schließlich in eine

Trennung in religiöse und staatliche Autorität einwilligen mußte.
Jene trachtet nach Eingrenzung des Forschens; denn sie lebt ja von der
Meinung, daß vernünftige Einsicht unzureichend sei zum Verständnis
des Daseins. Daher wendet sich die Wissenschaft zuerst gegen die
Kirche, nicht mit Waffen in der Hand, sondern mit dem kategorischen
Anspruch, auch ihre Grundlagen kritischer Sichtung zu unterstellen.
Die Wissenschaft genießt dabei das Wohlwollen der Monarchie, bis
diese angesichts der Kraftprobe ahnt, daß der Forschergeist auch ihr
selber einmal gefährlich werden könnte. Was tatsächlich in der Folge
geschieht, wiederum ganz unkriegerisch durch die reine Forderung der
Vernunft, auch die staatliche Autorität auf Sinn und Ursprung hin zu
prüfen. Vorerst verweist der Staat den lästigen Frager an die Zensur
und in brave Akademien; aber er macht damit die besten Köpfe

339



dauernd zu Outsidern, wenn nicht gar zu Anhängern oppositioneller
Minoritäten. Erst der Durchbruch zum demokratischen Volksstaat
gibt der Forschung die endgültige Freiheit. Er ist das Kind ihres
Geistes und verhilft dankbar der Vorkämpferin seiner Macht zur
Anerkennung, indem er sich zu ihrem Beschützer und Förderer erklärt.
Stichwort: Volksschulen, Mittelschulen, Ausbau der Universitäten.
Von jetzt an darf die Forschung ungehindert ihrer Eigengesetzlichkeit
folgen. Ihre Anerkennung und Unterstützung durch den Staat öffnet
die Bahn auf jene «pente fatale de nos découvertes» (Valéry), deren
Auswirkung wir täglich erleben, ohne ihr Ende abzusehen: mehr
Wissenschaftler, mehr Probleme; mehr Wissenschaften, mehr Spezialisten;

mehr akademische Erwerbsberufe, vor allem solche angewandter
Wissenschaft; mehr Examen und Diplome. Damit verbunden eine
machtvoll anschwellende Durchflutung unseres Lebens mit Wissenschaft

und Technik und im Gefolge eine Rattenschar von
Pseudowissenschaftlichkeit, wo allgemeine Bildung sich in Kreuzworträtseln
austobt, Dauerwellen und Tabakspfeifen auf wissenschaftlicher
Grundlage angepriesen werden und selbst das Horoskop der Woche
patentamtlich geschützt ist. Der Staat selber aber hat erfaßt, welche
großen Dienste ihm die Forschung erweist, wenn er sie nur gehörig
einspannt für die Zwecke seiner Wohlfahrtspolitik nach innen und
seiner Machtpolitik nach außen: Deshalb Begründung und Ausbau
technischer und landwirtschaftlicher Hochschulen. Hier kann sich der

Erfindergeist in den angewandten Wissenschaften überaus nützlich
machen. Mit der Entwicklung der Nationalstaaten setzt die Werbung
um die machtfördernden Werte der Forschung ein. Je mehr Mittel der
Staat hat, die wissenschaftlichen Instrumente seiner Macht zu schmieden,

desto stärker steht er da. Die Staaten der höchstentwickelten
Forschungsinstitute sind zugleich die Staaten größter kriegerischer
Potenz. Und was die Großmächte innerhalb Europas zu schärfster
Rivalität treibt, führt gleichzeitig außerhalb zu jener unbestrittenen
Vormachtstellung, mit der Europa in die Geschichte des 20.
Jahrhunderts eintrat und die etwa gekennzeichnet ist durch zwei Leistungen:

im Osten den Suezkanal und im Westen den Panamakanal,
durch die Europa seine Flotten aussandte zur Unterwerfung,
Ausbeutung und Beglückung auch der letzten farbigen Völker. Falls diese

sein Wohlwollen nicht verstehen sollten, demonstrierten hochgepanzerte

Admiralsschiffe, welche wirksamen Mittel Europa besitzt, sich

bewundern zu lassen.

Das Drama, das vor Jahrtausenden mit einem ergreifenden Vorspiel
in den östlichen Mittelmeerländern begonnen hatte, tritt 1914 in die
entscheidenden Szenen seines 4. Aktes: Hatte Europa erst nur allein
mit der vollen machtpolitischen Ausbeutung seiner Forschungsergeb-

340



nisse gearbeitet bis zum Scheusal des Gaskrieges, so erleben wir nun,
daß im Westen und Osten auch Völker prometheischen Blutes sind
und Erben europäischer Wissenschaften, die mit größeren Rohstoffquellen,

unerschöpflicheren Menschenmassen, stärkeren Finanzmitteln,
höherem Industriepotenzial und einheitlicherem staatlichem
Zusammenschluß die selben Erfahrungen zu verwerten wissen. Wohl hat,
oberflächlich gesehen, 1918 wie 1945 Deutschland den Krieg verloren,
aber der eigentliche Besiegte ist beide Male Europa. Mächtigere beuten
seine Errungenschaften mächtiger aus. Die Mittel seiner Triumphe
wenden sich gegen Europa selbst. Es wird Minorität, umstrittenes
Vorfeld neuer Kraftzentren. Sein Sturz wird bestätigt durch die Art,
wie die kolonialen Untertanenländer jetzt diese Schwäche ausnützen,
um sich zu verselbständigen. Hier wiederum wendet sich Geist unserer
Universitäten, Europäisches jeder Art und Unart, gewinnsüchtig
verkauft, begierig übernommen, klug nachgeahmt und geschickt gehandhabt,

gegen den alten Kontinent. Außerkontinentale Weiße bestimmen

unser Geschick, und farbige Völker entwinden sich uns mit
Waffen, die wir selber geschmiedet haben. Die Wissenschaft scheint

zur Maîtresse des Stärksten geworden zu sein, die er in Kriegszeiten
vernachlässigt oder verschwenderisch mit Gold zu Experimenten
überhäuft, damit sie jenseits der Frontlinie Leben vernichte, diesseits Leben

rette. Neuestens beginnt sogar dieser Stärkste tüchtige Forscher
umzusiedeln und gewisse Forschungsgebiete zu monopolisieren. Es ist, als
hätte die Wissenschaft das Joch von Theokratie, Kirche und Absolutismus

nur abgeschüttelt, um sich der fraglichen Moral großstaatlicher
Außenpolitik zu beugen.

Soll man Europa bemitleiden wegen der Undankbarkeit seiner
Erben? Ihm Torheit vorwerfen, seine Forschung nicht besser behütet
zu haben? oder sich beklagen über die Zwiespältigkeit dieser
Forschung? Wozu schließlich alle Forschung, wenn sie nicht nur
mißbraucht wird, sondern völlig mißachtet? Da ist zum Beispiel eines der
wenigen einhellig anerkannten Erfahrungsgesetze der
Geschichtswissenschaft, daß Kriege stets von einer geringen Zahl von Menschen
beschlossen werden. Lange Zeit verfügten Monarchen alles kriegerische
Geschehen, welche die Ziele ihrer Herrschaft den Völkern als
Lebensnotwendigkeit glaubhaft zu machen wußten, und noch bis 1914 lag
jede militärische Machtpolitik im Ermessen traditionsgebundener
Adelsministerien. Seither wirken in vielen außenpolitischen Aemtern
Akademiker, immer mehr und immer ausschließlicher. Einige hundert
Akademiker machen die große Politik der Welt. Einige tausend
Akademiker sitzen in den Parlamenten, arbeiten Verfassungen aus
und internationale Verträge und ratifizieren solche. Einige zehntausend
Akademiker schreiben die Leitartikel aller maßgeblichen Zeitungen

341



und erstellen die Radioprogramme. Und alle zusammen sind nicht
menschlich und wach und mutig genug, die Völker aus dem Unfug der
Kriege herauszuführen? Die Einsichten durch Generationen erarbeiteter

historischer, juristischer und wirtschaftlicher Studien sind nicht
imstande, zu verhindern, daß jetzt noch nach den veralteten
Prinzipien absolutistischer Exzellenzen und aufgeblähter Nationalismen
das Schicksal der Völker mit deren Blut geregelt wird. Halbgebildete
Diktatoren pflegen wohl die Wissenschaft mit Wünschelruten nach
den Quellen der Wahrheit auszuschicken. Wie sollen wir jedoch
verstehen, daß gerade diejenigen, die in voller Freiheit an den Quellen
der Völker-, Staats- und Geschichtskunde zu schöpfen erzogen wurden,
so wenig vermögen, wenn es gilt, daraus gültige Lehren zu entnehmen
und in die Tat umzusetzen? Für die Ausnutzung naturwissenschaftlicher

und technischer Ergebnisse stellen die Staaten gewaltige
Menschen- und Finanzkräfte ein; aber die wenigen offensichtlichen
Grunderfahrungen der Geisteswissenschaften liegen unterdessen so brach, als

wären sie überhaupt noch nicht getan. Jede Truppenparade zeigt nur
die Rückständigkeit europäischer Diplomatie und offenbart den
krassen Widerspruch zwischen unserer wissenschaftlichen Erkenntnis
und unserem staatlichen Handeln. Europa leistet sich dauernd das

Paradox, seine Völker anders zu führen, als die Vernunft empfiehlt,
der es in den Wissenschaften so vertrauensvoll huldigt.

Die Kluft zwischen Einsicht und Handeln ist so gewaltig, daß das

Drama der europäischen Kultur darüber zur Tragödie zu werden
droht, wenn wir uns nicht auf die Gründe und die Möglichkeiten einer
Abhilfe besinnen. Der wichtigste Beitrag, den die Wissenschaft dazu
leisten kann, ist vielleicht der Abbau des Mythus, den Europa seit
bald zweihundert Jahren um sie ausgebildet hat. Er entstand in der
begreiflichen Begeisterung über die ersten großen Entdeckungen der

neueren Zeit und bedeutet bewundernden Dank für die Hilfe, welche
die Geisteswissenschaften boten im Kampf um die Menschenrechte,
und für die blendenden Vorteile, die aus Naturwissenschaft und
Technik zu gewinnen waren. Die götzenstürmende Macht wurde
selbst zum Idol erhoben, um so schwärmerischer, je größer die Stille
war nach dem dröhnenden Sturz der alten Götter. Das zugehörige
neue Dogma, in größter Vereinfachung formuliert, nahm die
verführerische Gleichung an: «Das Wahre ist das Gute und das Gute das
Schöne.» Womit man die Wissenschaft mit dem unbegrenzten
Vertrauen und der maßlosen Erwartung belastete, daß sie alle Probleme
des Lebens lösen werde, während sie selber ihre Erkenntnisgrundlagen
immer kritischer prüfte und längst eingesehen hatte, daß sie in allen

Grundfragen des Lebens sehr bescheiden von Hypothese zu Hypothese

schreiten muß. Das hinderte nicht, enthusiastisch jegliches For-

342



sehen heiligzusprechen und die Forschenden gleichzeitig ehrfurchtsvoll
jeder anderen Verpflichtung zu entheben. Wissenschaftliche
Verhaltungsweise ist an sich Schau. Sie verlangt Abwendung von den
Geschäften des Alltags, Absonderung von den Werktätigen. Sie will
die Stille der ungestörten Beobachtung in der Natur oder in den
Laboratorien und Bibliotheken. Diese Loslösung von den praktischen
Verpflichtungen der Gegenwart wird noch gefördert durch die wachsende

Spezialisierung der Forschung, deren Einzelprobleme sich der
Einsicht des Laien bereits entziehen. Das so sehr, daß viele Akademiker

überhaupt keine Neigung mehr empfinden, die Probleme außerhalb

ihres Forschungsgegenstandes noch zu bedenken und, unter der
ehrlichen Begründung der Unzuständigkeit, auf Mitsprache völlig
verzichten. Das Objekt ist die Mitte ihres Daseins geworden, dem sie
alles unterordnen, und der Mythus der Wissenschaft hat nun jegliche
Entfernung und Abkehr und Gleichgültigkeit gegenüber dem
politischen und sozialen Geschehen noch geadelt. Ernsthafteste Forscher,
geniale Erfinder, emsige Spezialisten, kindliche Probier, menschenscheue

Sammler und jede Art weltflüchtiger Problemjäger wurden
insgesamt zu Priestern des neuen Idols erklärt und ihr Tun als

sittlich wertvolle Tätigkeit im Dienste der Wahrheit anerkannt.
Wobei einige wenige edle Vorbilder historischen Forschermuts dazu
dienten, deren Heroismus zu verallgemeinern und auf die
gegenwärtige Forschung zu übertragen, obschon diese längst vom Staat
sanktioniert ist und zu ihrer Ausübung gar keines Fleroismus mehr
bedarf. Was immer nun sich Forschung nennt, gilt als verdienstvoll,
gleichgültig, an welchem Gegenstand es geschieht und mit welchem

Erfolg: die Probleme der reinen Erkenntnis sind wichtiger als ihre
praktische Anwendung im Alltag, und es gilt als ausgemachte
Tatsache, daß der Wissenschaftler um so tüchtiger ist, je mehr er sich auf
dem Tun reiner Schau über dem Gewimmel der Werktätigen aufhält.
Der Wissenschaftler selber kann eine so kultische Stellung nur
begrüßen; denn sie verlangt von ihm einzig, was seiner Neigung
entspricht: von Problem zu Problem fortschreiten, gleichgültig, was
angewandte Wissenschaft und Staat daraus machen. Der Augenblick,
wo der Staat der Wissenschaft die volle Freiheit zusprach, ist denn
auch genau der Augenblick, von dem an die Flucht der Gelehrten aus

der sozialen Mitverantwortung beginnt und sie, materiell genährt und

gehalten vom Staat, sich innerlich von ihm loslösen. Nur hat sich

inzwischen erwiesen, daß jene dogmatische Grundgleichung höchst

romantisch ist und daß Wahrheit wohl erfaßt sein will mit dem

Verstand; aber Güte bedarf des Handelns, und Schönheit meint
Genuß. Ohne Zweifel drei Verhaltensweisen, die nicht in der gleichen
Ebene liegen und der Vermutung Raum geben, daß bloßes Forschen

343



an sich noch keine sittliche Tat ist, sondern dies erst wird durch die
persönliche Umsetzung der gewonnenen Einsicht. Weshalb es

einleitend als geistiger Trieb dargestellt wurde.

Mit dieser Ansicht fällt weder die Wissenschaft noch die Moral,
aber der Mythus selbstverständlicher Sittlichkeit reiner Forschung.
Keine übermenschliche Instanz rechtfertigt mehr die klösterliche
Abgeschiedenheit des Akademikers, sondern er sieht sich wieder ganz
persönlich vor die Gewissensfrage gestellt, ob der Gegenstand seiner

Forschung und der daraus mögliche Erkenntnisgewinn wirklich derart
wertvoll sind, daß er seine Kräfte der Gemeinschaft entziehen darf.
Er ist nicht mehr kollektiv freigesprochen von der Beteiligung am
bürgerlichen Leben. Anders ausgedrückt: Die Wissenschaft kehrt
wieder zurück aus der Wanderung in die uferlose Vielheit der
Erscheinungen und orientiert sich neu nach der alten und einzig
möglichen Mitte alles Forschens: dem Menschen, der allein Rechtfertigung
und Träger und Nutznießer der Wahrheit sein kann. Der Akademiker
macht sich wieder frei von der Faszinierung und Dämonie des Einzelobjekts

und wendet sich wiederum der Ganzheit des Lebens zu. Und
wenn dem Akademiker Wissenschaft tatsächlich mehr bedeutet als

ungestörten Egoismus des Forschens oder des Verdienens oder der
dilettantischen Liebhaberei, so wird gerade er sich auch dafür
einsetzen, daß der Staat sie zu würdigeren Zwecken gebraucht als zur
bloßen Machtpolitik. Das, indem er hilft, den besseren Staat zu
verwirklichen. Die Wissenschaft ist geduldig und arbeitet auf lange Sicht.
Aber die Völker können nicht warten. Sie möchten leben, auch wenn
der Schlüssel zur Wahrheit noch nicht gefunden ist. Sie wollen jetzt
schon und endlich herausgeführt werden aus dem Widersinn rassischer

Sentimente, übersteigerter Patriotismen, mißachteter Minoritäten, hin
und her gehetzter Staatenloser und in Lokomotiven verheizter Ernten.
Das zu leisten, sollte unserem hochentwickelten Verstand möglich sein,

wenn wir nur den Mut dafür finden. Gewiß ist es klug, vorläufig von
allen Friedensorganisationen der Großmächte skeptisch zu denken;
aber nichts hindert, an der Einigung Europas mitzuwirken mit der

gleichen Ueberzeugungskraft und dem gleichen Mittel, durch welche

griechischer Geist, christliche Nächstenliebe und abendländische
Wissenschaft Europas Vergangenheit so groß machten: Durch die Macht
des vernünftigen Wortes, das von Mensch zu Mensch geht, ausstrahlt
vom Einzelnen zum Nächsten und zu vielen und auch an den Grenzen
nicht anhält. Und wer soll die neuesten Mythen bekämpfen von der
befreienden Technik und vom alleinseligmachenden Staat, wenn nicht
jene, die nach ihrer Bildung befähigt sind, Ursprung und Methoden
solcher Verheißungen zu durchschauen? Aber dazu bedarf es einer

344



Lebensbejahung, die sich nicht mit reiner Schau begnügt, sondern zum
Handeln schreitet.

Es sei hier gerne angefügt, daß unsere schweizerische Staatsform
die Kluft zwischen Forschung und Macht, Akademiker und Staat,
glücklich mildert und einigermaßen das verhindert, was unglücklichere
Nationen bereits mit harten Worten als Verrat der Wissenschaft
am Volk bezeichnet haben.

In der Besinnung auf den Menschen liegt überdies das einzige Ziel,
mit dem Europa noch einmal — vielleicht! — die Möglichkeit hat,
die Führung der Weltkultur zu übernehmen.

345


	Forschung und Macht

