
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 6

Artikel: Die christliche Verkündigung im heutigen Europa

Autor: Barth, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE CHRISTLICHE VERKÜNDIGUNG

IM HEUTIGEN EUROPA

VON KARL BARTH '

Europa ist der Lebensbereich, in welchem wir alle, Deutsche und
Schweizer, Franzosen und Engländer, Schweden und Italiener,
beieinander sind und zusammengehören als eine durch eine lange, inhaltsreiche

Geschichte verbundene Gemeinschaft und Familie. In der
heutigen Situation scheinen viele Zeichen darauf hinzuweisen, daß Europa
seine einstige politische und kulturelle und glaubensmäßige Zentralstellung

in der Welt verloren hat. Das braucht nicht das Ende der
Welt zu sein; wohl aber scheint das Ende der Welt da zu sein, welche

von unserem Europa her regiert und bestimmt war, das Ende der
Glanzzeit des europäischen Menschen.

Europa war einmal das Römische Reich — das Heilige Römische
Reich Deutscher Nation, wie dann sein wichtigster Teil lange Zeit
geheißen hat — begründet durch die Antike und das Christentum, eine

große, lebenskräftige, leuchtende Einheit der Politik, der Kultur und
des Glaubens. Seine Form begann freilich schon früh zu zerfallen; aber
noch im Besitz dieses Erbes bekam Europa Weltbedeutung, durfte der
europäische Mensch jahrhundertelang in der Vorstellung leben (die
doch die Kraft einer Realität hatte!), daß Macht und Recht, Wissenschaft

und Bildung, Religion und Sitte notwendig das seien, was wir
in Europa so nennen, die großen Geister der Menschheit natürlich die,
die wir für solche halten und als solche verehren, Geist und Gestalt
das, was wir darunter verstehen.

Diese Vorstellung scheint heute ihre Kraft verloren zu haben. Sie

begann sie wohl heimlich schon lange zu verlieren. Aber in unseren
Tagen — nach dem, was in den zwei großen Weltkriegen, welche beide
in der Mitte Europas ihren Ausgang nahmen, um dann auch wieder
zu diesem ihrem Ursprung zurückzukehren —, in diesen unseren
Tagen hat, so scheint es, Europa aufgehört zu sein, was es einst ge-

1 Das Folgende ist die Wiedergabe eines Vortrages, den ich im vergangenen
Sommer in Düsseldorf, Köln, Bonn und einigen andern deutschen Städten
gehalten habe.

323



wesen ist. Der große deutsche Irrtum und der ihm folgende furchtbare

deutsche Ruin scheinen auch den Anspruch des ganzen alten
Europa widerlegt zu haben; es scheinen der Glanz und das Dominieren

dieses unseres ganzen Lebensbereichs über alle anderen dahin
zu sein. Ein anderer, ein nicht europäischer, ein vom europäischen
entweder schon in seinem Ursprung verschiedener oder längst von
ihm emanzipierter Geist und Lebenswille scheint nun in der Welt
bestimmend zu werden, und Europa und der europäische Mensch
scheinen nun umgekehrt unter seinen Einfluß und seine Macht
gekommen zu sein. «Europa braucht Ruhe» hat man einst gesungen,
und das scheint heute zu bedeuten: es braucht Ruhe, um sich in der
Stellung und Rolle einer abgesetzten und mehr oder weniger zur
Magd oder gar zur Bettlerin gewordenen Königin zurechtzufinden.
Diese Tatsache ist wohl die große geheime Wunde, die alle anderen
Nöte, an denen wir heute leiden, so schmerzhaft macht.

Was ist geschehen in diesen unseren Tagen, um diese große
Veränderung herbeizuführen? Man kann es mit ganz kurzen Worten
sagen: Es geschah auf dem Höhepunkt der europäischen Entwicklung,
es geschah hier in der Mitte, hier im Herzen Europas, daß eine Revolution

sondergleichen sich erhob — die Revolution des Nihilismus hat
man sie genannt; aber sie war doch auch die Revolution der Barbarei,
sie war doch auch einfach die Revolution der Mittelmäßigkeit, sie

war in ihrem, christlich betrachtet, bedenklichsten Aspekt unter dem

Namen des Antisemitismus die Revolution gegen Israel und damit
gegen das Geheimnis der Fleischwerdung des göttlichen Wortes. Sie

war jedenfalls die Schilderhebung, der Aufruhr gegen alles, was in
Europa bis dahin Recht und Ordnung und Glaube geheißen, gegen
alles das, was die europäische Lebensgemeinschaft in der Welt groß
und führend gemacht hatte.

Es hat nicht gefehlt an Widerstand gegen dieses Unternehmen. Er
war in ganz Europa, er war auch in Deutschland selber auf dem Plan,
und wir haben Anlaß, ehrfurchtsvoll und dankbar an die noch lebenden

und an die dahingegangenen Kämpfer und Opfer dieses Widerstandes

zu denken, auch und vor allem an alle die Namenlosen, die
bewußt oder unbewußt für die Sache des alten Europa gelitten haben
und gestorben sind: in den Konzentrationslagern Deutschlands und in
den Widerstandsbewegungen draußen in Frankreich, in Holland, in
Norwegen und anderwärts. Wir denken mit Respekt daran, wie
England im Jahre 1940 die Stunde seiner fast tödlichen Gefahr
durchgestanden hat, und ich denke in aller Bescheidenheit auch gerne daran,
wie wir Schweizer in diesen Jahren im Bewußtsein einer nötigen
und insofern guten Sache unsere Grenzen gehütet haben. Es war
richtig und es war notwendig, daß dieser Widerstand gegen jene

324



Revolution auf den Plan trat. Es war vielleicht das letzte Aufgebot
des alten und echten Europa, das da stattgefunden hat.

Aber es gibt in der Geschichte unwiderrufliche Dinge: Geschehnisse,
die nicht wieder gutzumachen sind. Vielleicht gehört zu diesen
unwiderruflichen und nichtwiedergutzumachenden Dingen dies, daß es

hier, in der Mitte, im Herzen Europas, hier im Lande Meister Eckharts
und Luthers, Kants, Goethes und Beethovens, nun einmal geschehen

ist, daß Millionen von Händen sich zum Gruß erhoben haben vor
einem Manne, der nun doch nichts anderes als die verkörperte Verneinung

allen Rechtes, allen Glaubens und aller Kultur gewesen ist. Ich

will von alledem nicht reden, was dem — leider freiwilligen, leider

von Herzen kommenden, leider begeisterten — Grüßen dieses Mannes
dann gefolgt ist. Der europäische Widerstand war vielleicht zu spät
gekommen, und er war vielleicht doch zu schwach, um noch wirklich
etwas zu bedeuten. Der große Irrtum brach auf und durfte sich

ausrasen. Wir vergessen nicht, daß an der Olympiade 1936 alle Nationen
ihre Fahnen um die Fahne des Hakenkreuzes versammelt haben. Wir
vergessen nicht, daß 1938, in den Tagen von München, als das Uebel
zum erstenmal über die Grenzen Deutschlands hinauszugreifen
begann, auch die Glocken der christlichen Kirchen in ganz Europa
geläutet haben, als ob dort nicht endgültig das kommende Unheil und
für Millionen und Abermillionen der Tod beschlossen und besiegelt
worden wäre. Und wir vergessen auch nicht, daß es dann in allen Ländern

Quislinge, Verräter, Kollaborationisten, Sympathisierende und
Schwachmütige gegeben hat: es gab solche auch in meinem schweizerischen

Vaterland. Das alles waren Anzeichen dafür, daß der große
deutsche Irrtum zutiefst ein europäischer Irrtum gewesen ist. Und nun
kann es sein, daß mit dem großen deutschen Irrtum nicht nur Deutschland,

sondern Europa sein gutes Gewissen und damit seine
Glaubwürdigkeit und damit seine Stellung und Bedeutung in der Welt für
immer verloren hat. Es kann sein, daß die deutschen Ruinen nicht

nur das Ende des ganzen bisherigen Deutschland, sondern auch das
Ende einer ganzen bisher laufenden, der europäischen Geschichtsepoche

anzeigen.
Der Widerstand hat freilich zuletzt gesiegt. Es war und es ist recht

so, und der müßte unvernünftig sein, der wünschen könnte, es möchte
anders gegangen sein. Aber er siegte leider letztlich und entscheidend
mit anderen als europäischen Kräften. Europa befreite sich nicht
selbst, sondern es wurde befreit. Welche Schande, hat neulich jemand
geschrieben, daß sie zu Lande und zu Wasser Tausende von
Kilometern weit herkommen mußten, um die Deutschen von gewissen
Deutschen, Europa von gewissen Europäern zu befreien! Eben damit
wurde Europa nämlich entmündigt und blickt nun sorgenvoll oder

3 2 5



auch hoffnungsvoll nach dem Osten und nach dem Westen mit der
Frage, was wohl seine Befreier — sie selber bedrückt genug von ihren
Gegensätzen unter sich und von so mancher andern Verlegenheit —
zu seinen Gunsten oder Ungunsten verfügen möchten. Wo ist die

europäische Initiative, die europäische Führung hingekommen? Wir
sind ein Bereich geworden, über den heute entscheidend von außen
bestimmt wird.

Müssen und werden wir uns nun von Amerika her erneuern lassen?

Stellen wir uns vor, es hätte am Ende des 15. Jahrhunderts, als

Amerika entdeckt wurde, jemand diese Frage gestellt! Sie ist heute
eine sehr ernste Frage geworden. Denn daran kann kein Zweifel sein,
daß wir heute Anlaß haben, Amerika um seine Machtmittel und seine

ungebrochene Vitalität zu beneiden, daß wir Amerikas Geld und seine

Technik brauchen und geistig und wirtschaftlich in seiner Kraftzone
stehen. Wird das bedeuten, daß von nun an amerikanische Demokratie,

amerikanische Wirtschaft, Psychologie und Soziologie,
amerikanische Moral und amerikanisches Christentum auch für uns
maßgebend sein werden? Und wenn uns das aus allerlei Gründen nicht
wünschenswert erscheinen sollte, so erhebt sich sehr ernstlich die Frage,
ob wir zu einer echten und damit fruchtbaren Auseinandersetzung mit
diesem mächtigen Westen überhaupt noch fähig sind? Oder wollen wir
uns damit trösten, daß die Amerikaner selber bis heute in Europa so
selbstbewußt und interessiert und missionarisch, wie man es erwarten
konnte, gar nicht aufgetreten sind? Aber wie, wenn sie und wir nun
gar nicht mehr gefragt wären? Wie, wenn das vielleicht so oder so

einfach unser Schicksal und unsere Zukunft sein sollte: ein
amerikanisiertes Europa?

Oder werden wir uns nun von Rußland aus erneuern lassen müssen?
Auch das eine merkwürdige Frage, wenn sie etwa noch im Jahre 1905

gestellt worden wäre! Heute ist auch sie sehr ernst geworden. Rußland
heißt heute wesentlich: Kommunismus, und Kommunismus bedeutet
jedenfalls, wie man sich auch zu der Sache stelle, radikale Lösung der
sozialen Frage, die wir in Europa auf die lange Bank geschoben
haben. Eine letzte Warnung vielleicht, der gegenüber dann höchste

Aufmerksamkeit mehr am Platze sein dürfte als ein voreiliges Alarmrufen,

zu dem wir Europäer in dieser Sache eigentlich ein besseres

Gewissen haben müßten. Aber ist da auch eine Hoffnung? Offenbar
nur dann, wenn Europa noch die Kraft hat, jene Warnung
aufzunehmen und also sein Versäumnis in einer eigenen und europäischen
Gestalt des Sozialismus nachzuholen. Ob wir dazu noch den nötigen
Enthusiasmus, die nötige Entsagung und auch die nötige Härte
aufbringen werden? Und nun bedeutet Rußland ja nicht nur
Kommunismus, sondern auch ganz einfach 'die nun sichtbar und wirksam

326



zurückschlagende Welle des durch den deutschen Drang nach Osten
seit bald einem Jahrtausend zurückgedrängten Slawentums. Es war
das Werk eines verhängnisvollen Mutwillens, durch das im Juni 1941

gerade diese Schleuse geöffnet worden ist! Aber das ist nun geschehen,
und auch das ist nun nicht mehr rückgängig zu machen. Das heutige
Rußland ist aber darüber hinaus auch einfach die neue Gestalt des

zaristischen Imperialismus, ist vielleicht letztlich auch ganz einfach der
kommende Aufbruch Asiens. Sind wir vielleicht auch hier gar nicht
gefragt, ob uns die Sache gefällt oder nicht, und bleibt uns vielleicht

nur die letzte kleine Frage möglich: ob wir wenigstens dazu noch die

Kraft haben, wenigstens einen Rest abendländischen Geistes inmitten
dieses Ansturms zu schützen und zu bewahren?

Ich fasse zusammen: Europa ist heute zwischen zwei Mühlsteine

geraten. Es ist zum Lebensbereich einer vom Westen wie vom Osten
her ernstlich bedrohten Menschheit geworden. Sollten wir vielleicht
unser Erbe wirklich — und das zuletzt in einem Salto mortale
ohnegleichen vertan und verschleudert haben wie der verlorene Sohn, so
daß wir uns nun nicht wundern dürften, uns auf einmal in der Fremde
zu befinden? Müssen wir nun wirklich damit büßen, daß wir in
unserem eigenen Hause nicht mehr wir selber sein dürfen, sondern
von Anderen, ganz Anderen in unserem Dasein und Sosein bestimmt
werden? Ich stelle in Rechnung, daß England und die skandinavischen
Länder vielleicht noch gesund und stark genug sind, sich aus dieser

Entwicklung herauszuhalten. Und ich stelle auch in Rechnung, daß

man sich bei uns in der Schweiz keineswegs kampflos mit dieser
Entwicklung abfinden, sondern ihr an Gegenwirkungen das Menschenmögliche

entgegensetzen wird. Aber diese möglichen und sogar
wahrscheinlichen Ausnahmen werden dann doch nur die Regel bestätigen.
«Untergang des Abendlandes», so lautete der Titel eines nach dem
Ende des ersten Weltkrieges vielgelesenen Buches. «Untergang?» Man
sollte dieses große Wort vielleicht nicht zu schnell in den Mund
nehmen. Daß so etwas wie ein Niedergang Europas vorläufig
unaufhaltsam im Gange ist, das werden wir doch nicht leugnen können.

Und nun gibt es inmitten dieses niedergehenden Europas christliche
Kirchen mit der Aufgabe christlicher Verkündigung. Ich möchte,
indem ich auf diese Sache zu reden komme, zunächst ganz einfach,

sozusagen von außen, auf gewisse historische Tatsachen hinweisen, in
welchen das Leben der christlichen Kirche im heutigen Europa sich

darstellt. Wenn ich recht sehe, so geht es wesentlich um vier Punkte,
die hier zu beachten sind.

1. Man muß und darf feststellen: noch existieren die christlichen
Kirchen auch in diesem heutigen Europa. Sie haben — das versteht

327



sich nicht von selber, aber es ist wahr — den großen Irrtum, den

großen Ruin, sie haben den Niedergang Europas bis heute überstanden

trotz der Bedrohung, trotz der Bedrückung, ja Verfolgung, der gerade
sie dabei an vielen Orten unterworfen waren. Sie haben das alles

überstanden, und man darf sagen: besser überstanden als manche
andere Institution unseres europäischen Lebens. Man kann hinzufügen,

daß die Kirche heute an vielen Orten ganz deutlich in höherem
Ansehen steht als vor dem Beginn dieser großen Katastrophe. Man
darf daraus den Schluß ziehen: der Auftrag der christlichen Kirche
scheint ihr auch inmitten der europäischen Menschheit von heute
erhalten zu sein. Und es scheint das Angebot, das der europäischen
Menschheit durch die Existenz der christlichen Kirche seit so viel
hundert Jahren gemacht ist, auch über den heute sichtbaren Wendepunkt

hinaus immer noch offen zu sein.

2. Es ist offenkundig so, daß die christlichen Kirchen hier in
Deutschland und in anderen Ländern im ganzen und in der Regel zu
den Elementen jenes rechten und notwendigen Widerstandes gegen
die große revolutionäre Gefahr gehört haben. Sie gehörten mindestens

zu den Elementen, welche dieser Drohung gegenüber mehr oder
weniger beharrt haben. Es kann keine Frage sein, daß das, was heute
noch in Europa an Sinn für Recht und Kultur lebendig ist, letztlich
in dem durch die Kirche vertretenen, die europäische Menschheit
direkt und indirekt noch immer mitbestimmenden christlichen Glauben
begründet ist. Und es kann vor allem keine Frage sein, daß unzählige
einzelne Menschen in diesen Jahren dank der Existenz und der
Wirksamkeit der Kirche die Möglichkeit hatten, durch das Dunkel des

Saeculums als gerettete und bewahrte oder doch getröstete Menschen
hindurchzugehen: als solche, denen ein Licht auf ihrem Wege in dieser
Zeit nicht einfach gefehlt hat. Das ist wahr und es ist auch wahr, daß
die Kirchen gerade in diesen hinter uns liegenden Jahren der
Katastrophe und des Niedergangs merkwürdigerweise zu einem ganz
neuen Selbstbewußtsein im Blick auf ihren Auftrag und ihre Aufgabe
erwacht sind. Es ist darüber hinaus auch das wahr, daß es in diesen

Jahren vielfach zu einer vorher so nicht verwirklichten Begegnung
und Berührung zwischen den verschiedenen Kirchen auch in deren
einander entgegengesetzten Gestalten gekommen ist.

3. Indem das alles zuzugeben ist, muß aber ebenso klar gesehen und

gesagt werden: Es hat das christliche Rom, wo nach katholischer Lehre
der Stellvertreter Christi und Nachfolger Petri sein unfehlbares Wort
zu sprechen hat, es hat die Existenz Wittenbergs, das einst der
Ausgangspunkt der reinen Lehre Luthers und seiner Reformation gewesen
ist, es hat die Existenz des alten calvinischen Genf und es hat die des

neuen Genf der ökumenischen Bewegung den Irrtum, den Ruin und

32 8



den Niedergang Europas bis jetzt nicht aufzuhalten vermocht. Es war
bis jetzt nicht so, daß von diesen christlichen Kirchen — sagen wir in
paritätischer Gerechtigkeit von irgendeiner dieser Kirchen — zur
rechten Zeit ein prophetisches, ein führendes, ein wegweisendes, ein

zur Ordnung rufendes Wort ausgegangen und gehört worden wäre.
Fromme Worte, kluge Worte, ja! Aber kein solches Wort auf jeden
Fall, das wirksam gewesen wäre, das die Kraft gehabt hätte, das

Unheil aufzuhalten. Wir stellen einfach fest: Das haben die christlichen

Kirchen nicht geleistet, das hat ihre Existenz nicht bedeutet.
Es war bis jetzt kein großes, wirklich erhellendes Licht, das von ihnen
her in die Welt des niedergehenden Europas hineingeleuchtet hätte.

4. Bei aller furchtbaren Bedrängnis der Menschheit unserer Zeit,
in der Dinge geschehen sind, die nur mit dem, was in der Offenbarung
des Johannes als die letzten Plagen geschildert wird, zu vergleichen
sind, ist es in Europa doch nicht zu einer irgendwie bemerkenswerten
christlichen Erweckung gekommen, zu keiner irgendwie sichtbaren

Bekehrung der so schwer getroffenen und geschlagenen europäischen
Menschheit. Die Schläge kamen, die Bomben fielen, die Gerichte
entluden sich in ihrer ganzen Furchtbarkeit, und die Menschen duckten
sich, richteten sich wieder auf und gingen ihren Weg weiter, wie sie

ihn vorher gegangen waren. Ich rede nicht nur von der unchristlich,
ich rede auch und zuerst von der christlich gesinnten Menschheit.
Denn auch in den christlichen Kirchen, in den christlichen Kreisen sind
diejenigen unter Theologen und Nicht-Theologen zahlreicher, denen

an Restauration viel mehr gelegen ist als etwa an einer neuen
Reformation des christlichen Wesens — zahlreicher die Anhänger und
Verkündiger einer zu allen Zeiten gleidi billig zu habenden neutralen
Christlichkeit als die, die dem bittern Ernst der Zeit standhalten
möchten, weil sie den Ruf gehört haben und selber laut ausschreien
möchten: daß jetzt in der Leitung, der Predigt, dem Unterricht, der
Seelsorge, der Theologie der Kirche vom Abc des Glaubens, der Liebe
und der Hoffnung her ein Neues werden und gepflügt werden müßte.
Nein, der Schrei nach Umkehr und Neuaufbau ist auch für das

christliche Leben im heutigen Europa von ferne nicht bezeichnend.
Wie sollte er da in der Welt mächtig sein können? Dürfen sich die
Christen wundern, daß materielle und technische Interessen außerhalb
der Mauern der Kirche mehr als je die Menschen beherrschen, daß
das Wort: «Wes Brot ich ess', des Lied ich sing'!» für den äußeren
Zustand des armen Durchschnittsmenschen bezeichnender ist als je
zuvor? Wir müssen in aller Ruhe feststellen: Katastrophen, Unheil
und Not, wie sie über uns hereingebrochen sind, haben offenbar in sich

und als solche keine erleuchtende und keine bekehrende Wirkung. Sie
haben an sich und als solche nicht die Kraft, die Kirchen zu erwecken

329



und lebendig, und auch nicht die Kraft, die Welt für ihre Botschaft
offen zu machen. Katastrophen bringen das nicht fertig. Sie werden
es auch in Zukunft nicht tun, und wenn sie noch zehnmal und
hundertmal gewaltiger über uns hereinbrechen würden. Das Wort
«Not lehrt beten» steht nun einmal nicht in der Heiligen Schrift, und
es ist auch sonst nicht wahr. Not kann auch fluchen lehren und stumpf
machen. Der Mensch ist ein zähes Wesen, widerspenstig und
unbelehrbar von Grund aus, und wenn wir das sagen, so wollen wir
gerade als Christen nicht in erster Linie an die Weltkinder, an die

sogenannten säkularen Menschen denken, sondern an das zäheste aller
menschlichen Wesen, und dieses ist gerade der fromme, der kirchliche
Mensch.

So — wir haben beide Seiten der Sache gewissenhaft zu sehen und
zu erwägen versucht —, so steht es mit der christlichen Verkündigung
im heutigen Europa, wenn man sie historisch und also gewissermaßen
von außen betrachtet.

Aber nun soll uns die gleiche Sache, die christliche Verkündigung
im heutigen Europa, nun doch noch ein wenig anders als so beschäftigen.

Versuchen wir es jetzt, nicht als scharfsinnige und gerechte
Zuschauer, sondern als Christen über diese Sache nachzudenken!
Betrachten wir sie nun also nicht von außen, sondern von innen, nicht
historisch, sondern so, wie sie sich denen darstellen muß, welche an die
christliche Verkündigung glauben und welche sich dafür, daß sie

ausgerichtet, und zwar recht ausgerichtet wird, verantwortlich wissen.
Ich denke als evangelischer Christ und Theologe, wie es sich gehört,
in erster Linie an die Verkündigung meiner, der evangelischen Kirche.
Was erwartet sie, was ist von ihr erwartet im Lichte des Wortes
Gottes, von dem sie sagt, daß es ihre Quelle und ihr Gegenstand ist?

Treten wir von daher noch einmal an die Sache heran, dann werden
wir eines ohne weiteres mit voller Klarheit sehen und feststellen
müssen: daß die christliche Verkündigung sich heute nicht mehr darauf
verlassen kann und darf, wie bisher umgeben und getragen zu sein

von der Herrlichkeit und dem Pathos der Kultur und der Politik
eines aufsteigenden und herrschenden Europas. Ihre Zukunft wird
sich nun in einem bescheiden, ja kümmerlich gewordenen Raum
abspielen müssen: in einem Raum, in welchem sie auf viele, viele
wichtige und nützliche Anknüpfungspunkte, auf die sie sich bisher
verlassen durfte, zu verzichten haben wird. Die Kirche wird es wieder
lernen müssen, ihrem Herrn wie Petrus nicht auf einem gebahnten,
mit Stufen und schönem Geländer versehenen Pfad, sondern auf den
Wellen entgegenzugehen. Sie muß es wieder lernen, über der Untiefe
zu leben, wie sie es einst in ihren Anfängen mußte und getan hat. Sie

330



muß es wieder lernen, ihren Auftrag dennoch auszurichten: allein in
der Stoß- und Anziehungskraft ihres eigenen Anfangs und ihres
eigenen Zieles.

Das bedeutet, daß sie sich nicht wird aufhalten lassen können durch
die Frage, ob und inwiefern der heutige europäische Mensch mit seinen
besonderen Befürchtungen und Hoffnungen ihr entgegenkommen, ihr
sein Interesse, seine Gunst, sein Wohlgefallen wohl zuwenden werde.
Sie hätte sich das wohl immer verboten sein lassen müssen. Und
gerade wenn sie den heutigen europäischen Menschen richtig sieht und
versteht, wird sie es nun wirklich unterlassen, weiterhin um sein

Interesse zu werben und zu betteln. Oder ist es nicht so, daß dieser

heutige europäische Mensch hier in Deutschland, aber auch anderswo
aller der Worte müde, gänzlich müde geworden ist, denen er es

anspürt, daß sie ihm nach dem Munde geredet sind, daß sie ja doch

nur wiederholen, was er sich auch selber sagen könnte, daß sie

bestimmt und abhängig sind von seinen eigenen jeweils herrschenden

Meinungen und von seinem eigenen jeweils herrschenden Willen? Was
er braucht und was er im Grunde auch sucht, ist ein Wort aus der
Höhe, so gewiß er selbst heute in der Tiefe lebt. Die christliche
Verkündigung im heutigen Europa muß also sein und wieder werden ein
freies, ein unabhängiges Wort — unabhängig von allen herrschenden

Winden, unabhängig von der Frage: Revolution oder Tradition?
Optimismus oder Pessimismus? Westen oder Osten? Die christliche
Verkündigung kann ein solches freies Wort darum sprechen, weil
ihr Anfang und Ausgangspunkt Gottes freie Gnade ist, welche jeder
Mensch — und jeder Mensch in jeder denkbaren und möglichen
Situation — nötig hat als das Einzige, was ihm helfen kann, welche
ihm aber auch in jeder denkbaren Situation, indem er sie ganz und gar
nicht verdient hat, tatsächlich zugewendet ist. Die christliche
Verkündigung sei Verkündigung von diesem Anfang und Ausgangspunkt
her. Sie rede von Gottes freier Gnade für das Volk der Sünder und
Elenden, deren Gott dennoch gedacht hat und gedenken will; dann ist
sie auch die rechte Verkündigung für das Europa der heutigen Zeit.

Damit steht nun im Zusammenhang dies, daß die christliche
Verkündigung sich auf alle Fälle nicht verwickeln lassen darf in die Frage,
ob der künftige Weg Europas uns irgend einmal wieder aufwärts
führen wird oder ob es noch weiter abwärts mit uns gehen muß.
Gerade wenn sie den europäischen Menschen von heute wirklich
erreichen, ihm wirklich helfen will, dann wird sie bedenken müssen,
daß dieser Mensch nun so viel wunderbare Verheißungen und auf
der anderen Seite so viel schreckliche Drohungen gehört hat, daß er
für die einen wie für die anderen von Herzen stumpf geworden ist.
Die christliche Verkündigung hat hier weder zu verheißen noch zu

3 3



drohen. Sie ist Verkündigung eines ewigen Wortes und eben als solche
das rechte Wort für jede Zeit, für die Menschen der aufsteigenden und
der niedergehenden Geschichtsepochen. Die Hoffnung auf eine Wiedergeburt

— auch die Hoffnung auf eine christliche Wiedergeburt
Deutschlands und des Abendlandes ist eine schöne, aber doch nur eine
menschliche Hoffnung, die zu verkündigen die christliche Kirche
keinen Auftrag hat. Und so ist die Furcht vor dem endgültigen
europäischen Zerfall zwar eine heute sehr naheliegende, aber doch nur
eine menschliche Furcht, der Raum zu geben die christliche Verkündigung

nun eben auch keinen Auftrag hat. Ihr Ziel ist das Reich Gottes,
dessen Offenbarung wir über die Höhen hinweg, aber auch durch die
Tiefen hindurch entgegengehen dürfen, nachdem es verborgen in
unserer Mitte und in der Mitte aller Zeiten schon Ereignis geworden
ist: das Reich, das Friede, Freude und Freiheit unter allen Umständen
bedeutet für die Lebenden und für die Sterbenden. Es kann ja so sein,
daß unsere Zukunft vielleicht doch noch in einer jetzt nicht zu
erwartenden Form die irgendeiner Wiederherstellung sein wird. Es kann
aber auch sein, daß unsere Zukunft so aussieht, wie es dem Land, den
Menschen und der Kirche im alten Nordafrika, im alten Kleinasien
und Syrien ergangen ist, wo einst blühendes Leben, höchste Kultur
war und dann für viele Jahrhunderte nur noch Schafweide! Es kann
beides sein, und wir wissen nicht, welches von beiden unsere Zukunft
sein wird. Aber nicht das ist wichtig, sondern das andere: daß so oder
so am Ziel aller Ziele Gottes Reich offenbar werden, Gott recht
behalten und damit auch uns Menschen, den Lebenden und den
Sterbenden, unser Recht widerfahren wird. Die christliche Verkündigung
verkündige diese Zukunft! Sie tröste und ermahne die Menschen

damit, daß sie dieser Zukunft entgegengehen dürfen! Sie lehre der
Menschheit von heute mit ihrem bangen Fragen und angesichts ihrer
verhüllten Zukunft in neuer Dringlichkeit, aber auch in neuer Ruhe

zu beten: Dein Reich komme! Für die Anzeige dieses Zieles ist auch

heute, ist auch im heutigen Europa unter allen Umständen die rechte

Zeit.
Gottes Gnade und Gottes Reich und also der Anfang und das Ziel

der christlichen Verkündigung trägt aber einen Namen, den Namen
Jesus Christus. So kann sie auch im heutigen Europa nur in der
Verkündigung dieses Namens bestehen: in der Verkündigung der wahren
Gottheit dessen, der diesen Namen trägt und also seiner Herrschaft
im Himmel und auf Erden und in der Verkündigung seiner wahren
Menschheit, das heißt des Dienstes, in den er sich gestellt hat, und in
dem er der Allergeringste und Verachtetste geworden ist, uns zugute.
Die christliche Verkündigung verkündige seinen Tod als die in ihm
geschehene Zurechtbringung und Erlösung für alle Menschen und seine

332



Auferstehung als die Offenbarung und Inkraftsetzung dieser allen Menschen

zugedachten Zurechtbringung und Erlösung. Er, Jesus Christus,
ist selber die freie Gnade, ist selber das Reich Gottes. Er ist's, der da

war, der da ist und der da kommt. Er ist der Inhalt der christlichen
Verkündigung. Das heutige Europa wartet darauf, daß er ihm als die
alte befreiende Wahrheit in neuen Zungen angezeigt werde.

Wer an diese christliche Verkündigung glaubt und sich für sie

verantwortlich weiß — und wir wollen uns jetzt gegenseitig dabei be-

haften, daß eben dies unser Fall ist —, der läßt alle unnützen Fragen,
weil er bedrängt, bewegt und beschäftigt, aber auch beseligt ist durch

ganz bestimmte, nun wirklich ernsthafte Arbeits- und Lebensfragen,
die sich aus diesem ihrem Inhalt ergeben.

Ich formuliere die Arbeits- und Lebensfragen der christlichen
Verkündigung im heutigen Europa für diesmal folgendermaßen:

1. Die Frage der Erkenntnis. Ist es uns klar, daß es heute wie zu
allen Zeiten eine Schule gibt, in welcher wir alle, Große und Kleine,
Gelehrte und Ungelehrte, Jesum Christum und also die freie Gnade
und das Reich Gottes und also den Anfang und das Ziel der christlichen

Verkündigung zunächst einfach einmal kennenlernen dürfen?
Ich meine die Schule der Propheten und Apostel, die Schule der
Heiligen Schrift, die für die Kirche auch im neuen Europa, auch
inmitten von dessen Niedergang, die wichtigste, die entscheidende
Schule ist und bleiben muß. Ist es uns klar, daß wir in diese Schule

gehen und daß wir in ihr verharren dürfen, daß wir eingeladen sind,
für alle unsere Lebenstage diese Schule zu besuchen?

2. Die Frage des Glaubens. Ist es uns deutlich, daß die Verkündigung

Jesu Christi und also der freien Gnade und des Reiches Gottes
nicht die Angelegenheit einer unverbindlichen Erwägung und Mitteilung

sein kann, nicht die Sache eines Gefühlsausbruchs und nicht die
einer Meinungsäußerung, sondern daß es in dieser Verkündigung nur
um die Proklamation einer unmittelbaren und unerschütterlichen,
einer absoluten Gewißheit gehen kann? Um diese Gewißheit handelt
es sich, wenn wir vom Glauben reden. Ist es uns klar, daß diese

Gewißheit und also der Glaube, welcher allein der christlichen
Verkündigung Sinn und Kraft geben kann, eine Sache ist, die wir uns
in keiner Weise nehmen und selber verschaffen können, sondern die

uns von Gott immer wieder gegeben werden muß? Ist es uns also klar,
daß wir aufgerufen sind, immer wieder um diese Gewißheit, um den
Glauben zu bitten: heute, morgen, unser Leben lang?

3. Die Frage des Gehorsams. Steht es uns vor Augen, daß Jesus
Christus uns, jeden Christen, zu einer Entscheidung zwingt und auf
einen Weg stellt, auf welchem unser Glaube nicht verborgen bleiben,
nicht nur eine Herzens- und Privatsache, nicht mehr bloß eine Ange-

333



legenheit einer neutralen Gesinnung im stillen Kämmerlein sein kann,
sondern auf welchem es dazu kommen muß, daß wir mit unseren
Worten, mit unserer Tat, mit unserer Verhaltungsweise, mit unseren
eigenen Entscheidungen sichtbare Zeichen aufrichten: Zeichen unserer
Erkenntnis und unseres Bekenntnisses, Zeichen unserer Freude und
Dankbarkeit, Zeichen des Anfangs, von dem wir herkommen, und
Zeichen des Zieles, dem wir entgegengehen? Ist es uns klar, daß wir
als Christen in diesem konkreten Gehorsamsverhältnis stehen, zum
Sichtbarmachen solcher Zeichen verbunden sind?

4. Die Frage der Aufrichtigkeit. Sind wir uns darin einig, daß der
Gehorsam gegen Jesus Christus uns notwendig ganz nüchtern machen
muß? Und daß das heute bedeutet, daß er uns nötigt, unsere
Lebenssituation von heute, die Dinge, wie sie heute stehen, aber auch die
Verhältnisse und Ereignisse, die dazu führten, den ganzen Zusammenhang

von Schuld und Sühne, in welchem wir heute nun einmal stehen,
nüchtern, offen und ruhig und also unter Vermeidung aller intellektuellen

Ausweichkünste und Fluchtversuche anzuerkennen und uns
selbst endlich für verantwortlich zu halten? Sind wir uns darin einig,
daß wir uns nun einmal aller Ausreden — welche daran erkenntlich
sind, daß sie mit Jesus Christus als unserem Anfang und Ziel nichts
zu tun haben — enthalten und uns also frei machen lassen, nun
wirklich das zu denken, zu sagen und zu sein, was wir heute in
Wahrheit — nämlich in der Wahrheit Jesu Christi, in der Wahrheit
der freien Gnade und des Reiches Gottes — zu denken, zu sagen und

zu sein haben?
5. Die Frage der Liebe. Sind wir darüber belehrt, daß der

Gehorsam gegen Jesus Christus uns notwendig dazu führt, daß wir
unsere Mitmenschen — nicht nur die Gleichgesinnten, nicht nur die,
die uns als Mitchristen erkennbar sind, sondern unsere Mitmenschen
als solche, wie sie auch heißen und wer und was sie auch sein mögen
— vorbehaltlos zu Gott rechnen, das heißt, daß wir im Gehorsam

gegen Jesus Christus von jedem dieser erschrockenen, elenden, irrenden,
verkehrten und vielleicht wirklich gottlosen Menschenwesen rund um
uns her nicht zuerst das Böse denken dürfen, sondern, entsprechend
dem, was wir uns selbst zurechnen möchten, das Gute, und zwar nicht
irgendein, nicht sein menschlich Gutes, sondern das Gute, das darin
besteht, daß Jesus Christus für uns alle, auch für die, die draußen
sind, auch für die, die ihn nicht mehr oder noch nicht erkennen,
gestorben und auferstanden ist? Sind wir belehrt -darüber, daß wir
lieben — vielleicht streng und zornig, aber auch so im Grunde immer
lieben und darum heute vor allem auch den Humor nicht verlieren
dürfen?

6. Die Frage der Treue. Sind wir entschlossen, nicht etwa zwischen

334



Gott und den Menschen hin und her zu schwanken; aber wohlverstanden:

auch nicht etwa für Gott gegen die Menschen Partei zu
ergreifen und als eine Art Kreuzritter den Heiligen Krieg gegen sie

zu führen, wie wir Christen aus der Burg unserer Kirchen heraus das

so gerne tun? Sind wir entschlossen, Gott und eben damit auch den
Menschen, der Kirche, aber eben damit auch der Welt, dem Himmel,
aber, Brüder, eben darum auch der Erde treu zu sein? Sind wir
entschlossen, nicht nur Menschen sein zu wollen — gewiß nicht! — aber
auch nicht nur Christen, sondern wie es uns zukommt: Christen-
Menschen, das heißt zwischen Gott und die Menschen hineinzutreten
mit unserer Fürbitte, mit unserem Denken und dann gewiß auch mit
den rechten Worten, den rechten Taten und in der rechten Haltung?

7. Die Frage der Hoffnung. Wird es uns gegeben sein, im Blick auf
Jesus Christus, welcher dem Tode die Macht genommen und das

Leben und ein unvergängliches Wesen ans Licht gebracht hat, trotz
allem immer ein wenig mehr im Ja zu leben als im Nein, trotz allem
immer ein wenig mehr in der Freude als in der Trauer, trotz allem
immer ein wenig mehr in der Geduld als in der Ungeduld, trotz
allem, trotz dem ganzen europäischen Niedergang, immer ein wenig
mehr im Dank als im Seufzen und also trotz allem immer ein wenig
mehr in der Zuversicht als in der Verzweiflung? Um etwas anderes
als um dieses «ein wenig mehr» wird es sich gewiß nicht handeln
können. Etwas anderes als dieses «ein wenig mehr» ist nicht von uns
verlangt. Dieses «ein wenig mehr» aber ist von uns, da wir eine solche

Hoffnung haben, verlangt. Und wenn es gilt, daß wir mit Ernst
Christen sein wollen, dann muß es uns gegeben sein, dann ist es uns
tatsächlich erlaubt, immer ein wenig mehr im Ja, in der Freude, in der
Geduld, im Dank und in der Zuversicht zu leben als im Gegenteil.

Ich bin am Ende. Die interessante Frage hinsichtlich der christlichen
Verkündigung von Gottes Gnade und Reich, der Verkündigung Jesu
Christi im heutigen Europa kann nur heißen: ob denn diejenigen,
welche an diese Verkündigung glauben, welche sich selber für sie

verantwortlich wissen, tatsächlich mitten in diesen eben angeführten
Arbeits- und Lebensfragen stehen? Wir — wir, die es angeht — haben
sie zu beantworten. Wie werden wir sie beantworten? Beachten wir
wohl: Christen sind niemals, Christen sind auch heute nicht Menschen,
die selber Fragen zu stellen haben, sondern Menschen, denen es

aufgegeben ist, schlecht und recht Antworten zu geben. Ob wir das tun,
ob wir also wirkliche Christen sind, davon hängt es wohl ab, ob es im
heutigen Europa, sei es im endgültig niedergehenden oder im
aufsteigenden, sei es im amerikanischen oder im russischen oder in einem
anderen Europa, jedenfalls einen ganz klaren, ganz sicheren, ganz

335



tröstlichen Faktor geben wird, einen «ruhenden Pol in der Erscheinungen

Flucht». Die Ausgießung des Heiligen Geistes als die
Erhörung der Bitte, die uns auf die Lippen gelegt ist: Veni creator
spiritus! Komm, Schöpfer Geist! kann nur darin bestehen, daß Gott
ein paar Menschen erweckt, welche sich durch diese Arbeits- und
Lebensfragen der christlichen Verkündigung bedrängen und bewegen
und beseligen lassen — und welche der uns gegebenen, der wahrhaftig
bereitliegenden Antwort auf diese Fragen nicht ausweichen können
und wollen.

336


	Die christliche Verkündigung im heutigen Europa

