Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 6

Artikel: Die christliche Verkindigung im heutigen Europa
Autor: Barth, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE CHRISTLICHE VERKUNDIGUNG
IM HEUTIGEN EUROPA

VON KARL BARTH!

Europa ist der Lebensbereich, in welchem wir alle, Deutsche und
Schweizer, Franzosen und Englinder, Schweden und Italiener, bei-
einander sind und zusammengehoren als eine durch eine lange, inhalts-
reiche Geschichte verbundene Gemeinschaft und Familie. In der heu-
tigen Situation scheinen viele Zeichen darauf hinzuweisen, dafl Europa
seine einstige politische und kulturelle und glaubensmiflige Zentral-
stellung in der Welt verloren hat. Das braucht nicht das Ende der
Welt zu sein; wohl aber scheint das Ende der Welt da zu sein, welche
von unserem Furopa her regiert und bestimmt war, das Ende der
Glanzzeit des europaischen Menschen.

Europa war einmal das Rémische Reich — das Heilige Romische
Reich Deutscher Nation, wie dann sein wichtigster Teil lange Zeit
geheiflen hat — begriindet durch die Antike und das Christentum, eine
grofe, lebenskriftige, leuchtende Einheit der Politik, der Kultur und
des Glaubens. Seine Form begann freilich schon friih zu zerfallen; aber
noch im Besitz dieses Erbes bekam Europa Weltbedeutung, durfte der
europiische Mensch jahrhundertelang in der Vorstellung leben (die
doch die Kraft einer Realitdt hatte!), dafl Macht und Recht, Wissen-
schaft und Bildung, Religion und Sitte notwendig das seien, was wir
in Europa so nennen, die groflen Geister der Menschheit natiirlich die,
die wir fiir solche halten und als solche verechren, Geist und Gestalt
das, was wir darunter verstehen.

Diese Vorstellung scheint heute ihre Kraft verloren zu haben. Sie’
begann sie wohl heimlich schon lange zu verlieren. Aber in unseren
Tagen — nach dem, was in den zwei groflen Weltkriegen, welche beide
in der Mitte Europas ihren Ausgang nahmen, um dann auch wieder
zu diesem ihrem Ursprung zuriickzukehren —, in diesen unseren
Tagen hat, so scheint es, Europa aufgehdrt zu sein, was es einst ge-

1 Das Folgende ist die Wiedergabe eines Vortrages, den ich im vergangenen
Sommer in Diisseldorf, Kéln, Bonn und einigen andern deutschen Stidten
gehalten habe.

323



wesen ist. Der grofle deutsche Irrtum und der thm folgende furcht-
bare deutsche Ruin scheinen auch den Anspruch des ganzen alten
Europa widerlegt zu haben; es scheinen der Glanz und das Domi-
nieren dieses unseres ganzen Lebensbereichs iiber alle anderen dahin
zu sein. Ein anderer, ein nicht europdischer, ein vom europaischen
entweder schon in seinem Ursprung verschiedener oder lingst von
ihm emanzipierter Geist und Lebenswille scheint nun in der Welt
bestimmend zu werden, und Europa und der europiische Mensch
scheinen nun umgekehrt unter seinen Einfluff und seine Macht ge-
kommen zu sein. «Europa braucht Ruhe» hat man einst gesungen,
und das scheint heute zu bedeuten: es braucht Ruhe, um sich in der
Stellung und Rolle einer abgesetzten und mehr oder weniger zur
Magd oder gar zur Bettlerin gewordenen Ko&nigin zurechtzufinden.
Diese Tatsache ist wohl die grofle geheime Wunde, die alle anderen
Note, an denen wir heute leiden, so schmerzhaft macht.

Was ist geschehen in diesen unseren Tagen, um diese grofle Ver-
inderung herbeizufithren? Man kann es mit ganz kurzen Worten
sagen: Es geschah auf dem Hohepunkt der europiischen Entwicklung,
es geschah hier in der Mitte, hier im Herzen Europas, daf} eine Revo-
lution sondergleichen sich erhob — die Revolution des Nihilismus hat
man sie genannt; aber sie war doch auch die Revolution der Barbarei,
sie war doch auch einfach die Revolution der Mittelmifligkeit, sie
war in ihrem, christlich betrachtet, bedenklichsten Aspekt unter dem
Namen des Antisemitismus die Revolution gegen Israel und damit
gegen das Geheimnis der Fleischwerdung des gottlichen Wortes. Sie
war jedenfalls die Schilderhebung, der Aufruhr gegen alles, was in
Europa bis dahin Recht und Ordnung und Glaube geheifien, gegen
alles das, was die europdische Lebensgemeinschaft in der Welt grofd
und fithrend gemacht hatte.

Es hat nicht gefehlt an Widerstand gegen dieses Unternehmen. Er
war in ganz Europa, er war auch in Deutschland selber auf dem Plan,
und wir haben Anlaf}, ehrfurchtsvoll und dankbar an die noch leben-
den und an die dahingegangenen Kimpfer und Opfer dieses Wider-
standes zu denken, auch und vor allem an alle die Namenlosen, die
“bewuflt oder unbewuflt fiir die Sache des alten Europa gelitten haben
und gestorben sind: in den Konzentrationslagern Deutschlands und in
den Widerstandsbewegungen draufien in Frankreich, in Holland, in
Norwegen und anderwirts. Wir denken mit Respekt daran, wie
England im Jahre 1940 die Stunde seiner fast todlichen Gefahr durch-
gestanden hat, und ich denke in aller Bescheidenheit duch gerne daran,
wie wir Schweizer in diesen Jahren im Bewuftsein einer nétigen
und insofern guten Sache unsere Grenzen gehiitet haben. Es war
richtig und es war notwendig, daff dieser Widerstand gegen jene

324



Revolution auf den Plan trat. Es war vielleicht das letzte Aufgebot
des alten und echten Europa, das da stattgefunden hat.

Aber es gibt in der Geschichte unwiderrufliche Dinge: Geschehnisse,
die nicht wieder gutzumachen sind. Vielleicht gehort zu diesen un-
widerruflichen und nichtwiedergutzumachenden Dingen dies, daf es
hier, in der Mitte, im Herzen Europas, hier im Lande Meister Eckharts
und Luthers, Kants, Goethes und Beethovens, nun einmal geschehen
ist, dafl Millionen von Hinden sich zum Gruf§ erhoben haben vor
einem Manne, der nun doch nichts anderes als die verkorperte Vernei-
nung allen Rechtes, allen Glaubens und aller Kultur gewesen ist. Ich
will von alledem nicht reden, was dem — leider freiwilligen, leider
von Herzen kommenden, leider begeisterten — Griiflen dieses Mannes
dann gefolgt ist. Der europdische Widerstand war vielleicht zu spit
gekommen, und er war vielleicht doch zu schwach, um noch wirklich
etwas zu bedeuten. Der grofe Irrtum brach auf und durfte sich aus-
rasen. Wir vergessen nicht, daf an der Olympiade 1936 alle Nationen
ihre Fahnen um die Fahne des Hakenkreuzes versammelt haben. Wir
vergessen nicht, dafl 1938, in den Tagen von Miinchen, als das Uebel
zum erstenmal iiber die Grenzen Deutschlands hinauszugreifen be-
gann, auch die Glocken der christlichen Kirchen in ganz Europa ge-
liutet haben, als ob dort nicht endgiiltig das kommende Unheil und
fiir Millionen und Abermillionen der Tod beschlossen und besiegelt
worden wire. Und wir vergessen auch nicht, daff es dann in allen Lin-
dern Quislinge, Verriter, Kollaborationisten, Sympathisierende und
Schwachmiitige gegeben hat: es gab solche auch in meinem schweize-
rischen Vaterland. Das alles waren Anzeichen dafiir, dafl der grofie
deutsche Irrtum zutiefst ein europdischer Irrtum gewesen ist. Und nun
kann es sein, dafl mit dem groflen deutschen Irrtum nicht nur Deutsch-
land, sondern Europa sein gutes Gewissen und damit seine Glaub-
wiirdigkeit und damit seine Stellung und Bedeutung in der Welt fiir
immer verloren hat. Es kann sein, dafl die deutschen Ruinen nicht
nur das Ende des ganzen bisherigen Deutschland, sondern auch das
Ende einer ganzen bisher laufenden, der europiischen Geschichts-
epoche anzeigen.

Der Widerstand hat freilich zuletzt gesiegt. Es war und es ist recht
so, und der miifite unverniinftig sein, der wiinschen konnte, es mochte
anders gegangen sein. Aber er siegte leider letztlich und entscheidend
mit anderen als europiischen Kriften. Europa befreite sich nicht
selbst, sondern es wurde befreit. Welche Schande, hat neulich jemand
geschrieben, dafl sie zu Lande und zu Wasser Tausende von Kilo-
metern weit herkommen muflten, um die Deutschen von gewissen
Deutschen, Europa von gewissen Europiern zu befreien! Eben damit
wurde Europa ndmlich entmiindigt und blickt nun sorgenvoll oder

X525



auch hoffnungsvoll nach dem Osten und nach dem Westen mit der
Frage, was wohl seine Befreier — sie selber bedriickt genug von ihren
Gegensitzen unter sich und von so mancher andern Verlegenheit —
zu seinen Gunsten oder Ungunsten verfiigen mochten. Wo ist die
europiische Initiative, die europiische Fithrung hingekommen? Wir
sind ein Bereich geworden, iiber den heute entscheidend von auflen
bestimmt wird.

Miissen und werden wir uns nun von Amerika her erneuern lassen?
Stellen wir uns vor, es hitte am Ende des 15. Jahrhunderts, als
Amerika entdeckt wurde, jemand diese Frage gestellt! Sie ist heute
eine sehr ernste Frage geworden. Denn daran kann kein Zweifel sein,
dafl wir heute An!afl haben, Amerika um seine Machtmittel und seine
ungebrochene Vitalitit zu beneldcn, daf wir Amerikas Geld und seine
Technik brauchen und geistig und wirtschaftlich in seiner Kraftzone
stehen. Wird das bedeuten, -dafS von nun an amerikanische Demo-
kratie, amerikanische Wirtschaft, Psychologie und Soziologie, ameri-
kanische Moral und amerikanisches Christentum auch fiir uns maf-
gebend sein werden? Und wenn uns das aus allerlei Griinden nicht
wiinschenswert erscheinen sollte, so erhebt sich sehr ernstlich die Frage,
ob wir zu einer echten und damit fruchtbaren Auseinandersetzung mit
diesem michtigen Westen iiberhaupt noch fihig sind? Oder wollen wir
uns damit trosten, dafl die Amerikaner selber bis heute in Europa so
selbstbewuflt und interessiert und missionarisch, wie man es erwarten
konnte, gar nicht aufgetreten sind? Aber wie, wenn sie und wir nun
gar nicht mehr gefragt wiren? Wie, wenn das vielleicht so oder so
cinfach unser Schicksal und unsere Zukunft sein sollte: ein ameri-
kanisiertes Europa?

Oder werden wir uns nun von Rufland aus erneuern lassen miissen?
Auch das eine merkwiirdige Frage, wenn sie etwa noch im Jahre 1905
gestellt worden wire! Heute ist auch sie sehr ernst geworden. Rufiland
heiflt heute wesentlich: Kommunismus, und Kommunismus bedeutet
jedenfalls, wie man sich auch zu der Sache stelle, radikale Losung der
sozialen Frage, die wir in Europa auf die lange Bank geschoben
haben. Eine letzte Warnung vielleicht, der gegeniiber dann hochste
Aufmerksamkeit mehr am Platze sein diirfte als ein voreiliges Alarm-
rufen, zu dem wir Européder in dieser Sache eigentlich ein besseres
Gewissen haben miifiten. Aber ist da auch eine Hoffnung? Offenbar
nur dann, wenn Europa noch die Kraft hat, jene Warnung aufzu-
nehmen und also sein Versiumnis in einer eigenen und europdischen
Gestalt des Sozialismus nachzuholen. Ob wir dazu noch den ndtigen
Enthusiasmus, die notige Entsagung und auch die nétige Hirte auf-
bringen werden? Und nun bedeutet Rufiland ja nicht nur Kom-
munismus, sondern auch ganz einfach die nun sichtbar und wirksam

326



zuriickschlagende Welle des durch den deutschen Drang nach Osten
seit bald einem Jahrtausend zuriickgedringten Slawentums. Es war
das Werk eines verhingnisvollen Mutwillens, durch das im Juni 1941
gerade diese Schleuse gedffnet worden ist! Aber das ist nun geschehen,
und auch das ist nun nicht mehr riickgangig zu machen. Das heutige
Ruflland ist aber dariiber hinaus auch einfach die neue Gestalt des
zaristischen Imperialismus, ist vielleicht letztlich auch ganz einfach der
kommende Aufbruch Asiens. Sind wir vielleicht auch hier gar nicht
gefragt, ob uns die Sache gefdllt oder nicht, und bleibt uns vielleicht
nur die letzte kleine Frage moglich: ob wir wenigstens dazu noch die
Kraft haben, wenigstens einen Rest abendldndischen Geistes inmitten
dieses Ansturms zu schiitzen und zu bewahren?

Ich fasse zusammen: Europa ist heute zwischen zwei Miihlsteine
geraten. Es ist zum Lebensbereich einer vom Westen wie vom Osten
her ernstlich bedrohten Menschheit geworden. Sollten wir vielleicht
unser Erbe wirklich — und das zuletzt in einem Salto mortale ohne-
gleichen vertan und verschleudert haben wie der verlorene Sohn, so
dafl wir uns nun nicht wundern diirften, uns auf einmal in der Fremde
zu befinden? Miissen wir nun wirklich damit biiflen, daf wir in
unserem eigenen Hause nicht mehr wir selber sein diirfen, sondern
von Anderen, ganz Anderen in unserem Dasein und Sosein bestimmt
werden? Ich stelle in Rechnung, daff England und die skandinavischen
Linder vielleicht noch gesund und stark genug sind, sich aus dieser
Entwicklung herauszuhalten. Und ich stelle auch in Rechnung, daf}
man sich bei uns in der Schweiz keineswegs kampflos mit dieser Ent-
wicklung abfinden, sondern ihr an Gegenwirkungen das Menschen-
mogliche entgegensetzen wird. Aber diese moglichen und sogar wahr-
scheinlichen Ausnahmen werden dann doch nur die Regel bestitigen.
«Untergang des Abendlandes», so lautete der Titel eines nach dem
Ende des ersten Weltkrieges vielgelesenen Buches. «Untergang?» Man
sollte dieses grofle Wort vielleicht nicht zu schnell in den Mund
nehmen. Dafl so etwas wie ein Niedergang FEuropas vorliufig unauf-
haltsam im Gange ist, das werden wir doch nicht leugnen konnen.

Und nun gibt es inmitten dieses niedergehenden Europas christliche
Kirchen mit der Aufgabe christlicher Verkiindigung. Ich mochte,
indem ich auf diese Sache zu reden komme, zunichst ganz einfach,
sozusagen von auflen, auf gewisse historische Tatsachen hinweisen, in
welchen das Leben der christlichen Kirche im heutigen Europa sich
darstellt. Wenn ich recht sche, so geht es wesentlich um vier Punkte,
die hier zu beachten sind.

1. Man muff und darf feststellen: noch existieren die chnstllchen
Kirchen auch in diesem heutigen Europa. Sie haben — das versteht

327



sich nicht von selber, aber es ist wahr — den grofen Irrtum, den
groflen Ruin, sie haben den Niedergang Europas bis heute tiberstanden
trotz der Bedrohung, trotz der Bedriickung, ja Verfolgung, der gerade
sie dabei an vielen Orten unterworfen waren. Sie haben das alles
tiberstanden, und man darf sagen: besser liberstanden als manche
andere Institution unseres europidischen Lebens. Man kann hinzu-
fligen, daf} die Kirche heute an vielen Orten ganz deutlich in héherem
Ansehen steht als vor dem Beginn dieser grofien Katastrophe. Man
darf daraus den Schluf} zichen: der Auftrag der christlichen Kirche
scheint ihr auch inmitten der europiischen Menschheit von heute
erhalten zu sein. Und es scheint das Angebot, das der europiischen
Menschheit durch die Existenz der christlichen Kirche seit so viel
hundert Jahren gemacht ist, auch {iber den heute sichtbaren Wende-
punkt hinaus immer noch offen zu sein.

2. Es ist offenkundig so, daff die christlichen Kirchen hier in
Deutschland und in anderen Lindern im ganzen und in der Regel zu
-den Elementen jenes rechten und notwendigen Widerstandes gegen
die grofle revolutionire Gefahr gehdrt haben. Sie gehdrten mindestens
zu den Elementen, welche dieser Drohung gegeniiber mehr oder
weniger beharrt haben. Es kann keine Frage sein, daf das, was heute
noch in Europa an Sinn fiir Recht und Kultur lebendig ist, letztlich
in dem durch die Kirche vertretenen, die europdische Menschheit
direkt und indirekt noch immer mitbestimmenden christlichen Glauben
begriindet ist. Und es kann vor allem keine Frage sein, dafy unzihlige
einzelne Menschen in diesen Jahren dank der Existenz und der Wirk-
samkeit der Kirche die Moglichkeit hatten, durch das Dunkel des
Saeculums als gerettete und bewahrte oder doch getrostete Menschen
hindurchzugehen: als solche, denen ein Licht auf ihrem Wege in dieser
Zeit nicht einfach gefehlt hat. Das ist wahr und es ist auch wahr, daf§
die Kirchen gerade in diesen hinter uns liegenden Jahren der Kata-
strophe und des Niedergangs merkwiirdigerweise zu einem ganz
neuen Selbstbewufitsein im Blick auf ihren Auftrag und ihre Aufgabe
erwacht sind. Es ist dariiber hinaus auch das wahr, daf es in diesen
Jahren vielfach zu einer vorher so nicht verwirklichten Begegnung
und Beriihrung zwischen den verschiedenen Kirchen auch in deren
einander entgegengesetzten Gestalten gekommen ist.

3. Indem das alles zuzugeben ist, muf§ aber ebenso klar gesehen und
gesagt werden: Es hat das christliche Rom, wo nach katholischer Lehre
der Stellvertreter Christi und Nachfolger Petri sein unfehlbares Wort
zu sprechen hat, es hat die Existenz Wittenbergs, das einst der Aus-
gangspunkt der reinen Lehre Luthers und seiner Reformation gewesen
ist, es hat die Existenz des alten calvinischen Genf und es hat die des
neuen Genf der 6kumenischen Bewegung den Irrtum, den Ruin und

328



den Niedergang Europas bis jetzt nicht aufzuhalten vermocht. Es war
bis jetzt nicht so, dafy von diesen christlichen Kirchen — sagen wir in
paritdtischer Gerechtigkeit von irgendeiner dieser Kirchen — zur
rechten Zeit ein prophetisches, ein fiihrendes, ein wegweisendes, ein
zur Ordnung rufendes Wort ausgegangen und gehort worden wire.
Fromme Worte, kluge Worte, ja! Aber kein solches Wort auf jeden
Fall, das wirksam gewesen wire, das die Kraft gehabt hidtte, das
Unbheil aufzuhalten. Wir stellen einfach fest: Das haben die christ-
lichen Kirchen nicht geleistet, das hat ihre Existenz nicht bedeutet.
Es war bis jetzt kein grofles, wirklich erhellendes Licht, das von ihnen
her in die Welt des niedergehenden Europas hineingeleuchtet hitte.

4. Bei aller furchtbaren Bedringnis der Menschheit unserer Zeit,
in der Dinge geschehen sind, die nur mit dem, was in der Offenbarung
des Johannes als die letzten Plagen geschildert wird, zu vergleichen
sind, ist es in Europa doch nicht zu einer irgendwie bemerkenswerten
christlichen Erweckung gekommen, zu keiner irgendwie sichtbaren
Bekehrung der so schwer getroffenen und geschlagenen europiischen
Menschheit. Die Schlige kamen, die Bomben fielen, die Gerichte ent-
luden sich in ihrer ganzen Furchtbarkeit, und die Menschen duckten
sich, richteten sich wieder auf und gingen ihren Weg weiter, wie sie
ithn vorher gegangen waren. Ich rede nicht nur von der unchristlich,
ich rede auch und zuerst von der christlich gesinnten Menschheit.
Denn auch in den christlichen Kirchen, in den christlichen Kreisen sind
diejenigen unter Theologen und Nicht-Theologen zahlreicher, denen
an Restauration viel mehr gelegen ist als etwa an einer neuen Refor-
mation des christlichen Wesens — zahlreicher die Anhidnger und Ver-
kiindiger einer zu allen Zeiten gleich billig zu habenden neutralen
Christlichkeit als die, die dem bittern Ernst der Zeit standhalten
mochten, weil sie den Ruf gehort haben und selber laut ausschreien
mdochten: dafl jetzt in der Leitung, der Predigt, dem Unterricht, der
Seelsorge, der Theologie der Kirche vom Abc des Glaubens, der Liebe
und der Hoffnung her ein Neues werden und gepfliigt werden miifte.
Nein, der Schrei nach Umkehr und Neuaufbau ist auch fiir das
christliche Leben im heutigen Europa von ferne nicht bezeichnend.
Wie sollte er da in der Welt michtig sein konnen? Diirfen sich die
Christen wundern, dafl materielle und technische Interessen aufferhalb
der Mauern der Kirche mehr als je die Menschen beherrschen, dafl
das Wort: «Wes Brot ich ess’, des Lied ich sing’!» fiir den dufleren
Zustand des armen Durchschnittsmenschen bezeichnender ist als je
zuvor? Wir miissen in aller Ruhe feststellen: Katastrophen, Unheil
und Not, wie sie {iber uns hereingebrochen sind, haben offenbar in sich
und als solche keine erleuchtende und keine bekehrende Wirkung. Sie
haben an sich und als solche nicht die Kraft, die Kirchen zu erwecken

329



und lebendig, und auch nicht die Kraft, die Welt fiir ihre Botschaft
offen zu machen. Katastrophen bringen das nicht fertig. Sie werden
es auch in Zukunft nicht tun, und wenn sie noch zehnmal und
hundertmal gewaltiger tiber uns hereinbrechen wiirden. Das Wort
«Not lehrt beten» steht nun einmal nicht in der Heiligen Schrift, und
es ist auch sonst nicht wahr. Not kann auch fluchen lehren und stumpf
machen. Der Mensch ist ein zihes Wesen, widerspenstig und un-
belehrbar von Grund aus, und wenn wir das sagen, so wollen wir
gerade als Christen nicht in erster Linie an die Weltkinder, an die
sogenannten sikularen Menschen denken, sondern an das ziheste aller
menschlichen Wesen, und dieses ist gerade der fromme, der kirchliche
Mensch.

So — wir haben beide Seiten der Sache gewissenhaft zu sehen und
zu erwigen versucht —, so steht es mit der christlichen Verkiindigung
im heutigen Europa, wenn man sie historisch und also gewissermafien
von auflen betrachtet.

Aber nun soll uns die gleiche Sache, die christliche Verkiindigung
im heutigen Europa, nun doch noch ein wenig anders als so beschif-
tigen. Versuchen wir es jetzt, nicht als scharfsinnige und gerechte
Zuschauer, sondern als Christen iiber diese Sache nachzudenken! Be-
trachten wir sie nun also nicht von auflen, sondern von innen, nicht
historisch, sondern so, wie sie sich denen darstellen muf}, welche an die
christliche Verkiindigung glauben und welche sich dafiir, daf} sie
ausgerichtet, und zwar recht ausgerichtet wird, verantwortlich wissen.
Ich denke als evangelischer Christ und Theologe, wie es sich gehort,
in erster Linie an die Verkiindigung meiner, der evangelischen Kirche.
Was erwartet sie, was ist von ihr erwartet im Lichte des Wortes
Gottes, von dem sie sagt, daf} es ihre Quelle und ihr Gegenstand ist?

Treten wir von daher noch einmal an die Sache heran, dann werden
wir eines ohne weiteres mit voller Klarheit sehen und feststellen
miissen: daf} die christliche Verkiindigung sich heute nicht mehr darauf
verlassen kann und darf, wie bisher umgeben und getragen zu sein
von der Herrlichkeit und dem Pathos der Kultur und der Politik
eines aufsteigenden und herrschenden Europas. Thre Zukunft wird
sich nun in einem bescheiden, ja kiimmerlich gewordenen Raum ab-
spielen miissen: in einem Raum, in welchem sie auf viele, viele
wichtige und niitzliche Ankniipfungspunkte, auf die sie sich bisher
verlassen durfte, zu verzichten haben wird. Die Kirche wird es wieder
lernen miissen, threm Herrn wie Petrus nicht auf einem gebahnten,
mit Stufen und schonem Geldnder versechenen Pfad, sondern auf den
Wellen entgegenzugehen. Sie muf} es wieder lernen, iiber der Untiefe
zu leben, wie sie es einst in ihren Anfangen mufite und getan hat. Sie

330



muf} es wieder lernen, ithren Auftrag dennoch auszurichten: allein in
der Stoff- und Anziehungskraft ihres eigenen Anfangs und ihres
eigenen Zieles.

Das bedeutet, dafl sie sich nicht wird aufhalten lassen kénnen durch
die Frage, ob und inwiefern der heutige europiische Mensch mit seinen
besonderen Befiirchtungen und Hoffnungen ihr entgegenkommen, ihr
sein Interesse, seine Gunst, sein Wohlgefallen wohl zuwenden werde.
Sie hitte sich das wohl immer verboten sein lassen miissen. Und
gerade wenn sie den heutigen europiischen Menschen richtig sicht und
versteht, wird sie es nun wirklich unterlassen, weiterhin um sein
Interesse zu werben und zu betteln. Oder ist es nicht so, dafl dieser
heutige europiische Mensch hier in Deutschland, aber auch anderswo
aller der Worte miide, gdnzlich miide geworden ist, denen er es
anspiirt, daf sie thm nach dem Munde geredet sind, daf sie ja doch
nur wiederholen, was er sich auch selber sagen konnte, dafl sie be-
stimmt und abhingig sind von seinen eigenen jeweils herrschenden
Meinungen und von seinem eigenen jeweils herrschenden Willen? Was
er braucht und was er im Grunde auch sucht, ist ein Wort aus der
Hohe, so gewif} er selbst heute in der Tiefe lebt. Die christliche Ver-
kiindigung im heutigen Europa muf also sein und wieder werden ein
freies, ein unabhingiges Wort — unabhingig von allen herrschenden
Winden, unabhingig von der Frage: Revolution oder Tradition?
Optimismus oder Pessimismus? Westen oder Osten? Die christliche
Verkiindigung kann ein solches freies Wort darum sprechen, weil
ihr Anfang und Ausgangspunkt Gottes freie Gnade ist, welche jeder
Mensch — und jeder Mensch in jeder denkbaren und mdglichen
Situation — notig hat als das Einzige, was ihm helfen kann, welche
ihm aber auch in jeder denkbaren Situation, indem er sie ganz und gar
nicht verdient hat, tatsichlich zugewendet ist. Die christliche Ver-
kiindigung sei Verkiindigung von diesem Anfang und Ausgangspunkt
her. Sie rede von Gottes freier Gnade fiir das Volk der Siinder und
Elenden, deren Gott dennoch gedacht hat und gedenken will; dann ist
sic auch die rechte Verkiindigung fiir das Europa der heutigen Zeit.

Damit steht nun im Zusammenhang dies, daf die christliche Ver-
kiindigung sich auf alle Fille nicht verwickeln lassen darf in die Frage,
ob der kiinftige Weg Europas uns irgend einmal wieder aufwirts
fiihren wird oder ob es noch weiter abwirts mit uns gehen mufi.
Gerade wenn sie den europiischen Menschen von heute wirklich
erreichen, thm wirklich helfen will, dann wird sie bedenken miissen,
dafl dieser Mensch nun so viel wunderbare Verheiflungen und auf
der anderen Seite so viel schreckliche Drohungen gehort hat, dafl er
fiir die einen wie fiir die anderen von Herzen stumpf geworden ist.
Die christliche Verkiindigung hat hier weder zu verheiflen noch zu

331



drohen. Sie ist Verkiindigung eines ewigen Wortes und eben als solche
das rechte Wort fiir jede Zeit, fiir die Menschen der aufsteigenden und
der niedergehenden Geschichtsepochen. Die Hoffnung auf eine Wieder-
geburt — auch die Hoffnung auf eine christliche Wiedergeburt
Deutschlands und des Abendlandes ist eine schone, aber doch nur eine
menschliche Hoffnung, die zu verkiindigen die christliche Kirche
keinen Auftrag hat. Und so ist die Furcht vor dem endgiiltigen
europiischen Zerfall zwar eine heute sehr naheliegende, aber doch nur
eine menschliche Furcht, der Raum zu geben die christliche Verkiindi-
gung nun eben auch keinen Auftrag hat. Ihr Ziel ist das Reich Gottes,
dessen Offenbarung wir iiber die Héhen hinweg, aber auch durch die
Tiefen hindurch entgegengehen diirfen, nachdem es verborgen in
unserer Mitte und in der Mitte aller Zeiten schon Ereignis geworden
ist: das Reich, das Friede, Freude und Freiheit unter allen Umstinden
bedeutet fiir die Lebenden und fiir die Sterbenden. Es kann ja so sein,
dafl unsere Zukunft vielleicht doch noch in einer jetzt nicht zu erwar-
tenden Form die irgendeiner Wiederherstellung sein wird. Es kann
aber auch sein, dafl unsere Zukunft so aussicht, wie es dem Land, den
Menschen und der Kirche im alten Nordafrika, im alten Kleinasien
und Syrien ergangen ist, wo einst blilhendes Leben, hochste Kultur
war und dann fiir viele Jahrhunderte nur noch Schafweide! Es kann
beides sein, und wir wissen nicht, welches von beiden unsere Zukunft
sein wird. Aber nicht das ist wichtig, sondern das andere: dafl so oder
so am Ziel aller Ziele Gottes Reich offenbar werden, Gott recht
behalten und damit auch uns Menschen, den Lebenden und den Ster-
benden, unser Recht widerfahren wird. Die christliche Verkiindigung
verkiindige diese Zukunft! Sie troste und ermahne die Menschen
damit, daf} sie dieser Zukunft entgegengehen diirfen! Sie lehre der
Menschheit von heute mit threm bangen Fragen und angesichts ihrer
verhiillten Zukunft in neuer Dringlichkeit, aber auch in neuer Ruhe
zu beten: Dein Reich komme! Fiir die Anzeige dieses Zieles ist auch
heute, ist auch im heutigen Europa unter allen Umstinden die rechte
Zeit.

Gottes Gnade und Gottes Reich und also der Anfang und das Ziel
der christlichen Verkiindigung trigt aber einen Namen, den Namen
Jesus Christus. So kann sie auch im heutigen Europa nur in der Ver-
kiindigung dieses Namens bestehen: in der Verkiindigung der wahren
Gottheit dessen, der diesen Namen trigt und also seiner Herrschaft
im Himmel und auf Erden und in der Verkiindigung seiner wahren
Menschheit, das heif3t des Dienstes, in den er sich gestellt hat, und in
dem er der Allergeringste und Verachtetste geworden 1st, uns zugute.
Die christliche Verkiindigung verkiindige seinen Tod als die in ihm
geschehene Zurechtbringung und Erlosung fiir alle Menschen und seine

332



Auferstehung als die Offenbarung und Inkraftsetzung dieser allen Men-
schen zugedachten Zurechtbringung und Erlosung. Er, Jesus Christus,
ist selber die freie Gnade, ist selber das Reich Gottes. Er ist’s, der da
war, der da ist und der da kommt. Er ist der Inhalt der christlichen
Verkiindigung. Das heutige Europa wartet darauf, daff er thm als die
alte befreiende Wahrheit in neuen Zungen angezeigt werde.

Wer an diese christliche Verkiindigung glaubt und sich fiir sie ver-
antwortlich weifl — und wir wollen uns jetzt gegenseitig dabei be-
haften, daff eben dies unser Fall ist —, der 1488t alle unniitzen Fragen,
weil er bedringt, bewegt und beschaftlgt aber auch beseligt ist durch
ganz besummte, nun wirklich ernsthafte Arbeits- und Lebensfragen,
die sich aus diesem ihrem Inhalt ergeben.

Ich formuliere die Arbeits- und Lebensfragen der christlichen Ver-
kiindigung im heutigen Europa fiir diesmal folgendermafien:

1. Die Frage der Erkenntnis. Ist es uns klar, daf es heute wie zu
allen Zeiten eine Schule gibt, in welcher wir alle, Grofle und Kleine,
Gelehrte und Ungelehrte, Jesum Christum und also die freie Gnade
und das Reich Gottes und also den Anfang und das Ziel der christ-
lichen Verkiindigung zunichst einfach einmal kennenlernen diirfen?
Ich meine die Schule der Propheten und Apostel, die Schule der
Heiligen Schrift, die fiir die Kirche auch im neuen Europa, auch
inmitten von dessen Niedergang, die wichtigste, die entscheidende
Schule ist und ‘bleiben mufl. Ist es uns klar, daf wir in diese Schule
gehen und dafl wir in ihr verharren diirfen, dafl wir eingeladen sind,
fiir alle unsere Lebenstage diese Schule zu besuchen?

2. Die Frage des Glaubens. Ist es uns deutlich, dafi die Verkiin-
digung Jesu Christi und also der freien Gnade und des Reiches Gottes
nicht die Angelegenheit einer unverbindlichen Erwigung und Mittei-
lung sein kann, nicht die Sache eines Gefiihlsausbruchs und nicht die
einer Meinungsduflerung, sondern daf} es in dieser Verkiindigung nur
um die Proklamation eciner unmittelbaren und wunerschiitterlichen,
einer absoluten Gewiflheit gehen kann? Um diese Gewifheit handelt
es sich, wenn wir vom Glauben reden. Ist es uns klar, dafl diese
Gewiflheit und also der Glaube, welcher allein der christlichen Ver-
kiindigung Sinn und Kraft geben kann, eine Sache ist, die wir uns
in keiner Weise nehmen und selber verschaffen konnen, sondern die
uns von Gott immer wieder gegeben werden mufl? Ist es uns also klar,
dafl wir aufgerufen sind, immer wieder um diese Gewiflheit, um den
Glauben zu bitten: heute, morgen, unser Leben lang?

3. Die Frage des Gehorsams, Steht es uns vor Augen, dafl Jesus
Christus uns, jeden Christen, zu einer Entscheidung zwingt und auf
einen Weg stellt, auf welchem unser Glaube nicht verborgen bleiben,
nicht nur eine Herzens- und Privatsache, nicht mehr blof eine Ange-

333



legenheit einer neutralen Gesinnung im stillen Kdmmerlein sein kann,
sondern auf welchem es dazu kommen muf}, dafl wir mit unseren
Worten, mit unserer T'at, mit unserer Verhaltungsweise, mit unseren
eigenen Entscheidungen sichtbare Zeichen aufrichten: Zeichen unserer
Erkenntnis und unseres Bekenntnisses, Zeichen unserer Freude und
Dankbarkeit, Zeichen des Anfangs, von dem wir herkommen, und
Zeichen des Zieles, dem wir entgegengehen? Ist es uns klar, dafl wir
als Christen in diesem konkreten Gehorsamsverhiltnis stehen, zum
Sichtbarmachen solcher Zeichen verbunden sind?

4. Die Frage der Aufrichtigkeit. Sind wir uns darin einig, daf} der
Gehorsam gegen Jesus Christus uns notwendig ganz niichtern machen
mufl? Und dafl das heute bedeutet, dafl er uns nétigt, unsere Lebens-
situation von heute, die Dinge, wie sie heute stehen, aber auch die
Verhiltnisse und Ereignisse, die dazu fiithrten, den ganzen Zusammen-
hang von Schuld und Siihne, in welchem wir heute nun einmal stehen,
niichtern, offen und ruhig und also unter Vermeidung aller intellek-
tuellen Ausweichkiinste und Fluchtversuche anzuerkennen und uns
selbst endlich fiir verantwortlich zu halten? Sind wir uns darin einig,
dafl wir uns nun einmal aller Ausreden — welche daran erkenntlich
sind, daf} sie mit Jesus Christus als unserem Anfang und Ziel nichts
zu tun haben — enthalten und uns also frei machen lassen, nun
wirklich das zu denken, zu sagen und zu sein, was wir heute in
Wahrheit — namlich in der Wahrheit Jesu Christi, in der Wahrheit
der freien Gnade und des Reiches Gottes — zu denken, zu sagen und
zu sein haben?

5. Die Frage der Liebe. Sind wir dariiber belehrt, dafl der Ge-
horsam gegen Jesus Christus uns notwendig dazu fithrt, daff wir
unsere Mitmenschen — nicht nur die Gleichgesinnten, nicht nur die,
die uns als Mitchristen erkennbar sind, sondern unsere Mitmenschen
als solche, wie sie auch heiffen und wer und was sie auch sein mdgen
— vorbehaltlos zu Gott rechnen, das heifft, dafl wir im Gehorsam
gegen Jesus Christus von jedem dieser erschrockenen, elenden, irrenden,
verkehrten und vielleicht wirklich gottlosen Menschenwesen rund um
uns her nicht zuerst das Bose denken diirfen, sondern, entsprechend
dem, was wir uns selbst zurechnen mochten, das Gute, und zwar nicht
irgendein, nicht sein menschlich Gutes, sondern das Gute, das darin
besteht, dafl Jesus Christus fiir uns alle, auch fiir die, die drauflen
sind, auch fiir die, die thn nicht mehr oder noch nicht erkennen, ge-
storben und auferstanden ist? Sind wir belehrt dariiber, daff wir
liecben — vielleicht streng und zornig, aber auch so im Grunde immer
lieben und darum heute vor allem auch den Humor nicht verlieren
diirfen? '

6. Die Frage der Treue. Sind wir entschlossen, nicht etwa zwischen

334



Gott und den Menschen hin und her zu schwanken; aber wohlver-
standen: auch nicht etwa fir Gott gegen die Menschen Partei zu
ergreifen und als eine Art Kreuzritter den Heiligen Krieg gegen sie
zu fiithren, wie wir Christen aus der Burg unserer Kirchen heraus das
so gerne tun? Sind wir entschlossen, Gott und eben damit auch den
Menschen, der Kirche, aber eben damit auch der Welt, dem Himmel,
aber, Briider, eben darum auch der Erde treu zu sein? Sind wir ent-
schlossen, nicht nur Menschen sein zu wollen — gewif8 nicht! — aber
auch nicht nur Christen, sondern wie es uns zukommt: Christen-
Menschen, das heiflt zwischen Gott und die Menschen hineinzutreten
mit unserer Fiirbitte, mit unserem Denken und dann gewiff auch mit
den rechten Worten, den rechten Taten und in der rechten Haltung?

7. Die Frage der Hoffnung. Wird es uns gegeben sein, im Blick auf
Jesus Christus, welcher dem Tode die Macht genommen und das
Leben und ein unvergingliches Wesen ans Licht gebracht hat, trotz
allem immer ein wenig mehr im Ja zu leben als im Nein, trotz allem
immer ein wenig mehr in der Freude als in der Trauer, trotz allem
immer ein wenig mehr in der Geduld als in der Ungeduld, trotz
allem, trotz dem ganzen europiischen Niedergang, immer ein wenig
mehr im Dank als im Seufzen und also trotz allem immer ein wenig
mehr in der Zuversicht als in der Verzweiflung? Um etwas anderes
als um dieses «ein wenig mehr» wird es sich gewif3 nicht handeln
kénnen. Etwas anderes ‘als dieses «ein wenig mehr» ist nicht von uns
verlangt. Dieses «ein wenig mehr» aber ist von uns, da wir eine solche
Hoffnung haben, verlangt. Und wenn es gilt, daff wir mit Ernst
Christen sein wollen, dann muff es uns gegeben sein, dann ist es uns
tatsichlich erlaubt, immer ein wenig mehr im Ja, in der Freude, in der
Geduld, im Dank und in der Zuversicht zu leben als im Gegenteil.

Ich bin am Ende. Die interessante Frage hinsichtlich der christlichen
Verkiindigung von Gottes Gnade und Reich, der Verkiindigung Jesu
Christi im heutigen Europa kann nur heiffen: ob denn diejenigen,
welche an diese Verkiindigung glauben, welche sich selber fiir sie ver-
antwortlich wissen, tatsdchlich mitten in diesen eben angefiihrten
Arbeits- und Lebensfragen stehen? Wir — wir, die es angeht — haben
sie zu beantworten. Wie werden wir sie beantworten? Beachten wir
wohl: Christen sind niemals, Christen sind auch heute nicht Menschen,
die selber Fragen zu stellen haben, sondern Menschen, denen es auf-
gegeben ist, schlecht und recht Antworten zu geben. Ob wir das tun,
ob wir also wirkliche Christen sind, davon hingt es wohl ab, ob es im
heutigen Europa, sel es im endgiiltig niedergehenden oder im auf-
steigenden, sei es im amerikanischen oder im russischen oder in einem
anderen Europa, jedenfalls einen ganz klaren, ganz sicheren, ganz

335



trostlichen Faktor geben wird, einen «ruhenden Pol in der Erschei-
nungen Flucht». Die Ausgieffung des Heiligen Geistes als die Er-
horung der Bitte, die uns auf die Lippen gelegt ist: Veni creator
spiritus! Komm, Schopfer Geist! kann nur darin bestehen, daff Gott
ein paar Menschen erweckt, welche sich durch diese Arbeits- und
Lebensfragen der christlichen Verkiindigung bedringen und bewegen
und beseligen lassen — und welche der uns gegebenen, der wahrhaftig
bereitliegenden Antwort auf diese Fragen nicht ausweichen kdnnen
und wollen.

336



	Die christliche Verkündigung im heutigen Europa

