
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 5

Artikel: Katholizismus und Abendländische Ordnung

Autor: Bieri, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KATHOLIZISMUS UND ABENDLÄNDISCHE
ORDNUNG

VON ERNST BIERI

Die wirren Zeitläufte, die uns von der erleuchteten Bahn eines

klaren, wohlumgrenzten Lebens in die schattigen Gefilde der steten
Unruhe, auf die krummen Pfade des zagenden Suchens, wo die
Unsicherheit des Schrittes durch die leere Hoffnung des Herzens ersetzt
werden muß, vertreiben, diese Bedrohung der gefestigten Existenz
drängt zu immer vernehmlicheren "Wünschen nach einer, nein, nach
der Ordnung, die jedem Ding seinen Platz und jedem Gedanken seine
Funktion zuteilt. «Als ob die "Welt noch schuldlos offen stünde», gießt
man den flüssigen und entfliehbaren Stoff der vorgestellten Idee in
die feste Form des Begehrens und meint, an Sokrates geschult, die
Einsicht in die Notwendigkeit eines Plans verbürge dessen Anwendung.

Wie sollte man erstaunen, wenn in der Geschichte nach Epochen
gefahndet wird, die von der großen, hilfreichen Ordnung beherrscht

waren, wenn die Unzulänglichkeiten des gegenwärtigen Zustandes
als Derivation und Depravation statt als ein «Noch-Nicht» angesehen

werden, wenn vollends dem heutigen Geschlecht die Rückkehr zu
einer glücklicheren Vergangenheit empfohlen wird? Zumal dieses

Unternehmen den hübschen Nebengewinn verspricht, daß der Weg
vom Unvollkommenen zum Vollkommenen über den Geist des

Beraters führt, der außerhalb der heillosen Unordnung zu stehen wähnt
und sich seinen Mitmenschen willig als Instrument der Verbesserung
aufdrängt.

Es scheint eine dem Menschen eingeborene Idee zu sein, sowohl das

Weltall wie die Beziehungen innerhalb der Sozietät auf einen gemeinsamen

Nenner zu bringen. Das Streben nach dem Monismus ist alt
und urtümlich. Nicht einmal die in neuerer Zeit scharf herausgearbeitete

Lehre vom Widerspruch, vom Paradoxon, tritt aus der
Reihe der Einheitsbemühungen; denn warum sollte man nicht auch

die Polarität zum Grundgesetz der Welt erheben? aus der Tragik des

Zerfalls mit sich selbst die Tugend der doppelgesichtigen Wahrheit
schaffen? «Der Trieb nach Uebereinstimmung», sagt Schiller vom
philosophischen Geist, «kann sich mit Bruchstücken nicht begnügen.
Alle seine Bestrebungen sind auf Vollendung seines Wissens gerichtet;
seine edle Ungeduld kann nicht ruhen, bis alle seine Begriffe zu einem

2 7 6



harmonischen Ganzen sich geordnet haben, bis er im Mittelpunkt
seiner Kunst, seiner Wissenschaft steht und von hier aus ihr Gebiet
mit befriedigtem Blick überschauet1.» Die Aufsplitterung der geistigen
und manuellen Tätigkeit, die Abkehr von der «geschlossenen
Hauswirtschaft» nicht nur im Oekonomischen, sondern auch in der Wissenschaft

— eine Entwicklung, die allein imstande war, die neuen
Anforderungen der Naturbeherrschung für eine rapid angeschnellte
Bevölkerungszahl zu befriedigen — hat das Streben nach einer umfassenden

Ordnung beflügelt. Die Kraft zur systematischen Erfassung
des Wissens und Könnens ist gestiegen, und wenn der Erfolg der

Bewältigung dieser hohen Aufgabe kümmerlich erscheint, mögen wir
uns dessen bewußt sein, daß die Spannungen der Macht und der Ideen

uns heute viel rascher mitgeteilt werden als in jener Zeit, da «hinten,
weit, in der Türkei, die Völker aufeinanderschlagen». Dennoch
schwebt uns das Bild einer gereifteren, höheren Harmonie vor, und
um die lapidare Feststellung kommen wir nicht herum: daß der
gemeinsame Fundus an grundlegenden, unverrückbaren Werten heute
fehlt.

Vor uns liegt die Schrift eines Katholiken2, der diese «concordia in
principalibus bonis» das unbedingte Erfordernis auch unserer Zeit
nennt. Der Friede sei, heißt es in diesem Aufruf zur Selbstbesinnung
nach einem schweren Krieg, mit dem Ende der Feindseligkeiten nicht
eingekehrt. «Ueber die bloße Abwesenheit des Krieges hinaus soll

nun gleichsam das Menschliche sichergestellt, seine Integrität
wiederhergestellt, Bestand und Dauer in je wünschenswerten Verhältnissen
begründet werden.» Die Aufgabe, den Frieden herzustellen, beginnt
nach gemeinchristlicher Ueberzeugung nicht auf Konferenzen und
Programmsitzungen, sondern im Menschen selbst, und wir pflichten
Balmer bei, daß vor aller Regelung der konkreten, äußeren
Beziehungen in der Gesellschaft das Verhältnis zwischen Gott und Mensch

zurechtgebracht werden muß — nicht durch heißes Selbstvertrauen,
sondern durch die gläubige Annahme des Gnadengeschenks. Ein Friede,
der von der göttlichen Schöpfung und Zwecksetzung des Menschen

absieht, verirrt sich in allerlei hedonistischen Malereien. Verhängnisvoll

ist die Meinung, die Kultur gebe sich von selbst, habe man nur
reichlich zu essen und nie mehr zu kämpfen. Uns Protestanten liegt
es nahe, alle Gedanken und Gefühle zu sammeln auf den zentralen
Punkt des Gottesverhältnisses und, inspiriert von einer gewissen
Skepsis, die Welt in den würgenden Händen der Sünde zu lassen.

1 Schiller, Antrittsrede «Was heißt und zu welchem Ende studiert man
Universalgeschichte?»

2 H. R. Balmer-Basilius, Tranquillitas Ordinis. «Ueber die Friedensaufgabe
des Abendlandes» (Rex-Verlag, Luzern).

277



Die Katholiken verfügen hingegen in ihrem theologischen System über
das Werkzeug, von der Ordnung der Seele alsobald zur Ordnung des

Leibes, der menschlichen und materiellen Relationen, überzugehen.
Gering ist deshalb die Verwunderung, zu sehen, wie rasch Balmer die
Fäden zur «res publica hominis sub Deo», zu Begriff und Gestalt des

christlichen Abendlandes knüpft. Die Aussöhnung der Gegensätze auf
höherer Ebene geschieht, um ein Bild ohne polemische Hintergedanken
zu wagen, nicht nur oder nicht so sehr im Zeichen des Kreuzes als

unter der strahlenden Geschlossenheit der Kuppel des Peterdomes zu
Rom, wo der Katholik den Rieht- und Brennpunkt der seit
zweitausend Jahren vom christlichen Glauben ausgesandten Lichtmengen
sieht.

Das «Bedürfnis des Menschen nach klaren Beziehungen zu
seinesgleichen und zur Umwelt, nach der Sicherstellung und gültigen
Eingliederung des Einzelnen im größeren Ganzen», die Erfüllung «nach
innewohnendem Gesetz, Stufe um Stufe, jedes Lebewesen nach seiner
Art und nach dem Maß seiner Kräfte» — wer wollte diesem Ziel,
zugleich sittlicher, religiöser und ästhetischer Natur, wer wollte diesem

ausgewogenen Sein des Maßes nicht die zusammengefaßte Kraft seiner
Wünsche und Hoffnungen und die geläuterten Triebe seines Wollens
widmen? Nicht allein um des blumigen, duftigen Glaubens an eine
schöne Endzeit willen, nein: um des konkreten Menschen hier und
dort und gerade heute willen, dessen Menschsein erst wachsen und
werden kann, wenn die großen Konstanten, Erdreich, Sonne und
Wasser, für die Seele gesichert sind.

What is a man

If his chief good and market of his time
Be but to sleep and feed? a beast, no more.
Sure he that made us with such large discourse,
Looking before and after, gave us not
That capability and god-like reason
To fust in us unus'd. (Hamlet)

Der katholische Mitmensch, selbst wenn er nicht an der Gestaltung
des Weltbildes und an der Erforschung der Geschlechter, die vor uns
gelebt, teilnimmt, gibt sich der Hoffnung und Gewißheit hin, er
besitze den festgefügten Rahmen, der die fliehenden, widersprüchlichen,

die hellen und dunklen Bilder bändigt und einfängt; ja er fühlt
sich selbst geheimnisvoll eingeordnet in einen weltweiten und
weltlangen Zusammenhang — und dies nicht nur als Glied am corpus
mysticum Christi, sondern auch als soziales Wesen. Vorsichtige Kritik
müßte ihn aber belehren, wie der Wunsch oft auch Vater des

Geschichtsbildes ist. Zu gerne folgt er auf Kosten der historischen Wahr-

278



heit einer Harmonisierungstendenz, deren gute Absicht die Kluft
zwischen Ideal und Wirklichkeit nicht füllt. Ein Blick auf das Mittelalter

genügt, um die von heftigen geistigen und materiellen Kämpfen
erschütterte, nein, ausgezeichnete Lebendigkeit und Menschlichkeit der
ecclesia Romana in Gedanken auferstehen zu lassen, und wenn heute
der Katholizismus im Vollgefühl der ungestörten Zielstrebigkeit seine
Schätze anbietet, hat er diesen innerlich ruhigen Zustand nicht zuletzt
dem Verlust jener äußeren Herrschaft zu verdanken, die er weder
leicht noch freiwillig aus der Hand gab. Und mit welchen Opfern ist
die nicht zu leugnende innere, theologische Geschlossenheit erkauft
worden! Noch nach dem Vaticanum wurde eine Amalie von Lasaulx,
die zweiundzwanzig Jahre als Oberin das Johannesspital in Bonn
geleitet hatte, abgesetzt und nach ihrem Tod der Nonnentracht
beraubt, weil sie die zwei Dogmen von der unfehlbaren Lehrautorität
des Papstes und von der unbefleckten Empfängnis Mariä nicht mit
ihrem sonst keineswegs «ketzerischen» Gewissen vereinbaren zu können

glaubte.
Die Reformation, die dem «alten Glauben» wie kein anderes

geschichtliches Ereignis zur inneren Erneuerung und Klärung verholfen
hat, spielt im katholischen Bewußtsein nach wie vor die Rolle des

Ur- oder Hauptabfalls von der Wahrheit, die nach katholischer Lehre
im Anschluß an Augustins neuplatonischen Friedensbegriff — des

ästhetischen Elementes der Schönheit und Einheit nicht entraten kann.
Auch Balmer erblickt die Schuld für den Verlust der einen Kirche, des

einen Glaubens und damit der wahren abendländischen Einheit in
jener mächtigen Bewegung, die für uns durch die Namen Luthers,
Zwingiis und Calvins beschrieben ist. Als eines der frühesten «Dokumente

des unentrinnbaren Verhängnisses» führt Balmer die
Augsburgische Konfession von 1530 an. Hier werde nicht bloß die
Tatsache einer Trennung festgestellt, sondern der ausdrückliche und
freiwillige Verzicht auf den einen Glauben und die eine Kirche
ausgesprochen. Das «Ungeheuerliche» dieses Verzichtes bestehe darin, daß
«der Mensch sich selber aus der Ordnung und Einheit hinausweist,
sich selber ausschließt von dem, was Jahrhunderte hindurch sein
geistiges, kulturelles und staatliches Leben ermöglicht hat».

Man ist zunächst verblüfft, daß ausgerechnet die Augsburgische
Konfession, die dem Reichstag von Augsburg am 25. Juni 1530 von
den evangelischen Ständen vorgelegte Erklärung über ihren Glauben,
bei Balmer als «entscheidender Punkt der Geistesgeschichte» gilt.
Schwer läßt sich eine mehr zur Nachgiebigkeit und zum Wohlwollen
gegenüber den Katholiken geneigte evangelische Schrift denken. Wenn
irgendwo kein leichtfertiger Abfall beabsichtigt war, wenn irgendwo
der Gedanke an eine vorsätzliche Trennung von sich gewiesen und die

2 7 9



Hoffnung auf eine gütliche, dem äußeren Frieden nicht minder wie
der Reinheit des Glaubens dienliche Einigung genährt wurde, so in
diesem Bekenntnis, das am Schluß des ersten Teils die Feststellung
wagt, es weiche weder von der Schrift noch von der katholischen noch

von der römischen Kirche ab. Seine Verfasser weisen deshalb den
Vorwurf der Häresie zurück und meinen, es handle sich nur um einen
sekundären Dissens über einige «Mißbräuche» im Ritus, der ja nie
uniform gewesen sei3. Noch weiter kam Melanchthon entgegen,
vermeintlich diplomatisch und wohl auch sich selbst über die wahre
Natur der Differenzen täuschend, indem er nur auf der Erfüllung der
drei Forderungen beiderlei Gestalt (sc. bei der Austeilung des Abendmahls),

Priesterehe und Weglassung des Kanons in der Messe bestand,
ein Schlichtungsversuch, der am denkwürdigen 6. Juli 1530 im
Kardinalskonsistorium zu Rom auf schroffe Ablehnung stieß. Kaiser
Karl V., den Räten und Einflüsterungen Roms und seiner energischen
Theologen zugänglich, ließ eine Widerlegung der Augustana ausarbeiten,

die als Confutatio am 3. August in derselben Kapitelstube des

bischöflichen Palastes vorgelegt wurde, wo der sächsische Kanzler
Christian Baier einige Wochen zuvor mit fester Stimme die Augustana
verlçsen hatte. Die «Widerlegung» war in den zeremoniellen Fragen
hartnäckig, während sie in einigen dogmatischen Punkten zu
Modifikationen neigte. «Wären wir Kaiser, wir wollten die roten Rubriken
dazu machen», hatte ein zur Gewaltanwendung entschlossener Scharfmacher

in den Fraktionsverhandlungen der Katholiken im Blick auf
die Augustana gemeint, und der Versuch einer geistigen Auseinandersetzung

endete bald mit dem kaiserlichen Befehl an die Protestanten,
sich geschlagen zu geben; eine Apologie von ihrer Seite wurde nicht
einmal mehr zur Bekanntgabe zugelassen'1.

Wie kommt es, daß selbst die geflissentliche Schonung der Katholiken5,

die beinahe selbstverleugnende Hervorhebung des Gemein-

3 Confessio Augustana, I.Teil, Art. XXI: «Haec fere summa est doctrina
apud nos, in qua cerni potest, nihil inesse, quod discrepit a scripturis,
vel ab ecclesia catholica vel ab ecclesia romana, quatenus ex scriptoribus
nota est. Quod cum ita sit, inclementer iudicant isti, qui nostros pro
haereticis haberi postulant. Sed dissensio est de quibusdam abusibus...»

4 Ranke bemerkt zum Ausgang der Reichstagsverhandlungen über die
katholischen Fachmänner, die schon vorher als Privatleute heftig, teils auch
massiv drohend gegen die Protestanten agitiert hatten: «Mit der
literarischen Fehde, in der sie sich bisher bewegt, hatten sie wenig
ausgerichtet; ihre ganze Stärke lag in ihrer Verbindung mit der Gewalt.»

5 Die oberdeutschen Städte hatten wegen ihrer Abweichung von der
lutherischen Abendmahlslehre ein eigenes Bekenntnis eingereicht, die
«Confessio Tetrapolitana». Zwingli übersandte dem Kaiser seine «Fidei
ratio».

2 8 0



samen dennoch dem scharfen Nein der an der «Ordnung»
Hängenden begegnete? Daß sie in dogmatischen Fragen mit sich reden
ließen — und sie haben dreißig Jahre später auf dem Tridentinum
mit Abänderungen und Ergänzungen der theologischen Lehre nicht
gegeizt —, auf dem Gebiet des Kultus um so unnachgiebiger waren,
ist ein Fingerzeig für den neuralgischen Punkt des Streites. Es war
nicht der kleinliche Geist eines engherzigen Festhaltens an rituellen
Vorschriften; hier hat die Kirche mehrmals einzelnen Gruppen
Sonderrechte konzediert. Mit sicherem Instinkt erkannte man aber auf
katholischer Seite, daß die hergebrachte Institution der Kirche bedroht
war. Im zweiten Teil der Augustana, dem sogenannten Torgauer
Bedenken, wird in ausführlicher Weise von der kirchlichen Macht
gesprochen. Die luzide Klarheit, mit der kirchliche und staatliche
Gewalt unterschieden werden, erfaßt auch uns, denen diese kühne
Behauptung längst zur vertrauten Realität geworden ist, mit Bewunderung.

Nicht allein um die Restitution der dem Katholizismus
wohlbekannten Abstufung von göttlichem und menschlichem Recht, die für
das einfache Gemüt in den geistlichen Fürstentümern verdunkelt war,
ging es, sondern um eine Kritik am Begriff der potestas jurisdictionis
überhaupt: die kirchliche Gewalt sollte auf den evangelischen Auftrag
zurückgeführt und von den Beimischungen des körperlichen Zwanges
befreit werden. Es seien, wird beklagt, Krieg und Aufruhr entstanden,
«solange Päpste, gestützt auf die Schlüsselgewalt, nicht nur neue
Kulte eingeführt, unter Vorbehalt der Ausnahmen, und die Gewissen
mit harten Exkommunikationen belastet haben, sondern auch Reiche
der Welt zu übertragen und Kaisern ihre Herrschaft wegzunehmen
trachteten». Um die Gewissen zu trösten, seien die Evangelischen
gezwungen gewesen, den Unterschied zwischen kirchlicher und
Schwertgewalt aufzuzeigen; die erstere bestehe aber nur im Lehren
oder Wortverkündigen und im Austeilen der Sakramente, weil nicht
«res corporales, sed res aeternae, iustitia aeterna Spiritus Sanctus, vita
aeterna» zugestanden werden. Die kirchliche Gewalt «hindert deshalb
die politische Administration nicht, denn diese beschäftigt sich mit
anderen Dingen als das Evangelium. Die Obrigkeit verteidigt nicht
die Geister, sondern Körper und körperliche Dinge gegen handgreifliches

Unrecht und zwingt die Menschen mit Schwert und körperlichen
Strafen, damit sie die bürgerliche Gerechtigkeit und den Frieden
bewahrt.» Die kirchliche Jurisdiktion, die von den Protestanten nicht
etwa zugunsten eines geistigen Libertinismus und eines seelischen

Vagantentums abgeschafft wurde — wie man in der Folge oft die
Reformation als restlose «Befreiung des Gewissens» von jeder geordneten

Zucht und Ermahnung hat verstehen wollen —, ist vom Imperium

scharf zu trennen. Nach göttlichem Recht kommt den Bischöfen

2 81



die Gerichtsbarkeit nur insofern zu, als sie «die Sünden vergeben, die
Lehre erkennen, die vom Evangelium abweichende Lehre zurückweisen

und die Gottlosen, deren Gottlosigkeit bekannt ist, von der
Gemeinschaft der Kirche ohne menschliche Gewalt, sondern durch das

Wort ausschließen0».
Gehen wir fehl, wenn wir in diesen Sätzen den tieferen Grund des

Zwistes sehen? Am Kirchenbegriff scheiden sich die Geister. Der
Katholizismus mag kraft der ihm innewohnenden Elastizität in
zahlreichen dogmatischen und rituellen Angelegenheiten Diskussion und
zeitweise auch Abweichungen, Vielfalt dulden — seinen Kirchenbegriff
muß er vor den leisesten Erschütterungen schützen. Gewiß ist auch
sein Ausgangspunkt ein missionarischer: Ausbreitung des Evangeliums.
Aber die Mittel, die der Ausführung dieses schönen Vorhabens dienen
sollen, werden durch die Anforderungen des Gewissensschutzes (den
die Protestanten aus der evangelischen, nicht aus irgendeiner Anthropologie

ableiten!) nur wenig und durch den Anspruch des

souveränen Staates überhaupt nicht begrenzt. Wenn Karl Adam schreibt,
daß der Papst «den Primat der Liebe» habe, daß es «keine kirchliche

Gewalt gibt, die sich anders denn in dienender Liebe
auswirken dürfte» und daß die Kirche «die Erfüllung des stolzesten
Traumes demokratischer Gleichheit» sei7, so verschweigt er, daß im
Schöße dieser Caritas physische Zwangsmaßnahmen je und je —
immer ad majorem Dei gloriam — Raum gefunden haben und die

gegenwärtige «Lindigkeit» nicht der Exkommunikation der
Gewaltanwendung, sondern ihrer von außen veranlaßten Verbergung und
Versenkung zuzuschreiben ist. Die Forderung auf die gehorsame
Ausleihung des weltlichen Arms zur Abwendung der Irrlehren ist nicht
aufgehoben — was wurde jemals «abgeschafft» in der traditionsreichen

Geschichte der katholischen Kirche? —, sie schläft nur. Die
Frage muß lauten: Was gedächte Rom mit den Imperien anzustellen,
wenn sie sich je wieder anstellen ließen? Die Augsburgische Konfession,

wiewohl ihrem Grundtori nach sachte und leisetretend8, bleibt
an diesem entscheidenden Punkt dem unheilvollen Gedanken der auf
Erden äußerlich triumphierenden Kirche glücklicherweise fern.

Man wird nicht mit Unrecht einwenden, daß der Protestantismus

6 Confessio Augustana, II. Teil, Art. VII: «De Potestate Ecclesiastica». —
Die C. A. gilt heute noch bei den Lutheranern als vornehmste Formulierung

ihres Glaubens. Sie findet sich im Konkordienbuch direkt hinter
den drei ökumenischen Symbolen.

7 Karl Adam, «Das Wesen des Katholizismus», 7. Aufl., S. 57 ff.
8 Luther am 21. Juli 1530: «Satan adhuc vivit, et bene sensit apologiam

vestram leise treten et dissimulasse articulos de purgatorio, de sanctorum
cultu et maxime de antichristo papa.»

282



von seiner schriftbegründeten und darum menschlich warmen
Behutsamkeit in der Belastung der Gewissen abgewichen sei und zu jenen
Prozeduren Zuflucht genommen habe, die seit Jahrhunderten das

Antlitz des zur Sohnschaft berufenen Geschöpfes entstellt haben. Selbst
dort, wo die nicht zu umgehende Abwehr der Irrlehren nur kraft des

Wortes und mit menschlicher Gewalt vollzogen wurde, waren für den
Betroffenen in der damaligen christlich gesättigten Umwelt die

Konsequenzen nicht geringer, als sie heute bei einer allgemeinen
Diffamierung durch die Presse sein mögen. Auch «ungeistliche» Restriktionen

waren nicht zu umgehen. Die sichtbare Erscheinung der
Gemeinschaft der Gläubigen ist unentrinnbar in die Bahn äußerer
Maßnahmen, wie etwa Absetzung von einem Lehrstuhl, Wegnahme von
Zöglingen, geworfen. Der Hauptunterschied zum Katholizismus muß
aber gerade unter voller Erinnerung an die bis zu Folter und Hinrichtung

reichende Bekämpfung von «Ketzern» klar herausgearbeitet werden:

Jede Anwendung der Schwertgewalt innerhalb des kirchlichen
Bereichs ist Abkehr von der evangelischen Wahrheit, ist Sünde — in der
katholischen Kirche aber wird grundsätzlich festgehalten an der These
Pauls IV., die Fülle der Herrschaft über Völker und Reiche zu
besitzen0. Und wer diese «Fülle» von den Schlüsseln auf das Schwert
auszudehnen beabsichtigte, wäre vielleicht eine stürmische, unbedachte
Natur mit flammendem Herzen zu nennen, aber beileibe kein Feind
der Kirche. Ein Protestant mit ähnlichen Aspirationen und
Seelenrettungsversuchen muß immer ein schlechtes Gewissen haben.

Kehren wir zum Problem der abendländischen Ordnung zurück!
Ist sie durch die Augsburgische Konfession, durch die Reformation
überhaupt ins Mark getroffen worden, wird ihre Renaissance an die
bedingungslose Rückkehr von jenem Irrtum, an das Zurückholen der
sichtbaren Una Sancta geknüpft sein? Unser Gesprächspartner wird
wohl die von uns erwähnte Zwei-Gewaltentheorie mit halb
schmunzelndem, halb triumphierendem Lächeln heranziehen und uns zu
beweisen versuchen, daß die Exaltationen des autonomen Imperiums im
totalen Staat die protestantische Freude an der «Auflösung» der Einheit

dämpfen müßten, habe doch die Reformation der Zersplitterung
bedenklich vorgearbeitet. Wir räumen ihm ohne weiteres ein, daß die
in schwindelnde Einsamkeit emporgetriebene Spirale des autonomen
Staates von vielen Protestanten auf Grund der Scheidung zwischen

körperlichen und seelischen Dingen und Relationen mit relativem
Gleichmut betrachtet wurde. Vielen genügte ein ebenso einsam ge-

9 Paul IV., Bulle «Cum ex apostolatus officio» vom 15. Februar 1559:

«... Romanus pontifex, qui Dei et domini nostri Jesu Christi vices gerit
in terris et super gentes et regna plenitudinem obtinet potestatis
omnesque iudicat, a nemine in hoc saeculo iudicandus...»

283



steigertes Sündenbewußtsein in der geistlichen Welt, das der Seele
schon vor dem Tod die Flucht aus der irdischen Heimstatt empfahl.
Die kritische Funktion, die der Protestantismus innerhalb des

Christentums auszuüben bestimmt war und ist, verurteilt ihn oft zu einer
gewissen Unsicherheit und Halbherzigkeit in den nichtkirchlichen
Bereichen, wo es hinwiederum der Katholizismus ist, der seine pragmatischen

Siege feiert. Die größere Intensität der Gewissensforschung,
die radikale Sündenerkenntnis und die bis zu den Goldadern des

Mysteriums aufgeschürfte Gott-Mensch-Beziehung setzen aber
Ehrlichkeit und Wahrheit der protestantischen Haltung nicht herab. Die
Männer der Reformationszeit dachten jedenfalls nie daran, den Staat
sich selber zu überlassen; christliche Sitte und Gesinnung sollten auch
ihn speisen und tränken. Nicht aber sollte es zur Machtübernahme der
Kirche kommen. Und wir geben offen zu, daß wir — im theologischen
Verstände — den autonomen, ja offen antichristlichen totalen Staat
der totalen Herrschaft einer mit Kreuz und Schwert ausgerüsteten
christlichen Kirche weitaus vorziehen: um der Ehrlichkeit willen.

Die abendländische Ordnung, die im erklärten Gegensatz zum
Protestantismus wiedergewonnen werden soll, ist äußerlich betrachtet in
der Tat eine Ordnung. Sie würde die Einheit, die unitas, sein. Man
bedenke aber wohl, daß der uns zur Rettung des Abendlandes
einladende Katholik Geräte in den Händen hält, die auf beiden Seiten
Stacheln tragen. Und das vom Untergang bedrohte Opfer — ist es

das Abendland des Mittelalters, der Pax Romana? Oder trägt es nicht
vielmehr die Züge einer Erfahrung, einer Weisheit und einer Kraft,
die im Gegensatz und gegen den Willen der römischen Kirche
gewonnen wurden? Die Aufrichtung einer katholisch-abendländischen
Ordnung in einer nichtkatholischen Umwelt würde eine schmerzliche
Reduktion unserer Tradition und unserer Hoffnungen bedeuten. Das
Ziel der Entwicklung verlangte Eingriffe, die nicht nur den
Protestantismus exstirpieren, sondern auch andere Organe schädigen würden.

Das Mitwirken würde in ein Mit-Leiden umschlagen. Die
unbemerkte Usurpation des Abendlandes für eine geradlinige Geschichtsauffassung

schafft die Tatsache nicht aus der Welt, daß der
Katholizismus damit nicht ein altes, verschüttetes Erbe ausgräbt, sondern
ein fremdes Geschöpf in Arme nimmt, die es zu erdrücken nicht
unfähig wären.

Die geistige und seelische Desintegration zu bekämpfen, ist die

Hauptaufgabe unserer Zeit. Niemals darf man sich aber zu jener
Endzielromantik verleiten lassen, die, der mikrokosmischen Moral eine
makrokosmische ethische Theorie substituierend, an den verwendeten
Mitteln achtlos vorüberginge, ja ihre Auswahl anderen übergäbe.
Echte abendländische Ordnung besteht nicht nur in der Existenz des

2 8 4



großen Rahmens, sondern im Platz, im Lebensraum und in der Funktion,

die jeder einzelne Gegenstand auf der Leinwand des Systems
zugebilligt erhält. "Was hülfe einem schlichten Okzidentalen das
Bewußtsein, im Schöpfungsplan nach Standort und Auftrag genau
eingetragen zu sein, wenn sein Leben, von ihm aus betrachtet, durchaus
der Ordnung, der Freiheit und der Sicherheit entbehrte? "Wenn um
der Verwirklichung der Ordnung willen seine Seele in Unordnung
versetzt würde? «Abendländische Ordnung» soll nicht ein Gaukelspiel
für den sonntäglichen Trost armer Menschen, sondern lebendige
Wirklichkeit des Alltags sein. Der Weg zu ihr führt weder über
wehmütige Erinnerungen an frühere Zeiten — nein, über die Projektion
dieser Zeiten in unserem Vorstellungs- und "Wunschapparat — noch
über die Installation eines geistigen Planungsausschusses. "Wir können
das Ziel aus der Ferne heranholen, wenn uns die Erhebung des

Einzelmenschen zu einem seinem Schöpfer verantwortlichen Individuum, die

Entwicklung vom biologischen zum humanen Wesen Herzenssache
sind.

Schiller beschreibt das Verhalten des echten, allen Schein vermeidenden

Abendländers trefflich: «Sollte eine neue Gedankenreihe, eine

neue Naturerscheinung, ein neu entdecktes Gesetz in der Körperwelt
den ganzen Bau seiner "Wissenschaft umstürzen: so hat er dieWahrheit
immer mehr geliebt als sein System, und gerne wird er die alte
mangelhafte Form mit einer neuern und schönern vertauschen.» Sehen wir
zu, daß uns die «Abendländische Ordnung» nicht zum Idol wird, das

Blick und Willen von der Wahrheit wegnimmt und uns dazu
verführt, die Ruhe des Friedhofes höher zu schätzen als den Dienst des

Lebens. Unerbittlich steht die Forderung vor uns, weder irrelevante
Meinungen noch umgestaltende Glaubensüberzeugungen mit Kanonen
in die Köpfe und Herzen der Menschen hineinbringen zu wollen.

Fern sei es, die Katholiken der versuchten Gewaltanwendung zu
bezichtigen, aber ihr Bedauern über den in der Reformation
angehobenen «Auflösungsprozeß» scheint doch einen Begriff von Ordnung
zu visieren, der beim «miles Christianus» den Ton auf das erste "Wort
legt. Der Beitrag des Protestantismus zur Gewinnung einer
europäischen Ordnung — Wiedergewinnung dünkt uns fast überheblich
zu sein — besteht nach außen in der klaren Aufgabenscheidung von
Kirche und Staat und nach innen in der einfachen, treuen Verkündung
des Heils und der Freude. Daß er sich seiner spezifischen Gefahren
der unfreundlich-mürrischen Abkehr von der «bösen "Welt» und der
romantischen Radikalisierung der Seelenerschütterung stets bewußt
bleibt, sollte ihm in Anbetracht seines kritischen Grundzuges nicht
schwer fallen. Nie aber wird er einwilligen können, daß die
Gottesbeziehung, die Quelle der wahren Ordnung, durch äußere Institu-

2 8 5



tionen sanft oder hart eingebrannt und ihnen statisch inkorporiert
würde. Ohne den Schutz des Menschen vor den übereifrigen Zugriffen
aufgescheuchter Prädikanten und den groben Fäusten weltlicher
Gendarmen (manchmal wollen sie uns mit ihren totalen Erlösungsplänen
vorgängig die Besinnung rauben) hat die Seele nicht, wo sie sich
ausruhen und still entwickeln könnte. Und ohne ein bißchen eigene Erde,
eigene Sonne und eigenes Wasser, ohne persönliche Auseinandersetzung
mit dem von der Kirche angebotenen Schatz ist der Glaube ein rasch

verdorrendes Pflänzlein.
Die abendländische Ordnung nähert sich uns, die wir sie «als

Siegerin über äußeres und inneres Chaos herbeisehnen», nicht durch den

Sprung in die Vergangenheit, sondern durch unzählige Schritte in die
Zukunft. Ihre Wegweiser heißen echtes Menschentum und Liebe zum
Kleinen. Mögen die Denker, Theologen und Philosophen, die bescheidenen

Wünsche des Zeitgenossen auf etwas Frieden, etwas Freude,
etwas inneres Sein in ihr System einbauen, mögen sie nicht rasten,
als bis sich alle Welt in einer Verbeugung vor dem einen Bauplan
verneigt: maßgebend sind die konkreten Tatsachen und Verhältnisse des

Alltags. Hier herrscht, wenn es gut und lebenswert zugehen soll, die
Devise universitas, nicht unitas. Es sollte uns nichts am Sieg eines

Systems, alles aber am Sieg des Menschen gelegen sein. Das System,
die Großordnung, gibt sich von selbst, wenn das Kleine atmen und
wachsen darf.

2 8 6


	Katholizismus und Abendländische Ordnung

