Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 5

Artikel: Katholizismus und Abendlandische Ordnung
Autor: Bieri, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KATHOLIZISMUS UND ABENDLANDISCHE
ORDNUNG

VON ERNST BIERI

Die wirren Zeitliufte, die uns von der erleuchteten Bahn eines
klaren, wohlumgrenzten Lebens in die schattigen Gefilde der steten
Unruhe, auf die krummen Pfade des zagenden Suchens, wo die Un-
sicherheit des Schrittes durch die leere Hoffnung des Herzens ersetzt
werden muf}, vertreiben, diese Bedrohung der gefestigten Existenz
driangt zu immer vernehmlicheren Wiinschen nach einer, nein, nach
der Ordnung, die jedem Ding seinen Platz und jedem Gedanken seine
Funktion zuteilt. «Als ob die Welt noch schuldlos offen stiinde», gief3t
man den fliissigen und entfliechbaren Stoff der vorgestellten Idee in
die feste Form des Begehrens und meint, an Sokrates geschult, die
Einsicht in die Notwendigkeit eines Plans verbiirge dessen Anwen-
dung. Wie sollte man erstaunen, wenn in der Geschichte nach Epochen
gefahndet wird, die von der grofien, hilfreichen Ordnung beherrscht
waren, wenn die Unzuldnglichkeiten des gegenwirtigen Zustandes
als Derivation und Depravation statt als ein «Noch-Nicht» angesehen
werden, wenn vollends dem heutigen Geschlecht die Riicdkkehr zu
einer gliicklicheren Vergangenheit empfohlen wird? Zumal dieses
Unternehmen den hiibschen Nebengewinn verspricht, dafl der Weg
vom Unvollkommenen zum Vollkommenen iiber den Geist des Be-
raters fithrt, der auflerhalb der heillosen Unordnung zu stehen wihnt
und sich seinen Mitmenschen willig als Instrument der Verbesserung
aufdringt.

Es scheint eine dem Menschen eingeborene Idee zu sein, sowohl das
Weltall wie die Beziehungen innerhalb der Sozietit auf einen gemein-
samen Nenner zu bringen. Das Streben nach dem Monismus ist alt
und urtiimlich. Nicht einmal die in neuerer Zeit scharf herausge-
arbeitete Lehre vom Widerspruch, vom Paradoxon, tritt aus der
Reihe der Einheitsbemiihungen; denn warum sollte man nicht auch
die Polaritit zum Grundgesetz der Welt erheben? aus der Tragik des
Zerfalls mit sich selbst die Tugend der doppelgesichtigen Wahrheit
schaffen? «Der Trieb nach Uecbereinstimmung», sagt Schiller vom
philosophischen Geist, «kann sich mit Bruchstiicken nicht begniigen.
Alle seine Bestrebungen sind auf Vollendung seines Wissens gerichtet;
seine edle Ungeduld kann nicht ruhen, bis alle seine Begriffe zu einem

276



harmonischen Ganzen sich geordnet haben, bis er im Mittelpunkt
seiner Kunst, seiner Wissenschaft steht und von hier aus ithr Gebiet
mit befriedigtem Blick tiberschauet'.» Die Aufsplitterung der geistigen
und manuellen Titigkeit, die Abkehr von der «geschlossenen Haus-
wirtschaft» nicht nur im Oekonomischen, sondern auch in der Wissen-
schaft — eine Entwicklung, die allein imstande war, die neuen An-
forderungen der Naturbeherrschung fiir eine rapid angeschnellte Be-
volkerungszahl zu befriedigen — hat das Streben nach einer umfas-
senden Ordnung befliigelt. Die Kraft zur systematischen Erfassung
des Wissens und Kénnens ist gestiegen, und wenn der Erfolg der
Bewiltigung dieser hohen Aufgabe kiimmerlich erscheint, mogen wir
uns dessen bewuf}t sein, daff die Spannungen der Macht und der Ideen
uns heute viel rascher mitgeteilt werden als in jener Zeit, da «hinten,
weit, in der Tiirkei, die Volker aufeinanderschlagen». Dennoch
schwebt uns das Bild einer gereifteren, hoheren Harmonie vor, und
um die lapidare Feststellung kommen wir nicht herum: daf} der ge-
meinsame Fundus an grundlegenden, unverriickbaren Werten heute
fehlt.

Vor uns liegt die Schrift eines Katholiken?, der diese «concordia in
principalibus bonis» das unbedingte Erfordernis auch unserer Zeit
nennt. Der Friede sei, heiffit es in diesem Aufruf zur Selbstbesinnung
nach einem schweren Krieg, mit dem Ende der Feindseligkeiten nicht
eingekehrt. «Ueber die blofle Abwesenheit des Krieges hinaus soll
nun gleichsam das Menschliche sichergestellt, seine Integritit wieder-
hergestellt, Bestand und Dauer in je wiinschenswerten Verhiltnissen
begriindet werden.» Die Aufgabe, den Frieden herzustellen, beginnt
nach gemeinchristlicher Ueberzeugung nicht auf Konferenzen und
Programmsitzungen, sondern im Menschen selbst, und wir pflichten
Balmer bei, dafl vor aller Regelung der konkreten, dufleren Bezie-
hungen in der Gesellschaft das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch
zurechtgebracht werden mufl — nicht durch heifles Selbstvertrauen,
sondern durch die gliubige Annahme des Gnadengeschenks. Ein Friede,
der von der gottlichen Schopfung und Zwecksetzung des Menschen
absicht, verirrt sich in allerlei hedonistischen Malereien. Verhingnis-
voll ist die Meinung, die Kultur gebe sich von selbst, habe man nur
reichlich zu essen und nie mehr zu kimpfen. Uns Protestanten liegt
es nahe, alle Gedanken und Gefiihle zu sammeln auf den zentralen
Punkt des Gottesverhdltnisses und, inspiriert von einer gewissen
Skepsis, die Welt in den wiirgenden Hinden der Siinde zu lassen.

1 Schiller, Antrittsrede «Was heiffit und zu welchem Ende studiert man
Universalgeschichte?»

? H. R. Balmer-Basilius, Tranquillitas Ordinis. «Ueber die Friedensaufgabe
des Abendlandes» (Rex-Verlag, Luzern).

27 F



Die Katholiken verfiigen hingegen in threm theologischen System iiber
das Werkzeug, von der Ordnung der Seele alsobald zur Ordnung des
Leibes, der menschlichen und materiellen Relationen, iiberzugehen.
Gering ist deshalb die Verwunderung, zu sehen, wie rasch Balmer die
Fiden zur «res publica hominis sub Deo», zu Begriff und Gestalt des
christlichen Abendlandes kniipft. Die Aussohnung der Gegensitze auf
hoherer Ebene geschieht, um ein Bild ohne polemische Hintergedanken
zu wagen, nicht nur oder nicht so sehr im Zeichen des Kreuzes als
unter der strahlenden Geschlossenheit der Kuppel des Peterdomes zu
Rom, wo der Katholik den Richt- und Brennpunkt der seit zwei-
tausend Jahren vom christlichen Glauben ausgesandten Lichtmengen
sieht.

Das «Bediirfnis des Menschen nach klaren Beziehungen zu seines-
gleichen und zur Umwelt, nach der Sicherstellung und giiltigen Ein-
gliederung des Einzelnen im gréferen Ganzen», die Erfiillung «nach
innewohnendem Gesetz, Stufe um Stufe, jedes Lebewesen nach seiner
Art und nach dem Maf seiner Krifte» — wer wollte diesem Ziel,
zugleich sittlicher, religioser und Asthetischer Natur, wer wollte diesem
ausgewogenen Sein des Mafles nicht die zusammengefafite Kraft seiner
Wiinsche und Hoffnungen und die gelduterten Triebe seines Wollens
widmen? Nicht allein um des blumigen, duftigen Glaubens an eine
schone Endzeit willen, nein: um des konkreten Menschen hier und
dort und gerade heute willen, dessen Menschsein erst wachsen und
werden kann, wenn die groflen Konstanten, Erdreich, Sonne und
Wasser, fiir die Seele gesichert sind.

W hat is a man

If his chief good and market of bis time

Be but to sleep and feed? a beast, no more.

Sure he that made us with such large discourse,
Looking before and after, gave us not

T hat capability and god-like reason

To fust in us unus’d. (Hamlet)

Der katholische Mitmensch, selbst wenn er nicht an der Gestaltung
des Weltbildes und an der Erforschung der Geschlechter, die vor uns
gelebt, teilnimmt, gibt sich der Hoffnung und Gewiftheit hin, er
besitze den festgefiigten Rahmen, der die flichenden, widerspriich-
lichen, die hellen und dunklen Bilder bandigt und einfingt; ja er fiihlt
sich selbst geheimnisvoll eingeordnet in einen weltweiten und welt-
langen Zusammenhang — und dies nicht nur als Glied am corpus
mysticum Christi, sondern auch als soziales Wesen. Vorsichtige Kritik
miflte ithn aber belehren, wie der Wunsch oft auch Vater des Ge-
schichtsbildes ist. Zu gerne folgt er auf Kosten der historischen Wahr-

278



heit einer Harmonisierungstendenz, deren gute Absicht die Kluft
zwischen Ideal und Wirklichkeit nicht fillt. Ein Blick auf das Mitzel-
alter geniigt, um die von heftigen geistigen und materiellen Kimpfen
erschiitterte, nein, ausgezeichnete Lebendigkeit und Menschlichkeit der
ecclesia Romana in Gedanken auferstehen zu lassen, und wenn heute
der Katholizismus im Vollgefiihl der ungestdrten Zielstrebigkeit seine
Schitze anbietet, hat er diesen innerlich ruhigen Zustand nicht zuletzt
dem Verlust jener dufleren Herrschaft zu verdanken, die er weder
leicht noch freiwillig aus der Hand gab. Und mit welchen Opfern ist
die nicht zu leugnende innere, theologische Geschlossenheit erkauft
worden! Noch nach dem Vaticanum wurde eine Amalie von Lasaulx,
die zweiundzwanzig Jahre als Oberin das Johannesspital in Bonn
geleitet hatte, abgesetzt und nach ihrem Tod der Nonnentracht be-
raubt, weil sie die zwei Dogmen von der unfehlbaren Lehrautoritit
des Papstes und von der unbefleckten Empfiangnis Marid nicht mit
ithrem sonst keineswegs «ketzerischen» Gewissen vereinbaren zu kon-
nen glaubte.

Die Reformation, die dem «alten Glauben» wie kein anderes ge-
schichtliches Ereignis zur inneren Erneuerung und Klirung verholfen
hat, spielt im katholischen Bewufitsein nach wie vor die Rolle des
Ur- oder Hauptabfalls von der Wahrheit, die nach katholischer Lehre
im Anschluff an Augustins neuplatonischen Friedensbegriff — des
dsthetischen Elementes der Schonheit und Einheit nicht entraten kann.
Auch Balmer erblidkt die Schuld fiir den Verlust der einen Kirche, des
einen Glaubens und damit der wahren abendlindischen Einheit in
jener michtigen Bewegung, die fiir uns durch die Namen Luthers,
Zwinglis und Calvins beschrieben ist. Als eines der friihesten «Doku-
mente des unentrinnbaren Verhidngnisses» fiithrt Balmer die Augs-
burgische Konfession von 1530 an. Hier werde nicht blof die Tat-
sache einer Trennung festgestellt, sondern der ausdriickliche und frei-
willige Verzicht auf den einen Glauben und die eine Kirche ausge-
sprochen. Das «Ungeheuerliche» dieses Verzichtes bestehe darin, daf§
«der Mensch sich selber aus der Ordnung und Einheit hinausweist,
sich selber ausschlieft von dem, was Jahrhunderte hindurch sein gei-
stiges, kulturelles und staatliches Leben ermdglicht hat».

Man ist zunichst verbliifft, dafl ausgerechnet die Awugsburgische
Konfession, die dem Reichstag von Augsburg am 25. Juni 1530 von
den evangelischen Stidnden vorgelegte Erklirung iiber ihren Glauben,
bei Balmer als «entscheidender Punkt der Geistesgeschichte» gilt.
Schwer ldfit sich eine mehr zur Nachgiebigkeit und zum Wohlwollen
gegeniiber den Katholiken geneigte evangelische Schrift denken. Wenn
irgendwo kein leichtfertiger Abfall beabsichtigt war, wenn irgendwo
der Gedanke an eine vorsitzliche Trennung von sich gewiesen und die

279



Hoffnung auf eine giitliche, dem dufleren Frieden nicht minder wie
der Reinheit des Glaubens dienliche Einigung gendhrt wurde, so in
diesem Bekenntnis, das am Schlufl des ersten Teils die Feststellung
wagt, es weiche weder von der Schrift noch von der katholischen noch
von der romischen Kirche ab. Seine Verfasser weisen deshalb den
Vorwurf der Hiresie zuriick und meinen, es handle sich nur um einen
sekundidren Dissens iiber einige «Miflbrauche» im Ritus, der ja nie
uniform gewesen sei®. Noch weiter kam Melanchthon entgegen, ver-
meintlich diplomatisch und wohl auch sich selbst {iber die wahre
Natur der Differenzen tiuschend, indem er nur auf der Erfiillung der
drei Forderungen beiderlei Gestalt (sc. bei der Austeilung des Abend-
mabhls), Priesterehe und Weglassung des Kanons in der Messe bestand,
ein Schlichtungsversuch, der am denkwiirdigen 6. Juli 1530 im Kar-
dinalskonsistorium zu Rom auf schroffe Ablehnung stieff. Kaiser
Karl V., den Riten und Einfliisterungen Roms und seiner energischen
Theologen zuginglich, lieff eine Widerlegung der Augustana ausarbei-
ten, die als Confutatio am 3. August in derselben Kapitelstube des
bischoflichen Palastes vorgelegt wurde, wo der sichsische Kanzler
Christian Baier einige Wochen zuvor mit fester Stimme die Augustana
verlesen hatte. Die «Widerlegung» war in den zeremoniellen Fragen
hartnickig, wihrend sie in einigen dogmatischen Punkten zu Modi-
fikationen neigte. « Waren wir Kaiser, wir wollten die roten Rubriken
dazu machen», hatte ein zur Gewaltanwendung entschlossener Scharf-
macher in den Fraktionsverhandlungen der Katholiken im Blick auf
die Augustana gemeint, und der Versuch einer geistigen Auseinander-
setzung endete bald mit dem kaiserlichen Befehl an die Protestanten,
sich geschlagen zu geben; eine Apologie von ihrer Seite wurde nicht
einmal mehr zur Bekanntgabe zugelassen®.

Wie kommt es, dafl selbst die geflissentliche Schonung der Katho-
liken®, die beinahe selbstverleugnende Hervorhebung des Gemein-

3 Confessio Augustana, I. Teil, Art. XXI: «Haec fere summa est doctrina
apud nos, in qua cerni potest, nihil inesse, quod discrepit a scripturis,
vel ab ecclesia catholica vel ab ecclesia romana, quatenus ex scriptoribus
nota est. Quod cum ita sit, inclementer iudicant isti, qui nostros pro
haereticis haberi postulant. Sed dissensio est de quibusdam abusibus. . .»

4 Ranke bemerkt zum Ausgang der Reichstagsverhandlungen iiber die
katholischen Fachminner, die schon vorher als Privatleute heftig, teils auch
massiv drohend gegen die Protestanten agitiert hatten: «Mit der lite-
rarischen Fehde, in der sie sich bisher bewegt, hatten sie wenig aus-
gerichtet; ihre ganze Stirke lag in ihrer Verbindung mit der Gewalt.»

5 Die oberdeutschen Stidte hatten wegen ihrer Abweichung von der
lutherischen Abendmahlslehre ein eigenes Bekenntnis eingereicht, die
«Confessio Tetrapolitana». Zwingli iibersandte dem Kaiser seine «Fidei
ration.

280



samen dennoch dem scharfen Nein der an der «Ordnung» Hin-
genden begegnete? Dafl sie in dogmatischen Fragen mit sich reden
lieflen — und sie haben dreiflig Jahre spiter auf dem Tridentinum
mit Abinderungen und Erginzungen der theologischen Lehre nicht
gegeizt —, auf dem Gebiet des Kultus um so unnachgiebiger waren,
ist ein Fingerzeig fiir den neuralgischen Punkt des Streites. Es war
nicht der kleinliche Geist eines engherzigen Festhaltens an rituellen
Vorschriften; hier hat die Kirche mehrmals einzelnen Gruppen Son-
derrechte konzediert. Mit sicherem Instinkt erkannte man aber auf
katholischer Seite, dafl die hergebrachte Institution der Kirche bedroht
war. Im zweiten Teil der Augustana, dem sogenannten Torgauer
Bedenken, wird in ausfiihrlicher Weise von der kirchlichen Macht
gesprochen. Die luzide Klarheit, mit der kirchliche und staatliche Ge-
walt unterschieden werden, erfafit auch uns, denen diese kiithne Be-
hauptung lingst zur vertrauten Realitit geworden ist, mit Bewun-
derung. Nicht allein um die Restitution der dem Katholizismus wohl-
bekannten Abstufung von gottlichem und menschlichem Recht, die fiir
das einfache Gemiit in den geistlichen Fiirstentiimern verdunkelt war,
ging es, sondern um eine Kritik am Begriff der potestas jurisdictionis
iberhaupt: die kirchliche Gewalt sollte auf den evangelischen Auftrag
zuriickgefiihrt und von den Beimischungen des korperlichen Zwanges
befreit werden. Es seien, wird beklagt, Krieg und Aufruhr entstanden,
«solange Pipste, gestiitzt auf die Schliisselgewalt, nicht nur neue
Kulte eingefiihrt, unter Vorbehalt der Ausnahmen, und die Gewissen
mit harten Exkommunikationen belastet haben, sondern auch Reiche
der Welt zu iibertragen und Kaisern ihre Herrschaft wegzunehmen
trachteten». Um die Gewissen zu trosten, seien die Evangelischen
gezwungen gewesen, den Unterschied zwischen kirchlicher und
~ Schwertgewalt aufzuzeigen; die erstere bestehe aber nur im Lehren
oder Wortverkiindigen und im Austeilen der Sakramente, weil nicht
«res corporales, sed res aeternae, iustitia aeterna Spiritus Sanctus, vita
aeterna» zugestanden werden. Die kirchliche Gewalt «hindert deshalb
die politische Administration nicht, ... denn diese beschiftigt sich mit
anderen Dingen als das Evangelium. Die Obrigkeit verteidigt nicht
die Geister, sondern Korper und korperliche Dinge gegen handgreif-
liches Unrecht und zwingt die Menschen mit Schwert und korperlichen
Strafen, damit sie die biirgerliche Gerechtigkeit und den Frieden be-
wahrt.» Die kirchliche Jurisdiktion, die von den Protestanten nicht’
etwa zugunsten eines geistigen Libertinismus und eines seelischen
Vagantentums abgeschafft wurde — wie man in der Folge oft die
Reformation als restlose «Befreiung des Gewissens» von jeder geord-
neten Zucht und Ermahnung hat verstehen wollen —, ist vom Impe-
rium scharf zu trennen. Nach gottlichem Recht kommt den Bischéfen

281



die Gerichtsbarkeit nur insofern zu, als sie «die Stinden vergeben, die
Lehre erkennen, die vom Evangelium abweichende Lehre zuriick-
weisen und die Gottlosen, deren Gottlosigkeit bekannt ist, von der
Gemeinschaft der Kirche ohne menschliche Gewalt, sondern durch das
Wort ausschlieflen®».

Gehen wir fehl, wenn wir in diesen Satzen den tieferen Grund des
Zwistes sehen? Am Kirchenbegriff scheiden sich die Geister. Der
Katholizismus mag kraft der ihm innewohnenden Elastizitit in zahl-
reichen dogmatischen und rituellen Angelegenheiten Diskussion und
zeitweise auch Abweichungen, Vielfalt dulden — seinen Kirchenbegriff
muf} er vor den leisesten Erschiitterungen schiitzen. Gewif§ ist auch
sein Ausgangspunkt ein missionarischer: Ausbreitung des Evangeliums.
Aber die Mittel, die der Ausfithrung dieses schonen Vorhabens dienen
sollen, werden durch die Anforderungen des Gewissensschutzes (den
die Protestanten aus der evangelischen, nicht aus irgendeiner Anthro-
pologie ableiten!) nur wenig und durch den Anspruch des sou-
veranen Staates tiberhaupt nicht begrenzt. Wenn Karl Adam schreibt,
dafl der Papst «den Primat der Liebe» habe, dafl es «keine kirch-
liche Gewalt gibt, die sich anders denn in dienender Liebe aus-
wirken diirfte» und daf} die Kirche «die Erfiillung des stolzesten
Traumes demokratischer Gleichheit» sei”, so verschweigt er, daf} im
Schofle dieser Caritas physische Zwangsmafinahmen je und je —
immer ad majorem Dei gloriam — Raum gefunden haben und die
gegenwirtige «Lindigkeit» nicht der Exkommunikation der Gewalt-
anwendung, sondern ihrer von auflen veranlafiten Verbergung und
Versenkung zuzuschreiben ist. Die Forderung auf die gehorsame Aus-
leihung des weltlichen Arms zur Abwendung der Irrlehren ist nicht
aufgehoben — was wurde jemals «abgeschafft» in der traditions-
reichen Geschichte der katholischen Kirche? —, sie schlift nur. Die
Frage muf} lauten: Was gedidchte Rom mit den Imperien anzustellen,
wenn sie sich je wieder anstellen lielen? Die Augsburgische Konfes-
sion, wiewohl ihrem Grundton nach sachte und leisetretend®, bleibt
an diesem entscheidenden Punkt dem unheilvollen Gedanken der auf
Erden duflerlich triumphierenden Kirche gliicklicherweise fern.

Man wird nicht mit Unrecht einwenden, dafl der Protestantismus

8 Confessio Augustana, II. Teil, Art. VII: «De Potestate Ecclesiastica». —
Die C. A. gilt heute noch bei den Lutheranern als vornehmste Formu-
lierung ihres Glaubens. Sie findet sich im Konkordienbuch direkt hinter
den drei 8kumenischen Symbolen.

7 Karl Adam, «Das Wesen des Katholizismus», 7. Aufl.,, S. 57 ff.

8 Luther am 21. Juli 1530: «Satan adhuc vivit, et bene sensit apologiam
vestram leise treten et dissimulasse articulos de purgatorio, de sanctorum
cultu et maxime de antichristo papa.»

282



von seiner schriftbegriindeten und darum menschlich warmen Behut-
samkeit in der Belastung der Gewissen abgewichen sei und zu jenen
Prozeduren Zuflucht genommen habe, die seit Jahrhunderten das
Antlitz des zur Sohnschaft berufenen Geschopfes entstellt haben. Selbst
dort, wo die nicht zu umgehende Abwehr der Irrlehren nur kraft des
Wortes und mit menschlicher Gewalt vollzogen wurde, waren fiir den
Betroffenen in der damaligen christlich gesittigten Umwelt die Kon-
sequenzen nicht geringer, als sie heute bei einer allgemeinen Diffa-
mierung durch die Presse sein modgen. Auch «ungeistliche» Restrik-
tionen waren nicht zu umgehen. Die sichtbare Erscheinung der Ge-
meinschaft der Gliubigen ist unentrinnbar in die Bahn duflerer Mafi-
nahmen, wie etwa Absetzung von einem Lehrstuhl, Wegnahme von
Zoglingen, geworfen. Der Hauptunterschied zum Katholizismus muf}
aber gerade unter voller Erinnerung an die bis zu Folter und Hinrich-
tung reichende Bekimpfung von «Ketzern» klar herausgearbeitet wer-
den: Jede Anwendung der Schwertgewalt innerhalb des kirchlichen Be-
reichs ist Abkehr von der evangelischen Wahrheit, ist Siinde — in der
katholischen Kirche aber wird grundsitzlich festgehalten an der These
Pauls IV., die Fiille der Herrschaft iber Volker und Reiche zu be-
sitzen”. Und wer diese «Fiille» von den Schliisseln auf das Schwert
auszudehnen beabsichtigte, wire vielleicht eine stiirmische, unbedachte
Natur mit flammendem Herzen zu nennen, aber beileibe kein Feind
der Kirche. Ein Protestant mit dhnlichen Aspirationen und Seelen-
rettungsversuchen mufl immer ein schlechtes Gewissen haben.

Kehren wir zum Problem der abendlindischen Ordnung zuriick!
Ist sie durch die Augsburgische Konfession, durch die Reformation
iiberhaupt ins Mark getroffen worden, wird ihre Renaissance an die
bedingungslose Riickkehr von jenem Irrtum, an das Zuriickholen der
sichtbaren Una Sancta gekniipft sein? Unser Gesprichspartner wird
wohl die von uns erwihnte Zwei-Gewaltentheorie mit halb schmun-
zelndem, halb triumphierendem Licheln heranzichen und uns zu be-
weisen versuchen, daf} die Exaltationen des autonomen Imperiums im
totalen Staat die protestantische Freude an der «Aufldsung» der Ein-
heit dimpfen miiflten, habe doch die Reformation der Zersplitterung
bedenklich vorgearbeitet. Wir rdumen ihm ohne weiteres ein, dafl die
in schwindelnde Einsamkeit emporgetriebene Spirale des autonomen
Staates von vielen Protestanten auf Grund der Scheidung zwischen
korperlichen und seelischen Dingen und Relationen mit relativem
Gleichmut betrachtet wurde. Vielen geniigte ein ebenso einsam ge-

® Paul IV., Bulle «Cum ex apostolatus officio» vom 15. Februar 1559:
«...Romanus pontifex, qui Dei et domini nostri Jesu Christi vices gerit
in terris et super gentes et regna plenitudinem obtinet potestatis
omnesque iudicat, a nemine in hoc saeculo iudicandus. . .»

283



steigertes Siindenbewufitsein in der geistlichen Welt, das der Seele
schon vor dem Tod die Flucht aus der irdischen Heimstatt empfahl.
Die kritische Funktion, die der Protestantismus innerhalb des Chri-
stentums auszuiiben bestimmt war und ist, verurteilt ithn oft zu einer
gewissen Unsicherheit und Halbherzigkeit in den nichtkirchlichen Be-
reichen, wo es hinwiederum der Katholizismus ist, der seine pragma-
tischen Siege feiert. Die groflere Intensitit der Gewissensforschung,
die radikale Siindenerkenntnis und die bis zu den Goldadern des
Mysteriums aufgeschiirfte Gott-Mensch-Beziehung setzen aber Ehr-
lichkeit und Wahrheit der protestantischen Haltung nicht herab. Die
Minner der Reformationszeit dachten jedenfalls nie daran, den Staat
sich selber zu iiberlassen; christliche Sitte und Gesinnung sollten auch
ihn speisen und tranken. Nicht aber sollte es zur Machtiibernahme der
Kirche kommen. Und wir geben offen zu, daf§ wir — im theologischen
Verstande — den autonomen, ja offen antichristlichen totalen Staat
der totalen Herrschaft einer mit Kreuz und Schwert ausgeriisteten
christlichen Kirche weitaus vorzichen: um der Ehrlichkeit willen.

Die abendlidndische Ordnung, die im erklarten Gegensatz zum Pro-
testantismus wiedergewonnen werden soll, ist duferlich betrachtet in
der Tat eine Ordnung. Sie wiirde die Einheit, die unitas, sein. Man
bedenke aber wohl, daff der uns zur Rettung des Abendlandes ein-
ladende Katholik Gerite in den Hinden hilt, die auf beiden Seiten
Stacheln tragen. Und das vom Untergang bedrohte Opfer — ist es
das Abendland des Mittelalters, der Pax Romana? Oder tragt es nicht
vielmehr die Ziige einer Erfahrung, einer Weisheit und einer Kraft,
die im Gegensatz und gegen den Willen der romischen Kirche ge-
wonnen wurden? Die Aufrichtung einer katholisch-abendlandischen
Ordnung in einer nichtkatholischen Umwelt wiirde eine schmerzliche
Reduktion unserer Tradition und unserer Hoffnungen bedeuten. Das
Ziel der Entwicklung verlangte Eingriffe, die nicht nur den Prote-
stantismus exstirpieren, sondern auch andere Organe schidigen wiir-
den. Das Mitwirken wiirde in ein Mit-Leiden umschlagen. Die unbe-
merkte Usurpation des Abendlandes fiir eine geradlinige Geschichts-
auffassung schafft die Tatsache nicht aus der Welt, daff der Katho-
lizismus damit nicht ein altes, verschiittetes Erbe ausgrabt, sondern
ein fremdes Geschopf in Arme nimmt, die es zu erdriicken nicht
unfihig wiren.

Die geistige und seelische Desintegration zu bekdmpfen, ist die
Hauptaufgabe unserer Zeit. Niemals darf man sich aber zu jener End-
zielromantik verleiten lassen, die, der mikrokosmischen Moral eine
makrokosmische ethische Theorie substituierend, an den verwendeten
Mitteln achtlos voriiberginge, ja ihre Auswahl anderen iibergibe.
Echte abendlindische Ordnung besteht nicht nur in der Existenz des

284



groflen Rahmens, sondern im Platz, im Lebensraum und in der Funk-
tion, die jeder einzelne Gegenstand auf der Leinwand des Systems
zugebilligt erhilt. Was hiilfe einem schlichten Okzidentalen das Be-
wufltsein, im Schopfungsplan nach Standort und Auftrag genau ein-
getragen zu sein, wenn sein Leben, von ihm aus betrachtet, durchaus
der Ordnung, der Freiheit und der Sicherheit entbehrte? Wenn um
der Verwirklichung der Ordnung willen seine Seele in Unordnung
versetzt wiirde? «Abendliandische Ordnung» soll nicht ein Gaukelspiel
fir den sonntiglichen Trost armer Menschen, sondern lebendige
Wirklichkeit des Alltags sein. Der Weg zu ihr fithrt weder tiber weh-
miitige Erinnerungen an frithere Zeiten — nein, iiber die Projektion
dieser Zeiten in unserem Vorstellungs- und Wunschapparat — noch
iiber die Installation eines geistigen Planungsausschusses. Wir konnen
das Ziel aus der Ferne heranholen, wenn uns die Erhebung des Einzel-
menschen zu einem seinem Schopfer verantwortlichen Individuum, die
Entwicklung vom biologischen zum humanen Wesen Herzenssache
sind.

Schiller beschreibt das Verhalten des echten, allen Schein vermei-
denden Abendlinders trefflich: «Sollte eine neue Gedankenreihe, eine
neue Naturerscheinung, ein neu entdecktes Gesetz in der Korperwelt
den ganzen Bau seiner Wissenschaft umstiirzen: so hat er die Wahrheit
immer mehr geliebt als sein System, und gerne wird er die alte man-
gelhafte Form mit einer neuern und schonern vertauschen.» Sehen wir
zu, dafl uns die «Abendlindische Ordnung» nicht zum Idol wird, das
Blick und Willen von der Wahrheit wegnimmt und uns dazu ver-
fihrt, die Ruhe des Friedhofes hoher zu schitzen als den Dienst des
Lebens. Unerbittlich steht die Forderung vor uns, weder irrelevante
Meinungen noch umgestaltende Glaubensiiberzeugungen mit Kanonen
in die Kopfe und Herzen der Menschen hineinbringen zu wollen.

Fern sei es, die Katholiken der versuchten Gewaltanwendung zu
bezichtigen, aber ihr Bedauern iiber den in der Reformation ange-
hobenen «Aufldsungsprozefi» scheint doch einen Begriff von Ordnung
zu visieren, der beim «miles Christianus» den Ton auf das erste Wort
legt. Der Beitrag des Protestantismus zur Gewinnung einer euro-
piischen Ordnung — Wiedergewinnung diinkt uns fast {iberheblich
zu sein — besteht nach auflen in der klaren Aufgabenscheidung von
Kirche und Staat und nach innen in der einfachen, treuen Verkiindung
des Heils und der Freude. Daf} er sich seiner spezifischen Gefahren
der unfreundlich-miirrischen Abkehr von der «bosen Welt» und der
romantischen Radikalisierung der Seelenerschiitterung stets bewufit
bleibt, sollte thm in Anbetracht seines kritischen Grundzuges nicht
schwer fallen. Nie aber wird er einwilligen kénnen, dafl die Gottes-
beziehung, die Quelle der wahren Ordnung, durch duflere Institu-

285



tionen sanft oder hart eingebrannt und ihnen statisch inkorporiert
wiirde. Ohne den Schutz des Menschen vor den iibereifrigen Zugriffen
aufgescheuchter Pradikanten und den groben Fiusten weltlicher Gen-
darmen (manchmal wollen sie uns mit ihren totalen Erlosungsplianen
vorgingig die Besinnung rauben) hat die Seele nicht, wo sie sich aus-
ruhen und still entwickeln konnte. Und ohne ein bifichen eigene Erde,
eigene Sonne und eigenes Wasser, ohne personliche Auseinandersetzung
mit dem von der Kirche angebotenen Schatz ist der Glaube ein rasch
verdorrendes Pflanzlein.

Die abendlindische Ordnung nihert sich uns, die wir sie «als Sie-
gerin {iber dufleres und inneres Chaos herbeisehnen», nicht durch den
Sprung in die Vergangenheit, sondern durch unzdhlige Schritte in die
Zukunft. Thre Wegweiser heiflen echtes Menschentum und Liebe zum
Kleinen. Mogen die Denker, Theologen und Philosophen, die beschei-
denen Wiinsche des Zeitgenossen auf etwas Frieden, etwas Freude,
etwas inneres Sein in ihr System einbauen, mdgen sie nicht rasten,
als bis sich alle Welt in einer Verbeugung vor dem einen Bauplan ver-
neigt: mafigebend sind die konkreten Tatsachen und Verhiltnisse des
Alltags. Hier herrscht, wenn es gut und lebenswert zugehen soll, die
Devise universitas, nicht unitas. Es sollte uns nichts am Steg eines
Systems, alles aber am Sieg des Menschen gelegen sein. Das System,
die Groflordnung, gibt sich von selbst, wenn das Kleine atmen und
wachsen darf.

286



	Katholizismus und Abendländische Ordnung

