
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 5

Artikel: Für die Bedeutung Karl Barths für Theologie, Kirche und Welt

Autor: Berkhof, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BEDEUTUNG KARL BARTHS

FÜR THEOLOGIE, KIRCHE UND WELT

VON DR. H. BERKHOF, ZE1ST, NIEDERLANDE

Karl Barth, geboren am 10. Mai des Jahres 1886, Pfarrer in Safen-
wil (Aargau), nachher Professor der Theologie in Göttingen (1921),
Münster (1925), Bonn (1932) und jetzt in Basel (seit 1935), gehört zu
den Gestalten, deren Bedeutung von ihren Zeitgenossen nicht
überblickt werden kann. Man kann ihre Größe erst aus einer bestimmten
geschichtlichen Distanz ganz ins Auge fassen. Darum verspricht der
Titel dieses Aufsatzes mehr, als ein Zeitgenosse zu geben vermag.
Barth gehört aber zugleich zu denjenigen Gestalten, die auch für das

Leben ihrer Zeitgenossen so viel bedeuten, daß man nicht umhin kann,
schon zu ihrer Lebenszeit nach ihrer Bedeutung zu fragen. Ueberall
ertönt die Frage: was will eigentlich Karl Barth? Es wäre nicht recht,
diese Frage ganz ohne Antwort zu lassen. Im Wissen um die
Begrenztheit der Möglichkeiten soll doch der Versuch gemacht werden,
etwas über die Bedeutung Barths zu sagen.

Wenn mir als Ausländer die Ehre zukommt, darüber in einer
schweizerischen Zeitschrift schreiben zu dürfen, so tue ich es in der
Hoffnung, die Schweizer zu überzeugen, daß sie in Barth einen ihrer
größten Mitbürger und eine gute Gabe Gottes an die ganze protestantische

Kirche und die ganze Welt besitzen.

DIE KOPERNIKANISCHE WENDUNG DER THEOLOGIE

Karl Barth lebt und arbeitet etwas mehr als ein Jahrhundert nach

Friedrich Ernst Daniel Schleiermacher (1768—1834, Professor der
Theologie in Berlin), und alles weist darauf hin, daß er in formeller
Hinsicht für unser Jahrhundert eine ähnliche Bedeutung haben wird
wie Schleiermacher für das vergangene. Schleiermacher hat nämlich
der Theologie des 19. Jahrhunderts ihre Aufgaben und Wege
gewiesen. Fast die ganze protestantische Theologie hat sich während
ungefähr hundert Jahren an ihm orientiert, entweder bejahend oder

2 5 9



ablehnend; jedenfalls hat man sich von ihm die Probleme stellen
lassen. In dieser Stellung ist Schleiermacher jetzt von Barth ersetzt
worden. Die Position jedes Theologen wird heute daran klar, wie er
sich gegenüber Barth verhält. Und keiner schreibt jetzt ernsthaft über
theologische Fragen, ohne sich irgendwie mit Barth auseinanderzusetzen.

Daß er in formeller Hinsicht dieselbe Bedeutung hat wie damals
Schleiermacher, kommt aber daher, daß er in materieller Hinsicht der
konsequenteste Gegner der von Schleiermacher inaugurierten, von
Barth als «Neuprotestantismus» benannten Theologie ist. Schleiermacher

sah es als seine Aufgabe an, das moderne idealistische Lebensgefühl

mit der Botschaft des Evangeliums zu versöhnen. Sein Hauptwerk

ist eine Glaubenslehre von eindrucksvoller Architektonik, «Der
christliche Glaube, nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche
dargestellt» (1821 —1830). Schleiermacher stellt in diesem Werk den
Inhalt des Evangeliums auf den Boden eines Allgemeinbegriffs der
Religion. Er umschreibt die Religion als «schlechthinniges
Abhängigkeitsgefühl». Dieses Gefühl (zusammen mit dem verbündeten
«Seligkeitsgefühl») wird aber gehemmt und niedergehalten von den auf die
geschaffene Welt gerichteten sinnlichen Bestrebungen des Menschen.

Jesus ist nun derjenige, in dem dieses Gefühl in höchster,
ungebrochener Kraft geherrscht hat und der darum, als der Höhepunkt
menschlicher Religiosität, die Offenbarung Gottes und der Sohn
Gottes heißen darf. Durch die Gemeinschaft mit ihm wird das

Abhängigkeitsgefühl in uns gekräftigt, wird der Mensch erlöst und
emporgehoben zum Gottesbewußtsein und damit zur Seligkeit.

Schon in dieser allzu kurzen Zusammenfassung tritt die
Grundstruktur des Neuprotestantismus klar zu Tage. Sie geht (mit der

ganzen Kultur des vergangenen Jahrhunderts) vom Menschen, von
seinen Ideen, Idealen und Bedürfnissen aus. Der Mensch ist hier
Mittelpunkt, Norm und Objekt des theologischen Denkens. Die
Absicht dieser Theologie ist nun, den Inhalt der Bibel (oder wie man
vorzugsweise sagte «das Christentum») als diejenige Gestalt der Religion
darzustellen (bzw. umgestaltend und «bereinigend» darzustellen), die
den Ideen, Idealen und Bedürfnissen des Menschen am meisten
entspricht1.

Diese von Schleiermacher eingeleitete Epoche kann jetzt als
abgeschlossen betrachtet werden. Zwei Weltkriege haben das ihrige getan,
um den Menschen zu lehren, etwas bescheidener über sich selbst zu

1 Es gab im 19. Jahrhundert auch andersdenkende Theologen. Wir nennen
nur Kierkegaard und Kohlbrügge. Aber sie wurden erst im 20.
Jahrhundert verstanden.

260



denken. Ohnehin wurde klar, daß die biblische Botschaft sich nicht so
leicht an die menschlichen Bedürfnisse anpassen läßt. Was die Heiligkeit

Gottes bedeutet, was Sünde ist, was Kreuz und Auferstehung
Christi besagen, was Gnade heißt, ja eigentlich der ganze Inhalt der
biblischen Verkündigung, in der ja nicht der Mensch mit seinem Können

und Wollen, sondern Gott mit seinen Verheißungen und Geboten
im Mittelpunkt steht, konnte beim Interesse und Ausgangspunkt des

Neuprotestantismus nicht zu seinem Rechte kommen.
Die Theologie Karl Barths bedeutet die kopernikanische Wendung

der protestantischen Theologie, so daß nicht länger der Mensch und
seine Wünsche, sondern Gott und sein Wort den Mittelpunkt der

Theologie bilden. Barth war nicht der einzige, in dessen Denken sich

ein Bruch mit der theologischen Herkunft vollzog. Neben ihm nennen
wir Emil Brunner, Friedrich Gogarten und Eduard Thurneysen, mit
denen zusammen Barth die Zeitschrift «Zwischen den Zeiten» leitete
(1923—1933). Drei von ihnen sind Schweizer, weshalb ihre Theologie
im Ausland anfänglich «die schweizerische Theologie» genannt wurde.
Unter ihnen war Barth (auch als sie noch einig waren) in seinem
Denken am tiefsten und breitesten.

Bekannt geworden ist Barth auch durch den «Römerbrief», für den
kein Verleger das finanzielle Risiko übernehmen wollte (1. Auflage
1919, 2. umgearbeitete 1921). Wieder einmal hat Paulus' gewaltiger
Brief an die Römer die Kirche aus ihrer Selbstgerechtigkeit und
Verherrlichung des frommen Menschen wachgerüttelt. Als Augustinus, als

Luther, als Kohlbrügge, als Barth den Römerbrief zu verstehen
anfingen, da begann jedesmal eine Reformation. Barth war sich dessen

bewußt, daß er aus der Schrift etwas ganz anderes gehört habe als die
zeitgenössische Theologie. Seinen Kommentar zum Römerbrief zeigte
er bescheiden als eine «Randbemerkung» an. Bald aber wurde klar,
daß die Kirche zwischen der hergebrachten Anschauung und dieser

«Randbemerkung» sich zu entscheiden habe. Im «Römerbrief» wird
der ganzen Kultur (die verweltlichte Kirche miteingeschlossen) das

Gericht Gottes verkündigt. Alle Menschlichkeit (identisch mit Zeitlichkeit,

Sündhaftigkeit, Sterblichkeit), die ganze menschliche Existenz,
auch, und gerade in ihren kulturellen und religiösen Spitzenleistungen,
untersteht dem göttlichen «Nein». Alle ihre Offenbarungen sind ja
Verwirklichungen der sündhaften menschlichen Existenz, welche als

solche der Ewigkeit und Heiligkeit Gottes entgegengesetzt ist. Es gibt
daher keinen Weg von uns zu Gott. Nur in seiner Offenbarung
kommt Gott zu uns, «blitzartig», «paradoxal», «senkrecht von oben».

Nur da, wo wir uns dem göttlichen «Nein» über unser Leben
unterwerfen, auf der «Todeslinie» unserer Existenz, da enthüllt sich das

«Nein» als «Ja», das Gericht als Gnade, da begegnet Gott uns in dem

26 1



gekreuzigten und auferstandenen Christus, in seinem Wort, in der
freien Verfügung des Heiligen Geistes, wo und wann es ihm gefällt,
«je und je», im Wunder des Glaubens.

Um diese seit dem jungen Luther fast verschwundenen Erkenntnisse

sich und seinen Zeitgenossen wieder einigermaßen zugänglich zu
machen, bediente Barth sich im «Römerbrief» der Terminologie und
der Begriffe des Neukantianismus (den er als Student Natorps in
Marburg kennengelernt hatte). Sein Buch konnte daher den Eindruck
erwecken, daß es den Teufel eines anthropozentrischen Christentums
mit Beelzebub austreiben wollte. Dies war aber nur die vorübergehende

Hülle seiner Erkenntnisse (Barth nannte es später «Kruste»),
die er nachher selbst in humorvoller Weise kritisierte.

Diese «Kruste» wurde aber der Anlaß zu einem Sturm von
Bemerkungen und Kritiken. «Einseitig», «nur als Korrektur von
Bedeutung», «schroffer Dualismus von Gott und Mensch», «Ueber-

spannung der Heiligkeit und Transzendenz Gottes», «Vernachlässigung

der Gnade, der göttlichen Immanenz, des Menschen, der Ethik»
usw., «unhistorisch», «Predigt der göttlichen Willkür», «Nominalismus»,

«Marcionitismus» — das ist nur eine kleine Auswahl aus dem
Chor der Kritik. Wir brauchen darüber nicht lange zu reden. Es hat
sich ja herausgestellt, daß nicht Barths Angriff, sondern dieser Gegenangriff

nur als «Randbemerkung» Bedeutung hatte. Jetzt, nachdem

Barth so vieles mehr veröffentlicht hat, kann diese Kritik als

verarbeitet und überholt betrachtet werden.
Mehrere Werke folgten (meistens exegetischer Art) und fanden

einen immer weiteren Leserkreis. Im Jahre 1927 erschien der erste
Band der «Christlichen Dogmatik». Es ist ein Beweis der Gewissenhaftigkeit

und des Verantwortungsgefühls, mit dem Barth arbeitet,
daß er diesen Band (in dem die philosophischen Gedankengänge noch
eine zu große Selbständigkeit neben dem Worte Gottes hatten) im
Jahre 1932 zurücknahm und durch den ersten Halbband seiner
«Kirchlichen Dogmatik» ersetzte. Diese Dogmatik ist sein Hauptwerk.
Sie erwuchs aus den akademischen Vorlesungen, erst in Bonn, und
nach seiner Vertreibung in Basel. Die Dogmatik soll umfassen:

Prolegomena, Die Lehre vom Worte Gottes (Band I, 1 und I, 2), Die Lehre

von Gott (II, 1 und II, 2), von der Schöpfung (III, 1 und III, 2; der
zweite Halbband ist noch nicht erschienen), von der Versöhnung und

von der Erlösung2.

2 In seiner deutschen Zeit wurden Barths Werke herausgegeben vom
Chr. Kaiser-Verlag, München; heute vom Evangelischen Verlag Zollikon/
Zürich. Das vielgelesene «Credo» (1936) kann als ein Aufriß seiner

Dogmatik angesehen werden, gibt aber kaum einen Eindruck der Breite
und Tiefe der «Kirchlichen Dogmatik».

2 6 2



BARTHS CHRISTOZENTRISMUS

Versuchen wir jetzt, in ganz großen Zügen das Gedankengut der
«Dogmatik» zu kennzeichnen. Es ist in anderer "Weise vorgetragen als

im Römerbrief. Ueber «Existenz», «paradox», «senkrecht von oben»

usw. hört man nichts oder kaum mehr. Die starke Polemik ist
zusammen mit der philosophischen Terminologie verschwunden. Die
Dogmatik ist weniger «modern», sie ist anstatt dessen viel
exegetischer, schriftgemäßer, und von einem großartig systematischen Aufbau.

Der Kampf gegen die «kleine» Tradition des 19. Jahrhunderts
wird nur noch vorübergehend geführt. An deren Stelle tritt die

Auseinandersetzung mit der großen Tradition der Kirche, mit Kirchenvätern

und Reformatoren, auch mit Rom. Die kleingedruckten Seiten
der Dogmatik sind berühmt als eine Fundgrube kirchen- und
dogmengeschichtlicher Einsicht.

Der Ausdruck «Christozentrismus», den ich hier zur Kennzeichnung
der Barthschen Theologie wähle, findet sich meines "Wissens nirgends
in seinen Schriften. Das kann uns nicht wundern. Dieser Ausdruck
gehört eigentlich zu einem «System», das immer eine Idee, einen
Begriff, einen Gedanken als Mittelpunkt hat. In diesem «System» aber
bildet Christus den Mittelpunkt, und er ist gerade keine Idee. Er, der
Gestorbene und Auferweckte, ist eine geschichtliche Wirklichkeit, das
Faktum der Offenbarung selber. Der Mittelpunkt liegt hier also außerhalb,

über dem System, und daher ist die Theologie Barths gerade
kein System; denn das Immer-wieder-auf-das-Wort-Christi-Hören,
die Exegese der Heiligen Schrift, kann unerwartete Wendungen
hervorrufen, die, unbeschadet der Kontinuität, welche es selbstverständlich

auch gibt, die Theologie Barths kennzeichnen und von denen wir
die bedeutendste (Römerbrief-Dogmatik) schon genannt haben.

Unter diesem wichtigen Vorbehalt reden wir von Barths
«Christozentrismus», im Gegensatz zum heimlichen oder öffentlichen Anthro-
pozentrismus des vorhergehenden Jahrhunderts. Der Ausdruck besagt,
daß alle Erkenntnis Gottes nur von Christus, dem fleischgewordenen
Wort, herkommt, von ihm, der von den Propheten und Aposteln in
der Heiligen Schrift bezeugt wird. Nur an dem versöhnenden
Handeln Gottes in Christo, als der Offenbarung seines ewigen Wesens,
soll alle Gotteserkenntnis abgelesen werden. Was außerhalb des Glaubens

an diese Wirklichkeit Religion heißt, ist Weltvergötterung oder
Ichvergötterung, Abgötterei oder Selbstgerechtigkeit. Es kann auch

nicht anders sein, denn die Tatsache, daß Gott sich in Christo offenbart,

in ihm der «offenbare» Gott ist, besagt ja zugleich, daß er außerhalb

dieser Offenbarung der verborgene Gott ist. Diesen richtenden
und rettenden Gott kennen wir nicht von uns aus. Es gibt keine natür-

263



liehe Gotteserkenntnis und natürliche Theologie. Nur wer Gott in
Jesus Christus geschaut hat, findet ihn im Glauben auch in der Natur
und in der Geschichte; dann jedoch als einen ganz anderen als die
«Allmacht», «Weisheit», «Vorsehung», «Liebe» usw., die der Mensch

von sich aus aus Natur und Geschichte abliest.
Die Halbbände I, 1 und I, 2 umfassen die Prolegomena (d. h. «was

zuvor gesagt wird»). Diese haben in der herkömmlichen Dogmatik
die Absicht, der Offenbarung in Christo einen natürlichen Unterbau
zu geben, so daß die Offenbarung als Vertiefung unserer Erkenntnisse,

als ein Weiterziehen der Linien unserer natürlichen Ansicht
über Gott, sich vor dem Richterstuhl der menschlichen Vernunft mehr
oder weniger zu rechtfertigen vermag. Barths Prolegomena haben
gerade die entgegengesetzte Absicht. «Was zuvor gesagt wird», ist die
Tatsache, daß man nichts zuvor sagen kann, nichts außerhalb des

Glaubensaktes, der die Anerkennung des Wortes Gottes in seiner
dreifachen Gestalt ist: als fleischgewordenes, geschriebenes und
gepredigtes Wort. In diesem Worte offenbart sich Gott in Christo durch
den Heiligen Geist, also Gott als dreimal derselbe, als Einheit in
Dreiheit und Dreiheit in Einheit. Die Prolegomena finden ihren
Mittelpunkt in einer von größter Denkkraft zeugenden Behauptung
der Lehre von Gottes Dreieinigkeit.

Der dritte Halbband (II, 1) umfaßt die Lehre von dem Wesen
und den Vollkommenheiten Gottes. Nach Ansicht vieler ist dieser

Band das Tiefste, was Barth je geschrieben hat, besonders die zweite
Hälfte über die Vollkommenheiten (oder Eigenschaften) Gottes. Gott
ist nach Barth «der Liebende in der Freiheit». Er erweist sich in seiner
Offenbarung als der Liebende. Er ist aber darin nicht das, was wir
«Liebe» nennen, sondern er ist und bleibt darin Gott, der Herr, der
Freie. Darum stellt Barth immer zwei Vollkommenheiten Gottes
nebeneinander. Erst behandelt er die Vollkommenheiten der
göttlichen Liebe, aber so, daß er jede durch eine Vollkommenheit der
göttlichen Freiheit «korrigiert», aber besser in ihrer göttlichen
Einzigartigkeit erscheinen läßt, so daß die beiden Reihen von Vollkommenheiten

sich dialektisch durchdringen und gegenseitig bestimmen. So

behandelt Barth nebeneinander: Gottes Gnade und Heiligkeit, Gottes
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, Gottes Geduld und Weisheit. Dann
folgen die Vollkommenheiten der göttlichen Freiheit mit nachfolgenden

Vollkommenheiten der göttlichen Liebe: Einheit—Allgegenwart,

Beständigkeit—Allmacht, Ewigkeit—Herrlichkeit. Die beiden
Reihen von Aussagen bestimmen sich gegenseitig und erläutern Gottes
Wesen als das des Liebenden in der Freiheit. Jedoch nicht so, daß sie

sich gegenseitig im Gleichgewicht hielten. In diesem Zusammenhang
spricht Barth von «teleologischer Dialektik». Das heißt: das Telos

264



(Ziel, Richtung) liegt in der Liebe. Die Offenbarung ist ja
Offenbarung der Liebe Gottes. Dieser Gedanke schließt ein, daß von einer
«Ueberspannung der Heiligkeit Gottes auf Kosten der Gnade», die
mancher Kritiker am Römerbrief meinte aussetzen zu müssen, in der
Dogmatik jedenfalls keine Rede mehr ist.

Immer wieder betont Barth in diesem Halbband, daß es sich bei
den Vollkommenheiten Gottes nicht um allgemeine Begriffe handelt,
die der Mensch auch von sich aus kennen könnte. Die Aussagen sind
nie umkehrbar. Nicht «die Liebe, Allmacht, Heiligkeit usw. ist Gott»,
sondern: Gott, dieser Gott und Vater des Herrn Jesus Christus, ist
die Liebe, Allmacht, Heiligkeit usw. Was der Inhalt dieser
Vollkommenheiten ist, wird aus dem Faktum der Offenbarung (in Israel,
in Christus, in Kreuz und Auferstehung) abgelesen. Gottes Heiligkeit
kennen wir am Kreuz, seine Allmacht in der Auferstehung Christi
als die Allmacht seiner Liebe, seine Beständigkeit als die Beständigkeit

seines Gnadenbundes, seine Allgegenwart von seiner ganz besonderen

und einmaligen Gegenwart in Christus her. Zum erstenmal in
der Geschichte der Theologie wird hier die Lehre von Gott und seinen
Vollkommenheiten rein von der Tatsache der Offenbarung her
entworfen, streng christozentrisch, ohne Beimischung dessen, was der
Mensch von sich aus über Gott meint aussagen zu können. Wir müssen

es leider mit diesem dürftigen Hinweis auf den Inhalt dieses
überreichen Halbbandes bewenden lassen.

II, 2 behandelt die Gnadenwahl und das Gebot Gottes als die
beiden Akte Gottes zum Menschen hin, womit die Zweiheit von
Evangelium und Gesetz korrespondiert. Das Gebot ist kein zweites
selbständiges Wort neben der Gnadenwahl. Es ist die Einladung zu
Gottes Heil, die Bindung an das Heil, das Leben aus dem Heil.
Darum will Barth Dogmatik und Ethik wohl unterscheiden, aber
nicht scheiden, und beide zusammen behandeln in seiner «Dogmatik».

Besonders bemerkenswert und neu ist Barths Verständnis der
Gnadenwahl, die er (in teilweisem Gegensatz zu Calvin) wieder rein
christozentrisch behandelt. Die Heilsoffenbarung Gottes in Christo
ist unsere Gnadenwahl. Christus ist ja der erwählende Gott und der
erwählte Mensch in einem. Wir sind auserwählt in ihm. (Eph. 1, 4).
Es gibt kein Dekret der Erwählung und Verwerfung außerhalb
Christi und sozusagen hinter seinem Rücken. Nur in Christo, aber
wirklich in Christo, sind wir unserer Erwählung gewiß.

III, 1, die Lehre von der Schöpfung, wurde mit besonderer Spannung

erwartet. Würde der Christozentrismus es Barth nicht unmöglich
machen, der Schöpfung in seiner Theologie gerecht zu werden? Barth
hat mit einer ganz neuen Auslegung von Genesis 1 und 2 geantwortet,
in der er die Schöpfung als den Auftakt zum versöhnenden Handeln

265



Gottes in Christo versteht. Das Geheimnis der Schöpfung wird nur
von der Versöhnung her verstanden. Genesis 1 und 2 sind das Dokument,

in dem das um Gottes Heilshandeln wissende Israel dieses

Handeln sozusagen in den Anfang der Geschichte zurückprojiziert.
Die Geschichte ist ja Heilsgeschichte, also muß auch der Anfang der
Geschichte, die Schöpfung, schon selber zu dieser Geschichte gehören
und sie vorbereiten. Es würde zu weit führen, hier Beispiele zu geben,
wie Barth die versöhnende Christustatsache als die Verneinung des

Chaotischen und Sündhaften, als Entscheidung für den Kosmos und
für das Heil, schon in der ganzen Schöpfungsgeschichte findet.

In den fast fünfzehn Jahren, in denen Barth an diesen fünf Bänden
gearbeitet hat, ließe sich wohl auch noch ein Fortschritt in seinem
Denken aufweisen; in doppelter Richtung: Einerseits wird seine Arbeit
immer mehr exegetischer Art. Die Auslegung bestimmter
Bibelabschnitte nimmt immer größeren Platz ein. In II, 2 ist dieser Platz
sehr groß und III, 1 hat im ganzen die Form einer Auslegung, die
von Vers zu Vers weiterschreitet. Anderseits wird Barths Denken
immer «spekulativer». Der Christozentrismus wird immer straffer
und konsequenter. Die Christustatsache ist ja der Inhalt des ewigen
göttlichen Dekrets. Der fleischgewordene Christus ist das Wort, in
dem und um dessentwillen die Welt geschaffen wurde. Mit diesen
Gedanken erneuert Barth bewußt die folgerichtigste und extremste
Form der calvinischen Theologie, den sogenannten Supralapsarismus.

Von der ganzen «Kirchlichen Dogmatik» und besonders von den

letzterschienenen Halbbänden gilt: die darin niedergelegten Einsichten
sind so neu, daß es unmöglich wäre, die Bedeutung und den Wert
schon jetzt mehr oder weniger objektiv festzustellen. Für eine diesen

neuen Ansichten ebenbürtige Kritik ist die Zeit jetzt noch nicht da.
Barth ist ja der größte und ursprünglichste Theologe unserer Zeit, und
dazu einer der wenigen großen Denker unserer heutigen Kultur. Mit
seinem theologischen Hauptwerk hat er der Theologie für lange Zeit
ihren Stoff gegeben und ihre Aufgaben gestellt.

DER KAMPF GEGEN DIE NATÜRLICHE THEOLOGIE
Die Konsequenz des Christozentrismus — wir haben es schon

angedeutet — ist die radikale Ablehnung jeder Gotteserkenntnis außerhalb

Christi und des Heiligen Geistes, außerhalb des Aktes der
Offenbarung. In der Geschichte der christlichen Theologie findet man immer
wieder den Versuch, die natürliche und die offenbarte Gotteserkenntnis,
mehr oder weniger (koordinierend oder subsumierend), auf einen
Nenner zu bringen. Hier liegt nach Barths Ansicht die Hauptquelle
aller theologischen Entgleisungen und die Einfallspforte für die Ver-

266



weltlichung der Kirche. So wird die Offenbarung zu einer Art
Weltanschauung herabgesetzt, der menschlichen Natur wird viel zuviel
zugetraut und Gott und Mensch kommen, wie groß man die Distanz
auch nimmt, prinzipiell auf eine Ebene.

Barth ging aus den Reihen der liberalen oder neuprotestantischen
Theologen hervor; daher fing seine theologische Arbeit an als ein
Protest gegen diese Gestalt der natürlichen Theologie. Der Kampf
gegen die natürliche Theologie hat aber sein ganzes Leben begleitet.
In immer neuen Gestalten, heimlich und öffentlich, begegnete ihm die
Säkularisation in Kirche und Welt.

Am Ende der zwanziger Jahre stellte sich heraus, daß die vier
Redaktoren von «Zwischen den Zeiten», diese vier Vorkämpfer gegen
die liberale Theologie, den Kampf doch nicht alle in derselben Weise
auffaßten und führten. Man konnte auch gegen den Liberalismus und
Rationalismus des 19. Jahrhunderts kämpfen zugunsten zum Beispiel
einer neuen Bindung an die schicksalshaften «Schöpfungsordnungen»,
in denen man Gottes Stimme zu hören meint. In dieser Richtung hat
Friedrich Gogarten seine Theologie immer mehr entwickelt, bis sie

eine geeignete Grundlage für die Anschauungen und Praxis des

Nationalsozialismus bildete. Daß Barth und er nicht länger
zusammenarbeiten konnten, ist selbstverständlich.

Peinlicher war die Scheidung von Emil Brunner. Er ging längst
nicht so weit wie Gogarten. Nur wollte er neben der Dogmatik, als
«die zweite Aufgabe der Theologie» (Titel eines Artikels), die Apologie

oder «Eristik» stellen, in der die Theologie sich nicht nur am
Worte Gottes orientiert, sondern auch an dem Gegner, um ihm zu
zeigen, daß seine Bedürfnisse und Ideen nur in Christo ihre Erfüllung
finden. Brunner sieht beim Menschen einen ernst zu nehmenden
«Anknüpfungspunkt» für die Gnade. «Der Mensch im Widerspruch»
(Titel eines seiner Werke) bleibt ja als Gegner Gottes sein Geschöpf,
im Besitz einer «inneren Mächtigkeit», Gottes Stimme zu hören,
wie er sie ja tatsächlich in den «Schöpfungsordnungen» wie Ehe,
Arbeit, Volk und Staat vernimmt. Man kann es so sagen: während
Barths Theologie nur einen Mittelpunkt hat, die Selbstmitteilung
Gottes in seinem Wort, so hat Brunners Theologie zwei Mittelpunkte:
«Gott und Mensch», «Natur und Gnade», «Das Gebot und die
Ordnungen», «Offenbarung und Vernunft» (alles Titel seiner Bücher).
Barth sprach daher über «das verdammte und». Als Brunner zum
Gespräch mit ihm sein «Natur und Gnade» veröffentlichte, antwortete
Barth unter dem Titel «Nein!» (1934). Was die Ordnungen, die
Vernunft, die Natur bedeuten, das können sie uns nicht selbst sagen, das

können wir uns nur von der Offenbarung sagen lassen. Und das

Faktum der Offenbarung Gottes in Christo durch den Heiligen Geist

267



besagt an erster Stelle, daß keine Offenbarung in Natur und
Geschichte als solche ernst zu nehmen sei und daß nur der Heilige Geist
den Anknüpfungspunkt für die Gnade schafft.

Brunner ist seitdem der Führer derjenigen Theologen geworden,
welche zwischen Offenbarung und Kultur, Kirche und Welt in irgendeiner

Weise vermitteln wollen. Von Brunner her gesehen ist Barth der
einseitige, der eine richtige Erkenntnis auf die Spitze treibt und alles
andere übersieht. Von Barth aus gesehen ist Brunner der Mann des

Kompromisses, der mit einem Bein auf dem rechten und mit einem auf
dem falschen Wege gehen will.

Man kann es bedauern, daß die Wege der beiden großen Schweizer
sich seit Anfang der dreißiger Jahre so entschieden getrennt haben.
Man sollte aber nicht versuchen, den Ernst des Unterschiedes zu
verdunkeln. Es hat sich im Laufe der vergangenen Jahre gezeigt, und es

wird sich meines Erachtens in der nächsten Zukunft weiter zeigen
(auch auf politischem und sozialem Gebiet!), daß die scheinbar so
theoretische Frage nach dem Anknüpfungspunkt von der größten
Bedeutung ist für Theologie, Kirche und Welt. Ich erinnere mich
noch, wie wir als Studenten in Leiden das Gespräch der beiden großen
Theologen mit Interesse verfolgten, und damals den Eindruck hatten,
Barth mit seiner «theoretischen», «einseitigen» Ansicht habe die
Verbindung mit der Welt, der Praxis, der Kultur und so weiter, verloren;
seine Theologie würde bald in Abstraktion und Unfruchtbarkeit
untergehen. Jetzt kann man über diese Befürchtung nur lächeln. Was
in Wirklichkeit geschah, war genau das Gegenteil: die Zeit, in der
Barths folgerichtiger Kampf gegen die natürliche Theologie ihre große
praktische Bedeutung erweisen würde, hatte kaum angefangen!

In der «Kirchlichen Dogmatik» nimmt dieser Kampf wieder eine
andere Gestalt an. Da ist nicht Brunner, Gogarten oder der
Neuprotestantismus, sondern Rom der wichtigste Gegner. Barth sieht Rom und
den Neuprotestantismus als feindliche Brüder, als die beiden äußerlich

entgegengesetzten, aber innerlich verwandten Formen der Ketzerei,
des Widerspruchs innerhalb der Kirche gegen die biblische Lehre, daß
Christus allein, die Gnade allein, der Glaube allein es tue. Von diesen

zwei ist Rom weitaus die prinzipiellere und folgerichtigere. Roms

Hauptlehre erblickt Barth in der Lehre von der «Analogia entis»

(Seinsähnlichkeit), nach der Gott und Mensch unter einem gemeinsamen

Oberbegriff, dem des Seins, zu fassen seien und also von Natur
auf derselben Ebene sich befinden. Barth stellt dem gegenüber die
Lehre der «Analogia fidei» (Glaubensähnlichkeit), nach der die
Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch nur im Akt der Offenbarung
und des Glaubens, im Werk des Heiligen Geistes begründet sei. Auch
hier steht wieder die Theologie mit einem Mittelpunkt der Theologie

268



mit zwei Mittelpunkten (Schrift und Tradition, Glaube und Werke)
gegenüber. Berühmt ist Barths Erörterung über die römisch-katholische

Mariologie (I, 2), als ein Beispiel des Analogia-entis-Denkens.
Die Lehre der Analogia entis ist nach Barth die Erfindung des Antichrist

und der einzig entscheidende Grund, um die katholische Lehre
als Ketzerei zu verwerfen.

Durch die ganze Geschichte der Kirche hindurch sieht Barth das

Ringen der christozentrischen biblischen Verkündigung mit dem
Begehren des natürlichen Menschen, auch selber vor Gott etwas zu
gelten. Daher kann er sich mit den Vätern und den Lehrern der
Kirche in einem Augenblick ganz einig wissen, und sie im nächsten

Augenblick bekämpfen. In tiefster Verbundenheit, zumal mit
Athanasius, Augustin, Anselm und den Reformatoren, steht er doch ihnen
allen frei gegenüber. Auch den Reformatoren! In Barths Dogmatik
wird die große Tradition der Kirche wieder lebendig. Aber ein
Traditionalist oder Konfessionalist ist er nicht. Auch bei den Reformatoren,

in Luthers Lehre von den zwei Reichen und den Schöpfungsordnungen,

und in Calvins Lehre von der Offenbarung in der Natur
und vom geheimnisvollen Dekret Gottes, spürt Barth eine zweite
Quelle der Gotteserkenntnis, und meisterhaft zeigt er in seinen
kleingedruckten Exkursen, wie diese scheinbar kleine Entgleisung bei den

Nachfolgern, in der sogenannten Orthodoxie (zumal in ihrer Behandlung

der Gotteslehre, mehr vom natürlichen Gottesbegriff des Aristoteles

als von der Schrift her), den Weg zur Aufklärung und zur
Verweltlichung -der Kirche geöffnet hat. Die Theologie gab einen Finger,
und die Welt nahm die ganze Hand. Daher sieht Barth es als seine

Aufgabe an, das christozentrische Anliegen der Reformatoren noch

folgerichtiger auszuarbeiten und von der Beimischung aus fremden
Quellen zu reinigen.

BARTH UND DIE KIRCHE
«Die Welt nimmt jetzt die ganze Hand.» Das trat in voller Klarheit

hervor, als im Januar des Jahres 1933 in Deutschland, wo Barth
selber arbeitete, die nationalsozialistische Weltanschauung von der
Göttlichkeit des deutschen Volkes und der germanischen Rasse
vorherrschend wurde. Jetzt war die Zeit da, daß Barths Kampf gegen die
natürliche Theologie aus dem Studierzimmer in die Öffentlichkeit trat.

Die «Machtübernahme» entfesselte in Deutschland in den ersten
Monaten eine fast unbeschreibliche Begeisterung. Viele, die unter der

Verwirrung der vorhergegangenen Jahre geseufzt hatten, erwarteten
jetzt eine neue und große Zukunft für das deutsche Volk. Auch die
Kirche blieb alles weniger als unberührt. Die «Deutschen Christen»

269



(und nicht nur sie) sahen es als die Aufgabe der Kirche an, sich hinter
die «Ideale des Dritten Reiches» zu stellen und durch Einführung
eines kirchlichen Arierparagraphen und Einsetzung eines
Reichsbischofs als «kirchlichen Führer» die Kirche mit dem Staate
gleichzuschalten. Denn in den «gewaltigen Ereignissen» des Jahres 1933
rede die göttliche Vorsehung zum deutschen Volke. Neben dem "Worte
Gottes in der Schrift habe die Kirche auch das Wort Gottes in der
Geschichte zu verkündigen; neben der Sendung Jesu Christi auch die
Sendung Adolf Hitlers.

Barth schwieg anfänglich, in der Ueberzeugung, jeder würde seine
Ansicht leicht erraten können. Als aber Schüler und Freunde ihn
bedrängten mit der Frage: Was sollen wir jetzt tun?, da schrieb Barth
in der Nacht vom 24./25. Juni 1933 seine berühmte Schrift «Theologische

Existenz heute». Seine Antwort war: Bewahrt eure theologische
Haltung, «als wäre nichts geschehen». Lasset euch nicht durch die
Ereignisse, sondern nur durch das Wort Gottes euren Platz und eure
Haltung bestimmen. Gegen die «Deutschen Christen» bemerkte Barth:
«Ich halte dafür, daß die evangelische Kirche lieber zu einem kleinsten
Häuflein werden und in die Katakomben gehen sollte, als daß sie mit
dieser Lehre auch nur von ferne Frieden schlösse». «Die Kirche hat
überhaupt nicht den Menschen und also auch nicht dem deutschen

Volk zu dienen. Die Deutsche Evangelische Kirche ist die Kirche für
das deutsche evangelische Volk. Sie dient aber allein dem Worte
Gottes. Es ist Gottes Wille und Werk, wenn durch sein Wort den
Menschen und also auch dem deutschen Volke gedient wird.»

Die erste Begeisterung flaute bald ab. Zwischen den «Deutschen
Christen» und den anderen wurde der Gegensatz immer tiefer. Im
Mai des Jahres 1934 einigten sich die bekennenden Landeskirchen und
die bekennenden Gruppen in den andern Ländern Deutschlands auf
der Synode zu Barmen zur «Bekennenden Kirche». Als Grundlage
wurde die sogenannte «Barmer Erklärung» oder «Barmer Thesen»

aufgestellt. In diesen Thesen spürt man Barths Geist und Hand. (Er
verfaßte den ursprünglichen Entwurf.) Wir zitieren nur beispielsweise

die erste These:

Jesus Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt
wird, ist das eine Wort Gottes, das wir zu hören, dem wir
im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen
haben. Wir verwerfen die falsche Lehre, als könne und
müsse die Kirche als Quelle ihrer Verkündigung außer und
neben diesem einen Worte Gottes auch noch andere Ereignisse

und Mächte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes
Offenbarung anerkennen.

270



Als später die Spannung zwischen den zu Kompromissen geneigten
lutherischen Landeskirchen, wie Hannover und Bayern einerseits, und
den meistens unierten oder reformierten radikaleren Kirchengruppen
andererseits, wuchs, stand Barth ganz auf der letzten Seite und
stützte Niemöller und die Seinigen mit Rat und Hilfe. Im Jahre 1935
mußte er Bonn und Deutschland verlassen; der Anlaß (aber nicht
mehr als der Anlaß) war seine Weigerung; den Eid auf Hitler zu
schwören. Seine Beziehungen zu der Bekennenden Kirche wurden
trotzdem schriftlich und mündlich bis zum Ausbruch des Krieges
fortgesetzt. Die deutsche Frage wurde inzwischen aber immer mehr aus
einem kirchlichen zu einem politischen Problem, über das im letzten
Abschnitt weiter zu reden ist.

Durch seine Stellungnahme, seine Schriften und seinen breiten
Schülerkreis hat Barth für den Kampf der Bekennenden Kirche
unermeßlich viel bedeutet. Immer wieder hat er darauf hingewiesen,
daß die Kirche von keiner Weltanschauung, weder vom Staate noch

von der Angst, sondern nur von Christo, ihrem Haupt, und von
seinem Worte sich ihre Wege weisen und ihre Aufgaben stellen zu
lassen hat.

Aber nicht nur für die Kirche Deutschlands wurde Barths Arbeit
von weittragender Bedeutung. Ueberall in der Welt, wo seine Bücher

gelesen wurden, und besonders da, wo seine Geistesverwandten
theologische Lehrstühle besetzten, wurde sein Einfluß bald spürbar. In
den Niederlanden, zum Beispiel, wurde schon um 1922 die Aufmerksamkeit

führender Theologen auf ihn hingelenkt, und heute sind
sämtliche Lehrstühle für Dogmatik an den vier theologischen
Fakultäten von Anhängern Barths besetzt. Wenn die Reformierte Volkskirche

dieses Landes sich ungefähr seit dem Jahre 1930 schnell aus
ihrem Schlaf erhebt, so ist das, von der menschlichen Seite her
betrachtet, einem neuen kirchlichen Denken zu verdanken, das weithin
von Barths Schriften beeinflußt ist. Von dem neuen Bekennen und
dem kirchlichen Widerstand in den Kriegsjahren gilt dasselbe.

Wir könnten aber noch viele andere Kirchen nennen, von denen
wesentlich dasselbe zu sagen wäre. Ich denke an Frankreich, Schottland,

die Tschechoslowakei, Siebenbürgen, Dänemark, und nicht
zuletzt an Japan. Auch über Barths Bedeutung für die Mission wäre
ein Kapitel zu schreiben. Aber dieses wenige möge genügen. Mit
tiefem Dank an unseren Herrn und Gott dürfen wir es heute erleben,
daß die Kirche aus ihrer Verweltlichung erwacht und sich wieder
ihres eigenen Wesens und ihrer eigenen Aufgabe bewußt wird. Und
überall in der Welt, wo das der Fall ist, haben Barths Schriften und
sein persönliches Auftreten mit den Anstoß dazu geben dürfen.

271



BARTH UND DIE POLITIK

Barth soll nach der Abfassung der «Theologischen Existenz heute»
geäußert haben, er habe damit das Eigentliche und Wichtigste noch
nicht gesagt und könne das jetzt auch noch nicht sagen. 1933 ging es

noch ganz darum, daß die Kirche lernte, sich allein nach dem Worte
Gottes auszurichten und nicht nach den Anschauungen und Wünschen
des Staates. Aber wer, wie Barth, als Reformierter diesen Kampf
mitmachte, der konnte nicht umhin, auch den zweiten Schritt zu tun
und auch den Staat selber aufzurufen, sich nach dem Worte Gottes
zu richten. Das politische Gebiet ist ja keine neutrale Zone, die dem

Glaubensgehorsam entzogen ist. Nein, auch auf dem politischen
Gebiet geht es um den Dienst Gottes, des Vaters Jesu Christi. Nachdem
Barth schon in den «Gifford Lectures» an der Universität Aberdeen
(1937 und 1938)3 ausführlich über den «politischen Gottesdienst»
gesprochen hatte, gab er die theoretische Begründung seiner politischen
Ansichten in der Studie «Rechtfertigung und Recht» (1938) wieder,
in der er seinen «Christozentrismus» in bemerkenswerter Weise, und
im Gegensatz zu den Reformatoren, auch auf die Lehre vom Staat
anwendet: der Staat beruht nicht auf einer allgemeinen und neutralen
Vorsehung Gottes, sondern ist von dem Vater Jesu Christi als

«minister extraordinarius» der Kirche errichtet, um durch den Schutz

der Ordnung und der Freiheit, der freien und ungehemmten
Verkündigung der Kirche zu dienen. Am Schluß tritt Barth entschieden

für den Rechtsstaat im Sinne der Demokratie ein, als der Gestalt des

Staates, die zum göttlichen Dienst am geeignetsten ist. In seinem

gedruckten Referat «Die Kirche und die politische Frage heute»

(1938) zeigt Barth den nationalsozialistischen Staat als den Gegner
des Rechtsstaates, dem sich der Christ daher, auf Grund seines
«politischen Gottesdienstes», mit Seele und Leib, betend und arbeitend,
zu widersetzen habe.

Wie ernsthaft und konkret Barth das meinte, wurde jedem klar
durch die Veröffentlichung des Briefes, den er in den spannungsvollen

Septembertagen des Jahres 1938 an seinen Prager Kollegen
Hromadka gerichtet hatte. In diesem berühmten und «berüchtigten»
Brief sagte Barth, daß der tschechische Soldat, der sich mit seinen

Waffen den Naziforderungen widersetzen würde, damit zugleich für
die Kirche Jesu Christi kämpfen würde. Es hatte etwas Komisches,
daß dieselben Leute, die fünfzehn Jahre vorher dem Barth des

3 Vorlesungen über die schottische Konfession, herausgegeben unter dem
Titel «Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach reformatorischer Lehre».
Dieses Buch ist neben dem «Credo» besonders gut geeignet als

Einführung in die Gedankenwelt Barths. (Zollikon 1938.)

272



«Römerbriefes» Vernachlässigung der Ethik, Quietismus und so

weiter vorgeworfen hatten, jetzt riefen, daß dies doch viel zu
«direkt» sei und «viel zu weit ginge». Es sollte noch einige Jahre
dauern, bevor viele, besonders in den besetzten Gebieten, die
Berechtigung jener Formel und den Zusammenhang des Reiches Jesu
Christi mit dem Rechtsstaate völlig einsehen und nachempfinden
konnten.

Der Krieg brach aus und die Schweiz, wie sehr auch bedroht, blieb
unangegriffen. Das bedeutete aber nicht, daß Barth bei den
Kriegsereignissen nur Zuschauer gewesen wäre. So hat er die Neutralität
der Schweiz nicht verstanden. Er sagte ruhig weiter, was er meinte

sagen zu müssen. Er schrieb seine Briefe an die Freunde in den
kriegführenden und besetzten Ländern. Sie wurden legal beziehungsweise
illegal veröffentlicht, und Tausende schöpften daraus Mut. Nicht nur
sprach Barth sein Vertrauen in den Sieg der Alliierten aus, als noch

wenige daran zu glauben wagten; er lebte sich auch in die Probleme
der legal oder illegal Kämpfenden ein und ermunterte sie mit Rat
und Kritik. Wir können uns mit diesem kurzen Ffinweis begnügen,
seit Barths schriftliche Kriegsarbeit von 1938 bis 1945 veröffentlicht
wurde («Eine Schweizerstimme» 1938—1945).

Bemerkenswert ist, daß Barth nicht, wie das in der christlichen
Gemeinde in solchen Zeiten immer wieder geschieht, die antichristliche
Macht des Nationalsozialismus apokalyptisch, als Zeichen des nahen
Weltendes, verstanden hat. Er hat den Kampf immer sachlich

gewertet, als Bezeugung des Glaubensgehorsams, als politischen Gottesdienst.

Aber an dem antichristlichen Charakter des Nationalsozialismus

hat er nie gezweifelt. Er hat diesen Charakter am klarsten in
der Judenverfolgung erblickt. Die Juden sind ja das Volk Gottes,
von ihm, als Zeichen seiner Erwählung und seiner Verwerfung, und
also als eine Predigt für Kirche und Welt hingestellt. Wer diese Predigt

verachtet, sich über dieses Volk erhebt und es vernichten will,
fällt mit unter das Gericht der Verwerfung, widersetzt sich dem
Gott Israels und ist schlechthin ein Feind Gottes. Er verwirft den

Christus, den Messias Israels, und will selbst der Messias und Erlöser
der Welt sein. Daher kann sein Reich, seine pseudomessianische
Gegenrevolution, keinen Bestand haben, so wahr Gott diese Welt zu seinem
Reiche machen will.

In der holländischen Widerstandsbewegung war der Einfluß Barths
deutlich spürbar. Die erste größere illegale Zeitung, «Vrij Neder-
land» (Freies Niederland), wurde von gebildeten Nichttheologen
(Literaten, Juristen) gegründet, welche stark von Barth beeinflußt
waren. Als die erste illegale Verbindung mit der Schweiz (und über
die Schweiz mit England) gelang, besuchte man Barth, um über die

18 273



Probleme des holländischen Widerstandes mit ihm zu reden. Barth
gab dann den Brief mit, der auch in der «Schweizerstimme»
veröffentlicht worden ist.

Als das «deutsche Landesgericht in den besetzten niederländischen
Gebieten» mich im Jahre 1941 wegen einer Predigt zur
Verantwortung rief, fragte mich der Richter: «Haben Sie wohl mal von
Karl Barth gehört? Kennen Sie auch seine kleinen Schriften? Wissen
Sie, daß Barth der größte Deutschfeind ist, den es überhaupt gibt?»
Weil ich unter einem Deutschfeind etwas anderes verstand als der
Richter, konnte ich die letzte Frage nur verneinend beantworten.
Jetzt, nach dem Krieg, ist es jedem klar, daß Barth nicht nur kein
Deutschfeind, sondern vielleicht der größte Deutschfreund ist, den
es überhaupt gibt. Sobald es sich für jeden herausstellte, daß der Krieg
für Deutschland verloren war, fing Barth an, auf die neue

Verantwortung der Welt gegenüber Deutschland hinzuweisen: keine
Rache, kein schwächliches Mitleid, keine schulmeisterliche Belehrung,
sondern eine solche Freundschaft, die dem unter den Folgen der
eigenen Sünde leidenden Lande die Möglichkeit gibt, neu anzufangen,
und jetzt auf einem ganz anderen Wege als dem nationalistischmilitärischen,

der von Friedrich dem Großen über Bismarck zu
Hitler führte; Deutschland braucht eine Freundschaft, die sich an
erster Stelle darin zeigt, daß sie ihm gerade diese Möglichkeit völlig
abschneidet (vergleiche «Verheißung und Verantwortung der christlichen

Gemeinde im heutigen Zeitgeschehen», 1944, und «Die Deutschen

und wir», 1945).
Barth hat sein Wort mit der Tat besiegelt, als er auf Einladung

des Rektorates der Universität Bonn, im Sommersemester 1946 nach
seiner alten Universitätsstadt Bonn fuhr, um dort Gastvorlesungen
zu halten. Mit Begeisterung hat er sich wieder auf das Problem
Deutschland geworfen. Der Neuaufbau der Kirche Deutschlands
genießt sein ganzes Interesse. Mit einer einzigartigen Einheit von Milde
und Strenge beurteilt er die Lage, und dient er den Deutschen und
den Besatzungsbehörden. Es ist klar, daß Barth das deutsche Volk
besser kennt und besser weiß, womit ihm geholfen werden kann, als

dessen von Rache oder von humanitär-demokratischen Ideen erfüllte
Besieger.

Das Sommersemester, in dem Barth seine Vorlesungen in Bonn
gibt, geht jetzt, während ich dies schreibe, zu Ende. Nicht ohne

Spannung sehen viele dem entgegen, was Barth jetzt tun wird: Nach
Basel zurückkehren und sich der Weiterführung seiner immer mehr
gelesenen Dogmatik widmen? Oder in Deutschland bleiben, von den

daliegenden, riesenhaften Aufgaben gefesselt? Der Zuschauer kann
hier nicht entscheiden, was das Wichtigste ist. Wer aber meinen

274



würde, das letzte sei selbstverständlich das «aktuellste», der soll
nicht vergessen, daß Barths Bedeutung für Kirche und Welt gerade
darin liegt, daß es nie seine Absicht war, diese Bedeutung zu haben,
sondern nur: auf das Wort Gottes zu hören und in seiner theologischen

Arbeit dieses Wort zu erklären und zu wiederholen. Das ist
der beste Dienst, der der Kirche und der Welt geleistet werden kann.
Barths Arbeit und Leben ist eine Illustration des Wortes Christi:
«Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes; so wird euch solches

zufallen.»

275


	Für die Bedeutung Karl Barths für Theologie, Kirche und Welt

