Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 5

Artikel: Fur die Bedeutung Karl Barths fur Theologie, Kirche und Welt
Autor: Berkhof, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE BEDEUTUNG KARL BARTHS
FUR THEOLOGIE, KIRCHE UND WELT

VON DR. H BERKHOF, ZEIST, NIEDERLANDE

Karl Barth, geboren am 10. Mai des Jahres 1886, Pfarrer in Safen-
wil (Aargau), nachher Professor der Theologie in Gottingen (1921),
Miinster (1925), Bonn (1932) und jetzt in Basel (seit 1935), gehdrt zu
den Gestalten, deren Bedeutung von ihren Zeitgenossen nicht {iber-
blickt werden kann. Man kann ihre Grofle erst aus einer bestimmten
geschichtlichen Distanz ganz ins Auge fassen. Darum verspricht der
Titel dieses Aufsatzes mehr, als ein Zeitgenosse zu geben vermag.
Barth gehort aber zugleich zu denjenigen Gestalten, die auch fiir das
Leben ihrer Zeitgenossen so viel bedeuten, dafl man nicht umhin kann,
schon zu ihrer Lebenszeit nach ihrer Bedeutung zu fragen. Ueberall
ertont die Frage: was will eigentlich Karl Barth? Es wire nicht recht,
diese Frage ganz ohne Antwort zu lassen. Im Wissen um die Be-
grenztheit der Moglichkeiten soll doch der Versuch gemacht werden,
etwas iiber die Bedeutung Barths zu sagen.

Wenn mir als Auslinder die Ehre zukommt, dariiber in einer
schweizerischen Zeitschrift schreiben zu diirfen, so tue ich es in der
Hoffnung, die Schweizer zu iiberzeugen, daf sie in Barth einen ihrer
grofiten Mitbiirger und eine gute Gabe Gottes an die ganze protestan-
tische Kirche und die ganze Welt besitzen.

DIE KOPERNIKANISCHE WENDUNG DER THEOLOGIE

Karl Barth lebt und arbeitet etwas mehr als ein Jahrhundert nach
Friedrich Ernst Daniel Schleiermacher (1768—1834, Professor der
Theologie in Berlin), und alles weist darauf hin, dafl er in formeller
Hinsicht fiir unser Jahrhundert eine dhnliche Bedeutung haben wird
wie Schleiermacher fiir das vergangene. Schleiermacher hat nimlich
der Theologie des 19. Jahrhunderts ihre Aufgaben und Wege ge-
wiesen. Fast die ganze protestantische Theologie hat sich wihrend
ungefihr hundert Jahren an ihm orientiert, entweder bejahend oder

259



ablehnend; jedenfalls hat man sich von ithm die Probleme stellen
lassen. In dieser Stellung ist Schleiermacher jetzt von Barth ersetzt
worden. Die Position jedes Theologen wird heute daran klar, wie er
sich gegeniiber Barth verhilt. Und keiner schreibt jetzt ernsthaft tiber
theologische Fragen, ohne sich irgendwie mit Barth auseinander-
zusetzen.

Daf} er in formeller Hinsicht dieselbe Bedeutung hat wie damals
Schleiermacher, kommt aber daher, daff er in materieller Hinsicht der
konsequenteste Gegner der von Schleiermacher inaugurierten, von
Barth als «Neuprotestantismus» benannten Theologie ist. Schleier-
macher sah es als seine Aufgabe an, das moderne idealistische Lebens-
gefiihl mit der Botschaft des Evangeliums zu versohnen. Sein Haupt-
werk ist eine Glaubenslehre von eindrucksvoller Architektonik, «Der
christliche Glaube, nach den Grundsitzen der evangelischen Kirche
dargestellt» (1821—1830). Schleiermacher stellt in diesem Werk den
Inhalt des Evangeliums auf den Boden eines Allgemeinbegriffs der
Religion. Er umschreibt die Religion als «schlechthinniges Abhingig-
keitsgefithl». Dieses Gefiihl (zusammen mit dem verbiindeten «Selig-
keitsgefiihl») wird aber gehemmt und niedergehalten von den auf die
geschaffene Welt gerichteten sinnlichen Bestrebungen des Menschen.
Jesus ist nun derjenige, in dem dieses Gefiihl in hochster, un-
gebrochener Kraft geherrscht hat und der darum, als der Hohepunkt
menschlicher Religiositdt, die Offenbarung Gottes und der Sohn
Gottes heiflen darf. Durch die Gemeinschaft mit ihm wird das Ab-
hingigkeitsgefiihl in uns gekriftigt, wird der Mensch erlost und
emporgehoben zum Gottesbewufitsein und damit zur Seligkeit.

Schon in dieser allzu kurzen Zusammenfassung tritt die Grund-
struktur des Neuprotestantismus klar zu Tage. Sie geht (mit der
ganzen Kultur des vergangenen Jahrhunderts) vom Menschen, von
seinen Ideen, Idealen und Bediirfnissen aus. Der Mensch ist hier
Mittelpunkt, Norm und Objekt des theologischen Denkens. Die Ab-
sicht dieser Theologie ist nun, den Inhalt der Bibel (oder wie man vor-
zugsweise sagte «das Christentum») als diejenige Gestalt der Religion
darzustellen (bzw. umgestaltend und «bereinigend» darzustellen), die
den Ideen, Idealen und Bediirfnissen des Menschen am meisten ent-
spricht’.

Diese von Schleiermacher eingeleitete Epoche kann jetzt als abge-
schlossen betrachtet werden. Zwei Weltkriege haben das ihrige getan,
um den Menschen zu lehren, etwas bescheidener iiber sich selbst zu

! Es gab im 19. Jahrhundert auch andersdenkende Theologen. Wir nennen
nur Kierkegaard und Kohlbriigge. Aber sie wurden erst im 20. Jahr-
hundert verstanden.

260



denken. Ohnehin wurde klar, daf} die biblische Botschaft sich nicht so
leicht an die menschlichen Bediirfnisse anpassen 1afit. Was die Heilig-
keit Gottes bedeutet, was Stinde ist, was Kreuz und Auferstehung
Christi besagen, was Gnade heifit, ja eigentlich der ganze Inhalt der
biblischen Verkiindigung, in der ja nicht der Mensch mit seinem Kon-
nen und Wollen, sondern Gott mit seinen Verheiflungen und Geboten
im Mittelpunkt steht, konnte beim Interesse und Ausgangspunkt des
Neuprotestantismus nicht zu seinem Rechte kommen.

Die Theologie Karl Barths bedeutet die kopernikanische Wendung
der protestantischen Theologie, so dafy nicht linger der Mensch und
seine Wiinsche, sondern Gott und sein Wort den Mittelpunkt der
Theologie bilden. Barth war nicht der einzige, in dessen Denken sich
ein Bruch mit der theologischen Herkunft vollzog. Neben ihm nennen
wir Emil Brunner, Friedrich Gogarten und Eduard Thurneysen, mit
denen zusammen Barth die Zeitschrift «Zwischen den Zeiten» leitete
(1923—1933). Drei von ihnen sind Schweizer, weshalb ihre Theologie
im Ausland anfinglich «die schweizerische Theologie» genannt wurde.
Unter ihnen war Barth (auch als sie noch einig waren) in seinem
Denken am tiefsten und breitesten.

Bekannt geworden ist Barth auch durch den «Rémerbrief», fiir den
kein Verleger das finanzielle Risiko {ibernehmen wollte (1. Auflage
1919, 2. umgearbeitete 1921). Wieder einmal hat Paulus’ gewaltiger
Brief an die Romer die Kirche aus ihrer Selbstgerechtigkeit und Ver-
herrlichung des frommen Menschen wachgeriittelt. Als Augustinus, als
Luther, als Kohlbriigge, als Barth den Romerbrief zu verstehen an-
fingen, da begann jedesmal eine Reformation. Barth war sich dessen
bewuft, daf er aus der Schrift etwas ganz anderes gehdrt habe als die
zeitgenossische Theologie. Seinen Kommentar zum Romerbrief zeigte
er bescheiden als eine «Randbemerkung» an. Bald aber wurde klar,
dafl die Kirche zwischen der hergebrachten Anschauung und dieser
«Randbemerkung» sich zu entscheiden habe. Im «Romerbrief» wird
der ganzen Kultur (die verweltlichte Kirche miteingeschlossen) das
Gericht Gottes verkiindigt. Alle Menschlichkeit (identisch mit Zeitlich-
keit, Stindhaftigkeit, Sterblichkeit), die ganze menschliche Existenz,
auch, und gerade in ihren kulturellen und religidsen Spitzenleistungen,
untersteht dem gottlichen «Nein». Alle thre Offenbarungen sind ja
Verwirklichungen der sindhaften menschlichen Existenz, welche als
solche der Ewigkeit und Heiligkeit Gottes entgegengesetzt ist. Es gibt
daher keinen Weg von uns zu Gott. Nur in seiner Offenbarung
kommt Gott zu uns, «blitzartig», «paradoxal», «senkrecht von oben».
Nur da, wo wir uns dem gottlichen «Nein» iiber unser Leben unter-
werfen, auf der «Todeslinie» unserer Existenz, da enthiillt sich das
«Nein» als «Ja», das Gericht als Gnade, da begegnet Gott uns in dem

261



gekreuzigten und auferstandenen Christus, in seinem Wort, in der
freien Verfiigung des Heiligen Geistes, wo und wann es ihm gefillt,
«je und je», im Wunder des Glaubens.

Um diese seit dem jungen Luther fast verschwundenen Erkennt-
nisse sich und seinen Zeitgenossen wieder einigermaflen zuginglich zu
machen, bediente Barth sich im «Romerbrief» der Terminologie und
der Begriffe des Neukantianismus (den er als Student Natorps in
Marburg kennengelernt hatte). Sein Buch konnte daher den Eindruck
erwecken, dafl es den Teufel eines anthropozentrischen Christentums
mit Beelzebub austreiben wollte. Dies war aber nur die voriiber-
gehende Hiille seiner Erkenntnisse (Barth nannte es spater «Kruste»),
die er nachher selbst in humorvoller Weise kritisierte.

Diese «Kruste» wurde aber der Anlaf} zu einem Sturm von Be-
merkungen und Kritiken. «Finseitig», «nur als Korrektur von Be-
deutung», «schroffer Dualismus von Gott und Mensch», «Ueber-
spannung der Heiligkeit und Transzendenz Gottes», «Vernachlissi-
gung der Gnade, der gottlichen Immanenz, des Menschen, der Ethik»
usw., «unhistorisch», «Predigt der gottlichen Willkiir», «Nominalis-
mus», «Marcionitismus» — das ist nur eine kleine Auswahl aus dem
Chor der Kritik. Wir brauchen dariiber nicht lange zu reden. Es hat
sich ja herausgestellt, daf§ nicht Barths Angriff, sondern dieser Gegen-
angriff nur als «Randbemerkung» Bedeutung hatte. Jetzt, nachdem
Barth so vieles mehr verdffentlicht hat, kann diese Kritik als ver-
arbeitet und iiberholt betrachtet werden.

Mehrere Werke folgten (meistens exegetischer Art) und fanden
einen immer weiteren Leserkreis. Im Jahre 1927 erschien der erste
Band der «Christlichen Dogmatik». Es ist ein Beweis der Gewissen-
haftigkeit und des Verantwortungsgefiihls, mit dem Barth arbeitet,
daf} er diesen Band (in dem die philosophischen Gedankenginge noch
eine zu grofie Selbstindigkeit neben dem Worte Gottes hatten) im
Jahre 1932 zurlicknahm und durch den ersten Halbband seiner
«Kirchlichen Dogmatik» ersetzte. Diese Dogmatik ist sein Hauptwerk.
Sie erwuchs aus den akademischen Vorlesungen, erst in Bonn, und
nach seiner Vertreibung in Basel. Die Dogmatik soll umfassen: Prole-
gomena, Die Lehre vom Worte Gottes (Band I, 1 und I, 2), Die Lehre
von Gott (II, 1 und II, 2), von der Schopfung (I1I, 1 und III, 2; der
zweite Halbband ist noch nicht erschienen), von der Versohnung und
von der Erlosung®.

2 In seiner deutschen Zeit wurden Barths Werke herausgegeben vom
Chr. Kaiser-Verlag, Miinchen; heute vom Evangelischen Verlag Zollikon/
Zirich. Das vielgelesene «Credo» (1936) kann als ein Aufriff seiner
Dogmatik angesechen werden, gibt aber kaum einen Eindruck der Breite
und Tiefe der «Kirchlichen Dogmatik».

262



BARTHS CHRISTOZENTRISMUS

Versuchen wir jetzt, in ganz groflen Ziigen das Gedankengut der
«Dogmatik» zu kennzeichnen. Es ist in anderer Weise vorgetragen als
im Romerbrief. Ueber «Existenz», «paradox», «senkrecht von oben»
usw. hort man nichts oder kaum mehr. Die starke Polemik ist zu-
sammen mit der philosophischen Terminologie verschwunden. Die
Dogmatik ist weniger «modern», sie ist anstatt dessen viel exege-
tischer, schriftgemifler, und von einem groflartig systematischen Auf-
bau. Der Kampf gegen die «kleine» Tradition des 19. Jahrhunderts
wird nur noch voriibergehend gefiihrt. An deren Stelle tritt die Aus-
einandersetzung mit der groflen Tradition der Kirche, mit Kirchen-
vitern und Reformatoren, auch mit Rom. Die kleingedruckten Seiten
der Dogmatik sind beriihmt als eine Fundgrube kirchen- und dogmen-
geschichtlicher Einsicht.

Der Ausdruck «Christozentrismus», den ich hier zur Kennzeichnung
der Barthschen Theologie wiahle, findet sich meines Wissens nirgends
in seinen Schriften. Das kann uns nicht wundern. Dieser Ausdruck
gehort eigentlich zu einem «System», das immer eine Idee, einen Be-
griff, einen Gedanken als Mittelpunke hat. In diesem «System» aber
bildet Christus den Mittelpunkt, und er ist gerade keine Idee. Er, der
Gestorbene und Auferwedkte, ist eine geschichtliche Wirklichkeit, das
Faktum der Offenbarung selber. Der Mittelpunkt liegt hier also aufler-
halb, iiber dem System, und daher ist die Theologie Barths gerade-
kein System; denn das Immer-wieder-auf-das-Wort-Christi-Horen,
die Exegese der Heiligen Schrift, kann unerwartete Wendungen her-
vorrufen, die, unbeschadet der Kontinuitit, welche es selbstverstind-
lich auch gibt, die Theologie Barths kennzeichnen und von denen wir
die bedeutendste (Romerbrief-Dogmatik) schon genannt haben.

Unter diesem wichtigen Vorbehalt reden wir von Barths «Christo-
zentrismus», im Gegensatz zum heimlichen oder 6ffentlichen Anthro-
pozentrismus des vorhergehenden Jahrhunderts. Der Ausdruck besagt,
dafl alle Erkenntnis Gottes nur von Christus, dem fleischgewordenen
Wort, herkommt, von ihm, der von den Propheten und Aposteln in
der Heiligen Schrift bezeugt wird. Nur an dem versthnenden
Handeln Gottes in Christo, als der Offenbarung seines ewigen Wesens,
soll alle Gotteserkenntnis abgelesen werden. Was auflerhalb des Glau-
bens an diese Wirklichkeit Religion heifit, ist Weltvergotterung oder
Ichvergdtterung, Abgotterei oder Selbstgerechtigkeit. Es kann auch
nicht anders sein, denn die Tatsache, daf} Gott sich in Christo offen-
bart, in thm der «offenbare» Gott ist, besagt ja zuglelch daf} er aufler-
halb dieser Offenbarung der wverborgene Gott ist. Diesen richtenden
und rettenden Gott kennen wir nicht von uns aus. Es gibt keine natiir-

263



liche Gotteserkenntnis und natiirliche Theologie. Nur wer Gott in
Jesus Christus geschaut hat, findet ihn im Glauben auch in der Natur
und in der Geschichte; dann jedoch als einen ganz anderen als die
«Allmacht», «Weisheit», «Vorsechung», «Liebe» usw., die der Mensch
von sich aus aus Natur und Geschichte abliest.

Die Halbbinde I, 1 und I, 2 umfassen die Prolegomena (d. h. «was
zuvor gesagt wird»). Diese haben in der herkommlichen Dogmatik
die Absicht, der Offenbarung in Christo einen natiirlichen Unterbau
zu geben, so daf} die Offenbarung als Vertiefung unserer Erkennt-
nisse, als ein Weiterziechen der Linien unserer natiirlichen Ansicht
{iber Gott, sich vor dem Richterstuhl der menschlichen Vernunft mehr
oder weniger zu rechtfertigen vermag. Barths Prolegomena haben
gerade die entgegengesetzte Absicht. «Was zuvor gesagt wird», ist die
Tatsache, dafl man nichts zuvor sagen kann, nichts auflerhalb des
Glaubensaktes, der die Anerkennung des Wortes Gottes in seiner
dreifachen Gestalt ist: als fleischgewordenes, geschriebenes und ge-
predigtes Wort, In diesem Worte offenbart sich Gott in Christo durch
den Heiligen Geist, also Gott als dreimal derselbe, als Einheit in
Dreiheit und Dreiheit in Einheit. Die Prolegomena finden ihren
Mittelpunkt in einer von grofiter Denkkraft zeugenden Behauptung
der Lehre von Gottes Dreteinigkeit.

Der dritte Halbband (II, 1) umfafit die Lehre von dem Wesen
und den Vollkommenheiten Gottes. Nach Ansicht vieler ist dieser
Band das Tiefste, was Barth je geschrieben hat, besonders die zweite
Hilfte iiber die Vollkommenheiten (oder Eigenschaften) Gottes. Gott
ist nach Barth «der Liebende in der Freiheit». Er erweist sich in seiner
Offenbarung als der Liebende. Er ist aber darin nicht das, was wir
«Liebe» nennen, sondern er ist und bleibt darin Gott, der Herr, der
Freie. Darum stellt Barth immer zwei Vollkommenheiten Gottes
nebeneinander. Erst behandelt er die Vollkommenheiten der gott-
lichen Liebe, aber so, daf} er jede durch eine Vollkommenheit der
gottlichen Freiheit «korrigiert», aber besser in ihrer gottlichen Einzig-
artigkeit erscheinen ldfit, so dafl die beiden Reihen von Vollkommen-
heiten sich dialektisch durchdringen und gegenseitig bestimmen. So
behandelt Barth nebeneinander: Gottes Gnade und Heiligkeit, Gottes
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, Gottes Geduld und Weisheit. Dann
folgen die Vollkommenheiten der gottlichen Freiheit mit nachfolgen-
den Vollkommenheiten der gottlichen Liebe: Einheit—Allgegen-
wart, Bestindigkeit—Allmacht, Ewigkeit—Herrlichkeit. Die beiden
Reihen von Aussagen bestimmen sich gegenseitig und erldutern Gottes
Wesen als das des Liebenden in der Freiheit. Jedoch nicht so, dafl sie
sich gegenseitig im Gleichgewicht hielten. In diesem Zusammenhang
spricht Barth von «teleologischer Dialektik». Das heifit: das Telos

264



(Ziel, Richtung) liegt in der Liebe. Die Offenbarung ist ja Offen-
barung der Liebe Gottes. Dieser Gedanke schliefit ein, daf} von einer
«Ueberspannung der Heiligkeit Gottes auf Kosten der Gnade», die
mancher Kritiker am Romerbrief meinte aussetzen zu miissen, in der
Dogmatik jedenfalls keine Rede mehr ist.

Immer wieder betont Barth in diesem Halbband, daff es sich bei
den Vollkommenheiten Gottes nicht um allgemeine Begriffe handelt,
die der Mensch auch von sich aus kennen konnte. Die Aussagen sind
nie umkehrbar. Nicht «die Liebe, Allmacht, Heiligkeit usw. ist Gott»,
sondern: Gott, dieser Gott und Vater des Herrn Jesus Christus, ist
die Liebe, Allmacht, Heiligkeit usw. Was der Inhalt dieser Voll-
kommenheiten ist, wird aus dem Faktum der Offenbarung (in Israel,
in Christus, in Kreuz und Auferstehung) abgelesen. Gottes Heiligkeit
kennen wir am Kreuz, seine Allmacht in der Auferstehung Christi
als die Allmacht seiner Liebe, seine Bestindigkeit als die Bestandig-
keit seines Gnadenbundes, seine Allgegenwart von seiner ganz beson-
deren und einmaligen Gegenwart in Christus her. Zum erstenmal in
der Geschichte der Theologie wird hier die Lehre von Gott und seinen
Vollkommenheiten rein von der Tatsache der Offenbarung her ent-
worfen, streng christozentrisch, ohne Beimischung dessen, was der
Mensch von sich aus iiber Gott meint aussagen zu kénnen. Wir miissen
es leider mit diesem diirftigen Hinweis auf den Inhalt dieses iiber-
reichen Halbbandes bewenden lassen.,

II, 2 behandelt die Gnadenwahl und das Gebot Gottes als die
beiden Akte Gottes zum Menschen hin, womit die Zweiheit von
Evangelium und Gesetz korrespondiert. Das Gebot ist kein zweites
selbstindiges Wort neben der Gnadenwahl. Es ist die Einladung zu
Gottes Heil, die Bindung an das Heil, das Leben aus dem Heil.
Darum will Barth Dogmatik und FEthik wohl unterscheiden, aber
nicht scheiden, und beide zusammen behandeln in seiner «Dogmatik».

Besonders bemerkenswert und neu ist Barths Verstindnis der
Gnadenwahl, die er (in teilweisem Gegensatz zu Calvin) wieder rein
christozentrisch behandelt. Die Heilsoffenbarung Gottes in Christo
ist unsere Gnadenwahl. Christus ist ja der erwihlende Gott und der
erwihlte Mensch in einem. Wir sind auserwihlt iz ibm. (Eph. 1, 4).
Es gibt kein Dekret der Erwihlung und Verwerfung auflerhalb
Christi und sozusagen hinter seinem Riicken. Nur in Christo, aber
wirklich in Christo, sind wir unserer Erwihlung gewif.

ITI, 1, die Lehre von der Schopfung, wurde mit besonderer Span-
nung erwartet. Wiirde der Christozentrismus es Barth nicht unmoglich
machen, der Schopfung in seiner Theologie gerecht zu werden? Barth
hat mit einer ganz neuen Auslegung von Genesis 1 und 2 geantwortet,
in der er die Schopfung als den Auftakt zum verschnenden Handeln

265



Gottes in Christo versteht. Das Geheimnis der Schopfung wird nur
von der Versdhnung her verstanden. Genesis 1 und 2 sind das Doku-
ment, in dem das um Gottes Heilshandeln wissende Israel dieses
Handeln sozusagen in den Anfang der Geschichte zuriickprojiziert.
Die Geschichte ist ja Heilsgeschichte, also muf} auch der Anfang der
Geschichte, die Schopfung, schon selber zu dieser Geschichte gehdren
und sie vorbereiten. Es wiirde zu weit fithren, hier Beispiele zu geben,
wie Barth die versohnende Christustatsache als die Verneinung des
Chaotischen und Siindhaften, als Entscheidung fiir den Kosmos und
fiir das Heil, schon in der ganzen Schépfungsgeschichte findet.

In den fast fiinfzehn Jahren, in denen Barth an diesen finf Binden
gearbeitet hat, liefle sich wohl auch noch ein Fortschritt in seinem
Denken aufweisen; in doppelter Richtung: Einerseits wird seine Arbeit
immer mehr exegetischer Art. Die Auslegung bestimmter Bibel-
abschnitte nimmt immer groferen Platz ein. In II, 2 ist dieser Platz
sehr groff und III, 1 hat im ganzen die Form einer Auslegung, die
von Vers zu Vers weiterschreitet. Anderseits wird Barths Denken
immer «spekulativer», Der Christozentrismus wird immer straffer
und konsequenter. Die Christustatsache ist ja der Inhalt des ewigen
gottlichen Dekrets. Der fleischgewordene Christus ist das Wort, in
dem und um dessentwillen die Welt geschaffen wurde. Mit diesen
Gedanken erneuert Barth bewuflt die folgerichtigste und extremste
Form der calvinischen Theologie, den sogenannten Supralapsarismus.

Von der ganzen «Kirchlichen Dogmatik» und besonders von den
letzterschienenen Halbbdnden gilt: die darin niedergelegten Einsichten
sind so neu, daf} es unmoglich wire, die Bedeutung und den Wert
schon jetzt mehr oder weniger objektiv festzustellen. Fiir eine diesen
neuen Ansichten ebenbiirtige Kritik ist die Zeit jetzt noch nicht da.
Barth ist ja der grofite und urspriinglichste Theologe unserer Zeit, und
dazu einer der wenigen grofien Denker unserer heutigen Kultur. Mit
seinem theologischen Hauptwerk hat er der Theologie fiir lange Zeit
ihren Stoff gegeben und ihre Aufgaben gestellt.

DER KAMPF GEGEN DIE NATURLICHE THEOLOGIE

Die Konsequenz des Christozentrismus — wir haben es schon an-
gedeutet — ist die radikale Ablehnung jeder Gotteserkenntnis aufer-
halb Christi und des Heiligen Geistes, auflerhalb des Aktes der Offen-
barung. In der Geschichte der christlichen Theologie findet man immer
wieder den Versuch, die natiirliche und die offenbarte Gotteserkenntnis,
mehr oder weniger (koordinierend oder subsumierend), auf einen
Nenner zu bringen. Hier liegt nach Barths Ansicht die Hauptquelle
aller theologischen Entgleisungen und die Einfallspforte fiir die Ver-

266



weltlichung der Kirche. So wird die Offenbarung zu einer Art Welt-
anschauung herabgesetzt, der menschlichen Natur wird viel zuviel
zugetraut und Gott und Mensch kommen, wie groff man die Distanz
auch nimmt, prinzipiell auf eine Ebene.

Barth ging aus den Reihen der liberalen oder neuprotestantischen
Theologen hervor; daher fing seine theologische Arbeit an als ein
Protest gegen diese Gestalt der natiirlichen Theologie. Der Kampf
gegen die natiirliche Theologie hat aber sein ganzes Leben begleitet.
In immer neuen Gestalten, heimlich und &ffentlich, begegnete ihm die
Sikularisation in Kirche und Welt.

Am Ende der zwanziger Jahre stellte sich heraus, daf} die vier
Redaktoren von «Zwischen den Zeiten», diese vier Vorkimpfer gegen
die liberale Theologie, den Kampf doch nicht alle in derselben Weise
auffafiten und fithrten. Man konnte auch gegen den Liberalismus und
Rationalismus des 19. Jahrhunderts kimpfen zugunsten zum Beispiel
einer neuen Bindung an die schicksalshaften «Schépfungsordnungen»,
in denen man Gottes Stimme zu horen meint. In dieser Richtung hat
Friedrich Gogarten seine Theologie immer mehr entwickelt, bis sie
eine geeignete Grundlage fiir die Anschauungen und Praxis des
Nationalsozialismus bildete. Dafl Barth und er nicht linger zu-
sammenarbeiten konnten, ist selbstverstindlich.

Peinlicher war die Scheidung von Emil Brunner. Er ging lingst
nicht so weit wie Gogarten. Nur wollte er neben der Dogmatik, als
«die zwelite Aufgabc der Theologie» (Tltel eines Artikels), die Apo-
logie oder «Eristik» stellen, in der die Theologie sich nicht nur am
Worte Gottes orientiert, sondern auch an dem Gegner, um ihm zu
zeigen, dafl seine Bediirfnisse und Ideen nur in Christo ihre Erfiillung
finden. Brunner sicht beim Menschen einen ernst zu nehmenden «An-
kniipfungspunkt» fiir die Gnade. «Der Mensch im Widerspruch»
(Titel eines seiner Werke) bleibt ja als Gegner Gottes sein Geschopf,
im Besitz einer «inneren Maichtigkeit», Gottes Stimme zu héren,
wie er sic ja tatsichlich in den «Schépfungsordnungen» wie Ehe,
Arbeit, Volk und Staat vernimmt. Man kann es so sagen: wihrend
Barths Theologic nur einen Mittelpunkt hat, die Selbstmitteilung
Gottes in seinem Wort, so hat Brunners Theologie zwei Mittelpunkte:
«Gott und Mensch», «Natur und Gnade», «Das Gebot und die Ord-
nungen», «Offenbarung und Vernunft» (alles Titel seiner Biicher).
Barth sprach daher iiber «das verdammte #nd». Als Brunner zum
Gesprich mit ithm sein «Natur und Gnade» verdffentlichte, antwortete
Barth unter dem Titel «Nein!» (1934). Was die Ordnungen, die Ver-
nunft, die Natur bedeuten, das kénnen sie uns nicht selbst sagen, das
konnen wir uns nur von der Offenbarung sagen lassen. Und das
Faktum der Offenbarung Gottes in Christo durch den Heiligen Geist

267



besagt an erster Stelle, daff keine Offenbarung in Natur und Ge-
schichte als solche ernst zu nehmen sei und daf nur der Heilige Geist
den Ankniipfungspunkt fiir die Gnade schafft.

Brunner ist seitdem der Fithrer derjenigen Theologen geworden,
welche zwischen Offenbarung und Kultur, Kirche und Welt in irgend-
einer Weise vermitteln wollen. Von Brunner her gesehen ist Barth der
einseitige, der eine richtige Erkenntnis auf die Spitze treibt und alles
andere tibersicht. Von Barth aus gesehen ist Brunner der Mann des
Kompromisses, der mit einem Bein auf dem rechten und mit einem auf
dem falschen Wege gehen will.

Man kann es bedauern, daff die Wege der beiden grofien Schweizer
sich seit Anfang der dreifliger Jahre so entschieden getrennt haben.
Man sollte aber nicht versuchen, den Ernst des Unterschiedes zu ver-
dunkeln. Es hat sich im Laufe der vergangenen Jahre gezeigt, und es
wird sich meines Erachtens in der nichsten Zukunft weiter zeigen
(auch auf politischem und sozialem Gebiet!), daf3 die scheinbar so
theoretische Frage nach dem Ankniipfungspunkt von der grifiten
Bedeutung ist fiir Theologie, Kirche und Welt. Ich erinnere mich
noch, wie wir als Studenten in Leiden das Gesprich der beiden grofien
Theologen mit Interesse verfolgten, und damals den Eindruck hatten,
Barth mit seiner «theoretischen», «einseitigen» Ansicht habe die Ver-
bindung mit der Welt, der Praxis, der Kultur und so weiter, verloren;
seine Theologie wiirde bald in Abstraktion und Unfruchtbarkeit
untergehen. Jetzt kann man iiber diese Befiirchtung nur ldcheln. Was
in Wirklichkeit geschah, war genau das Gegenteil: die Zeit, in der
Barths folgerichtiger Kampf gegen die natiirliche Theologie ihre grofie
praktische Bedeutung erweisen wiirde, hatte kaum angefangen!

In der «Kirchlichen Dogmatik» nimmt dieser Kampf wieder eine
andere Gestalt an. Da ist nicht Brunner, Gogarten oder der Neuprote-
stantismus, sondern Rom der wichtigste Gegner. Barth sicht Rom und
den Neuprotestantismus als feindliche Briider, als die beiden duflerlich
entgegengesetzten, aber innerlich verwandten Formen der Ketzerei,
des Widerspruchs innerhalb der Kirche gegen die biblische Lehre, daf}
Christus allein, die Gnade allein, der Glaube allein es tue. Von diesen
zwei ist Rom weitaus die prinzipiellere und folgerichtigere. Roms
Hauptlehre erblickt Barth in der Lehre von der «Analogia entis»
(Seinsahnlichkeit), nach der Gott und Mensch unter einem gemein-
samen Oberbegriff, dem des Seins, zu fassen seien und also von Natur
auf derselben Ebene sich befinden. Barth stellt dem gegeniiber die
Lehre der «Analogia fidei» (Glaubensihnlichkeit), nach der die Ge-
meinschaft zwischen Gott und Mensch nur im Akt der Offenbarung
und des Glaubens, im Werk des Heiligen Geistes begriindet sei. Auch
hier steht wieder die Theologie mit einem Mittelpunkt der Theologie

268



mit zwel Mittelpunkten (Schrift #nd Tradition, Glaube und Werke)
gegeniiber. Berithmt ist Barths Erorterung iiber die romisch-katho-
lische Mariologie (I, 2), als ein Beispiel des Analogia-entis-Denkens.
Die Lehre der Analogia entis ist nach Barth die Erfindung des Anti-
christ und der einzig entscheidende Grund, um die katholische Lehre
als Ketzerei zu verwerfen.

Durch die ganze Geschichte der Kirche hindurch siecht Barth das
Ringen der christozentrischen biblischen Verkiindigung mit dem Be-
gehren des natiirlichen Menschen, auch selber vor Gott etwas zu
gelten. Daher kann er sich mit den Vitern und den Lehrern der
Kirche in einem Augenblick ganz einig wissen, und sie im nichsten
Augenblick bekimpfen. In tiefster Verbundenheit, zumal mit Atha-
nasius, Augustin, Anselm und den Reformatoren, steht er doch ihnen
allen frei gegeniiber. Auch den Reformatoren! In Barths Dogmatik
wird die grofle Tradition der Kirche wieder lebendig. Aber ein Tra-
ditionalist oder Konfessionalist ist er nicht. Auch bei den Reforma-
toren, in Luthers Lehre von den zwei Reichen und den Schépfungs-
ordnungen, und in Calvins Lehre von der Offenbarung in der Natur
und vom geheimnisvollen Dekret Gottes, spiirt Barth eine zweite
Quelle der Gotteserkenntnis, und meisterhaft zeigt er in seinen klein-
gedruckten Exkursen, wie diese scheinbar kleine Entgleisung bei den
Nachfolgern, in der sogenannten Orthodoxie (zumal in ihrer Behand-
lung der Gotteslehre, mehr vom natiirlichen Gottesbegriff des Aristo-
teles als von der Schrift her), den Weg zur Aufklirung und zur Ver-
weltlichung der Kirche gedfinet hat. Die Theologie gab einen Finger,
und die Welt nahm die ganze Hand. Daher sicht Barth es als seine
Aufgabe an, das christozentrische Anliegen der Reformatoren noch
folgerichtiger auszuarbeiten und von der Beimischung aus fremden
Quellen zu reinigen.

BARTH UND DIE KIRCHE

«Die Welt nimmt jetzt die ganze Hand.» Das trat in voller Klar-
heit hervor, als im Januar des Jahres 1933 in Deutschland, wo Barth
selber arbeitete, die nationalsozialistische Weltanschauung von der
Gottlichkeit des deutschen Volkes und der germanischen Rasse vor-
herrschend wurde. Jetzt war die Zeit da, dafl Barths Kampf gegen die
natiirliche Theologie aus dem Studierzimmer in die Oeffentlichkeit trat.

Die «Machtiibernahme» entfesselte in Deutschland in den ersten
Monaten eine fast unbeschreibliche Begeisterung. Viele, die unter der
Verwirrung der vorhergegangenen Jahre geseufzt hatten, erwarteten
jetzt eine neue und grofle Zukunft fiir das deutsche Volk. Auch die
Kirche blieb alles weniger als unberiihrt. Die «Deutschen Christen»

269



(und nicht nur sie) sahen es als die Aufgabe der Kirche an, sich hinter
die «Ideale des Dritten Reiches» zu stellen und durch Einfiihrung
eines kirchlichen Arierparagraphen und Einsetzung eines Reichs-
bischofs als «kirchlichen Fiihrer» die Kirche mit dem Staate gleich-
zuschalten. Denn in den «gewaltigen Ereignissen» des Jahres 1933
rede die gottliche Vorsehung zum deutschen Volke. Neben dem Worte
Gottes in der Schrift habe die Kirche auch das Wort Gottes in der
Geschichte zu verkiindigen; neben der Sendung Jesu Christi auch die
Sendung Adolf Hitlers.

Barth schwieg anfanglich, in der Ueberzeugung, jeder wiirde seine
Ansicht leicht erraten konnen. Als aber Schiiler und Freunde ihn
bedringten mit der Frage: Was sollen wir jetzt tun?, da schrieb Barth
in der Nacht vom 24./25. Juni 1933 seine beriihmte Schrift «Theolo-
gische Existenz heute». Seine Antwort war: Bewahrt eure theologische
Haltung, «als wire nichts geschehen». Lasset euch nicht durch die
Ereignisse, sondern nur durch das Wort Gottes euren Platz und eure
Haltung bestimmen. Gegen die «Deutschen Christen» bemerkte Barth:
«Ich halte dafiir, daf3 die evangelische Kirche lieber zu einem kleinsten
Hiuflein werden und in die Katakomben gehen sollte, als daf} sie mit
dieser Lehre auch nur von ferne Frieden schlésse». «Die Kirche hat
iiberhaupt nicht den Menschen und also auch nicht dem deutschen
Volk zu dienen. Die Deutsche Evangelische Kirche ist die Kirche fiir
das deutsche evangelische Volk. Sie dient aber allein dem Worte
Gottes. Es ist Gottes Wille und Werk, wenn durch sein Wort den
Menschen und also auch dem deutschen Volke gedient wird.»

Die erste Begeisterung flaute bald ab. Zwischen den «Deutschen
Christen» und den anderen wurde der Gegensatz immer tiefer. Im
Mai des Jahres 1934 einigten sich die bekennenden Landeskirchen und
die bekennenden Gruppen in den andern Landern Deutschlands auf
der Synode zu Barmen zur «Bekennenden Kirche». Als Grundlage
wurde die sogenannte «Barmer Erklirung» oder «Barmer Thesen»
aufgestellt. In diesen Thesen spiirt man Barths Geist und Hand. (Er
verfafite den wurspriinglichen Entwurf.) Wir zitieren nur beispiels-
weise die erste These:

Jesus Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt
wird, ist das eine Wort Gottes, das wir zu horen, dem wir
im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen
haben. Wir verwerfen die falsche Lehre, als konne und
miisse die Kirche als Quelle ihrer Verkiindigung aufler und
neben diesem einen Worte Gottes auch noch andere Ereig-
nisse und Michte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes
Offenbarung anerkennen.

270



Als spiter die Spannung zwischen den zu Kompromissen geneigten
lutherischen Landeskirchen, wie Hannover und Bayern einerseits, und
den meistens unierten oder reformierten radikaleren Kirchengruppen
andererseits, wuchs, stand Barth ganz auf der letzten Seite und
stiitzte Niemoller und die Seinigen mit Rat und Hilfe. Im Jahre 1935
mufite er Bonn und Deutschland verlassen; der Anlafl (aber nicht
mehr als der Anlafl) war seine Weigerung; den Eid auf Hitler zu
schworen. Seine Beziehungen zu der Bekennenden Kirche wurden
trotzdem schriftlich und miindlich bis zum Ausbruch des Krieges fort-
gesetzt. Die deutsche Frage wurde inzwischen aber immer mehr aus
einem kirchlichen zu einem politischen Problem, iiber das im letzten
Abschnitt weiter zu reden ist.

Durch seine Stellungnahme, seine Schriften und seinen breiten
Schiilerkreis hat Barth fiir den Kampf der Bekennenden Kirche un-
ermefilich viel bedeutet. Immer wieder hat er darauf hingewiesen,
dafl die Kirche von keiner Weltanschauung, weder vom Staate noch
von der Angst, sondern nur von Christo, ithrem Haupt, und von
seinem Worte sich ithre Wege weisen und ihre Aufgaben stellen zu
lassen hat.

Aber nicht nur fiir die Kirche Deutschlands wurde Barths Arbeit
von weittragender Bedeutung. Ueberall in der Welt, wo seine Biicher
gelesen wurden, und besonders da, wo seine Geistesverwandten theo-
logische Lehrstiihle besetzten, wurde sein Einfluf§ bald spiirbar. In
den Niederlanden, zum Beispiel, wurde schon um 1922 die Aufmerk-
samkeit fithrender Theologen auf ihn hingelenkt, und heute sind
simtliche Lehrstiihle fiir Dogmatik an den vier theologischen Fa-
kultdten von Anhingern Barths besetzt. Wenn die Reformierte Volks-
kirche dieses Landes sich ungefdhr seit dem Jahre 1930 schnell aus
ihrem Schlaf erhebt, so ist das, von der menschlichen Seite her be-
trachtet, einem neuen kirchlichen Denken zu verdanken, das weithin
von Barths Schriften beeinfluflt ist. Von dem neuen Bekennen und
dem kirchlichen Widerstand in den Kriegsjahren gilt dasselbe.

Wir kénnten aber noch viele andere Kirchen nennen, von denen
wesentlich dasselbe zu sagen wire. Ich denke an Frankreich, Schott-
land, die Tschechoslowakei, Siebenbiirgen, Dinemark, und nicht zu-
letzt an Japan. Auch {iber Barths Bedeutung fiir die Mission wire
ein Kapitel zu schreiben. Aber dieses wenige moge geniigen. Mit
tiefem Dank an unseren Herrn und Gott diirfen wir es heute erleben,
dafl die Kirche aus ihrer Verweltlichung erwacht und sich wieder
ihres eigenen Wesens und ihrer eigenen Aufgabe bewufit wird. Und
iiberall in der Welt, wo das der Fall ist, haben Barths Schriften und
sein personliches Auftreten mit den Anstofl dazu geben diirfen.

271



BARTH UND DIE POLITIK

Barth soll nach der Abfassung der «Theologischen Existenz heute»
geauflert haben, er habe damit das Eigentliche und Wichtigste noch
nicht gesagt und konne das jetzt auch noch nicht sagen. 1933 ging es
noch ganz darum, dafl die Kirche lernte, sich allein nach dem Worte
Gottes auszurichten und nicht nach den Anschauungen und Wiinschen
des Staates. Aber wer, wie Barth, als Reformierter diesen Kampf
mitmachte, der konnte nicht umhin, auch den zweiten Schritt zu tun
und auch den Staat selber aufzurufen, sich nach dem Worte Gottes
zu richten. Das politische Gebiet ist ja keine neutrale Zone, die dem
Glaubensgehorsam entzogen ist. Nein, auch auf dem politischen Ge-
biet geht es um den Dienst Gottes, des Vaters Jesu Christi. Nachdem
Barth schon in den «Gifford Lectures» an der Universitit Aberdeen
(1937 und 1938)* ausfiihrlich iiber den «politischen Gottesdienst»
gesprochen hatte, gab er die theoretische Begriindung seiner politischen
Ansichten in der Studie «Rechtfertigung und Recht» (1938) wieder,
in der er seinen «Christozentrismus» in bemerkenswerter Weise, und
im Gegensatz zu den Reformatoren, auch auf die Lehre vom Staat
anwendet: der Staat beruht nicht auf einer allgemeinen und neutralen
Vorsehung Gottes, sondern ist von dem Vater Jesu Christi als
«minister extraordinarius» der Kirche errichtet, um durch den Schutz
der Ordnung und der Freiheit, der freien und ungehemmten Ver-
kiindigung der Kirche zu dienen. Am Schluf tritt Barth entschieden
fiir den Rechtsstaat im Sinne der Demokratie ein, als der Gestalt des
Staates, die zum gottlichen Dienst am geeignetsten ist. In seinem
gedruckten Referat «Die Kirche und die politische Frage heute»
(1938) zeigt Barth den nationalsozialistischen Staat als den Gegner
des Rechtsstaates, dem sich der Christ daher, auf Grund seines «poli-
tischen Gottesdienstes», mit Seele und Leib, betend und arbeitend,
zu widersetzen habe.

Wie ernsthaft und konkret Barth das meinte, wurde jedem klar
durch die Veroffentlichung des Briefes, den er in den spannungs-
vollen Septembertagen des Jahres 1938 an seinen Prager Kollegen
Hromadka gerichtet hatte. In diesem berithmten und «beriichtigten»
Brief sagte Barth, daff der tschechische Soldat, der sich mit seinen
Waffen den Naziforderungen widersetzen wiirde, damit zugleich fiir
die Kirche Jesu Christi kimpfen wiirde. Es hatte etwas Komisches,
daf dieselben Leute, die fiinfzehn Jahre vorher dem Barth des

3 Vorlesungen iiber die schottische Konfession, herausgegeben unter dem
Titel «Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach reformatorischer Lehre».
Dieses Buch ist neben dem «Credo» besonders gut geeignet als Ein-
fithrung in die Gedankenwelt Barths. (Zollikon 1938.)

272



«Romerbriefes» Vernachlissigung der Ethik, Quietismus und so
weiter vorgeworfen hatten, jetzt riefen, dafl dies doch viel zu
«direkt» sei und «viel zu weit ginge». Es sollte noch einige Jahre
dauern, bevor viele, besonders in den besetzten Gebieten, die Be-
rechtigung jener Formel und den Zusammenhang des Reiches Jesu
Christi mit dem Rechtsstaate vollig einsehen und nachempfinden
konnten.

Der Krieg brach aus und die Schweiz, wie sehr auch bedroht, blieb
unangegriffen. Das bedeutete aber nicht, daff Barth bei den Kriegs-
ereignissen nur Zuschauer gewesen wire. So hat er die Neutralitit
der Schweiz nicht verstanden. Er sagte ruhig weiter, was er meinte
sagen zu miissen. Er schrieb seine Briefe an die Freunde in den krieg-
fiihrenden und besetzten Lindern. Sie wurden legal beziehungsweise
illegal veroffentlicht, und Tausende schopften daraus Mut. Nicht nur
sprach Barth sein Vertrauen in den Sieg der Alliierten aus, als noch
wenige daran zu glauben wagten; er lebte sich auch in die Probleme
der legal oder illegal Kimpfenden ein und ermunterte sie mit Rat
und Kritik. Wir konnen uns mit diesem kurzen Hinweis begniigen,
seit Barths schriftliche Kriegsarbeit von 1938 bis 1945 verdffentlicht
wurde («Eine Schweizerstimme» 1938—1945).

Bemerkenswert ist, dafl Barth nicht, wie das in der christlichen
Gemeinde in solchen Zeiten immer wieder geschiecht, die antichristliche
Macht des Nationalsozialismus apokalyptisch, als Zeichen des nahen
Weltendes, verstanden hat. Er hat den Kampf immer sachlich ge-
wertet, als Bezeugung des Glaubensgehorsams, als politischen Gottes-
dienst. Aber an dem antichristlichen Charakter des Nationalsozialis-
mus hat er nie gezweifelt. Er hat diesen Charakter am klarsten in
der Judenverfolgung erblickt. Die Juden sind ja das Volk Gottes,
von 1hm, als Zeichen seiner Erwdhlung und seiner Verwertung, und
also als eine Predigt fiir Kirche und Welt hingestellt. Wer diese Pre-
digt verachtet, sich iiber dieses Volk erhebt und es vernichten will,
fillt mit unter das Gericht der Verwerfung, widersetzt sich dem
Gott Israels und ist schlechthin ein Feind Gottes. Er verwirft den
Christus, den Messias Israels, und will selbst der Messias und Erldser
der Welt sein. Daher kann sein Reich, seine pseudomessianische Gegen-
revolution, keinen Bestand haben, so wahr Gott diese Welt zu seinem
Reiche machen will.

In der hollindischen Widerstandsbewegung war der Einflufl Barths
deutlich spiirbar. Die erste groflere illegale Zeitung, «Vrij Neder-
land» (Freies Niederland), wurde von gebildeten Nichttheologen
(Literaten, Juristen) gegriindet, welche stark von Barth beeinflufit
waren. Als die erste illegale Verbindung mit der Schweiz (und iber
die Schweiz mit England) gelang, besuchte man Barth, um tber die

18 273



Probleme des hollandischen Widerstandes mit ithm zu reden. Barth
gab dann den Brief mit, der auch in der «Schweizerstimme» ver-
offentlicht worden ist.

Als das «deutsche Landesgericht in den besetzten niederlindischen
Gebieten» mich im Jahre 1941 wegen einer Predigt zur Verant-
wortung rief, fragte mich der Richter: «Haben Sie wohl mal von
Karl Barth gehort? Kennen Sie auch seine kleinen Schriften? Wissen
Sie, dafl Barth der grofite Deutschfeind ist, den es liberhaupt gibt?»
Weil ich unter einem Deutschfeind etwas anderes verstand als der
Richter, konnte ich die letzte Frage nur verneinend beantworten.
Jetzt, nach dem Krieg, ist es jedem klar, daff Barth nicht nur kein
Deutschfeind, sondern vielleicht der grofite Deutschfreund ist, den
es iiberhaupt gibt. Sobald es sich fiir jeden herausstellte, dafl der Krieg
fiir Deutschland verloren war, fing Barth an, auf die neue Ver-
antwortung der Welt gegeniiber Deutschland hinzuweisen: keine
Rache, kein schwichliches Mitleid, keine schulmeisterliche Belehrung,
sondern eine solche Freundschaft, die dem unter den Folgen der
eigenen Siinde leidenden Lande die Moglichkeit gibt, neu anzufangen,
und jetzt auf einem ganz anderen Wege als dem nationalistisch-
militdrischen, der von Friedrich dem Groflen iber Bismarck zu
Hitler fiihrte; Deutschland braucht eine Freundschaft, die sich an
erster Stelle darin zeigt, dafl siec thm gerade diese Moglichkeit vollig
abschneidet (vergleiche «Verheiflung und Verantwortung der christ-
lichen Gemeinde im heutigen Zeitgeschehen», 1944, und «Die Deut-
schen und wir», 1945). |

Barth hat sein Wort mit der Tat besiegelt, als er auf Einladung
des Rektorates der Universitdit Bonn, im Sommersemester 1946 nach
seiner alten Universitdtsstadt Bonn fuhr, um dort Gastvorlesungen
zu halten. Mit Begeisterung hat er sich wieder auf das Problem
Deutschland geworfen. Der Neuaufbau der Kirche Deutschlands ge-
nieflt sein ganzes Interesse. Mit einer einzigartigen Einheit von Milde
und Strenge beurteilt er die Lage, und dient er den Deutschen und
den Besatzungsbehorden. Es ist klar, dafl Barth das deutsche Volk
besser kennt und besser weifd, womit ithm geholfen werden kann, als
dessen von Rache oder von humanitir-demokratischen Ideen erfiillte
Besieger.

Das Sommersemester, in dem Barth seine Vorlesungen in Bonn
gibt, geht jetzt, wihrend ich dies schreibe, zu Ende. Nicht ohne
Spannung sehen viele dem entgegen, was Barth jetzt tun wird: Nach
Basel zuriickkehren und sich der Weiterfithrung seiner immer mehr
gelesenen Dogmatik widmen? Oder in Deutschland bleiben, von den
daliegenden, riesenhaften Aufgaben gefesselt? Der Zuschauer kann
hier nicht entscheiden, was das Wichtigste ist. Wer aber meinen

274



wiirde, das letzte sei selbstverstindlich das «aktuellste», der soll
nicht vergessen, dafl Barths Bedeutung fiir Kirche und Welt gerade
darin liegt, daf} es nie seine Absicht war, diese Bedeutung zu haben,
sondern nur: auf das Wort Gottes zu horen und in seiner theolo-
gischen Arbeit dieses Wort zu erkliren und zu wiederholen. Das ist
der beste Dienst, der der Kirche und der Welt geleistet werden kann.
Barths Arbeit und Leben ist eine Illustration des Wortes Christi:
«Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes; so wird euch solches
zufallen.»

273



	Für die Bedeutung Karl Barths für Theologie, Kirche und Welt

