
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 4

Artikel: Juden und Deutsche : eine völkerpsychologische Parallele

Autor: Oeri, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDEN UND DEUTSCHE

Eine völkerpsychologische Parallele

VON ALBERT OERI

Der nachstehende Aufsatz gibt für heutige Leser mit belanglosen kleinen Kürzungen

einen Vortrag wieder, den ich am 17. März 1934, also vor mehr als zwölf
Jahren, vor dem Psychologischen Club in Zürich gehalten habe. Warum diese

kuriose Ausgrabung? Das mag die Lektüre zeigen. Was ich damals, in der ersten
Zwischenkriegszeit und im beginnenden Blütestadium des Hitlerwesens, an
deutschjüdischen Parallelismen glaubte nachweisen zu können, das hat im zweiten Weltkrieg

und seiner Folgezeit eine furchtbare neue Aktualität bekommen. Nationale
Bedrängnis und nationalistische Verstiegenheit bedingen sich gegenseitig und
treiben hochbegabte Völker in eine schicksalsschwere Zukunft. Den Wunsch, mit
dem der Aufsatz schließt, hege ich heute inniger als je.

Ich möchte mich zunächst mit dem Geist des Judentums und mit
seiner Beeinflussung durch nationale Bedrängnis befassen und lade
den Leser deshalb ein, mit mir einen Spaziergang zwar nicht durch die

ganze jüdische Literatur, aber doch durch deren interessantesten
Bezirk, das Alte Testament, machen zu wollen.

Auch bei dieser Beschränkung ist es eine recht schwere Aufgabe, den
«Geist des Judentums» zu erfassen. Die Entstehungszeit der Judenbibel

erstreckt sich über etwa dreizehn Jahrhunderte. Um die Mitte
des 13. vorchristlichen Jahrhunderts mag das hocharchaische herrliche
Debora-Lied entstanden sein; die letzte der dem Alten Testament
angehängten apokryphischen Schriften, das zweite Makkabäerbuch,
erst im ersten nachchristlichen Jahrhundert. In diesem langen
Zeitraum hat es nicht nur einen «Geist des Judentums» gegeben, sondern
mehrere Geister, so sicher, wie es von der Merowingerzeit bis auf
unsere Tage nicht nur einen Geist des Franzosentums gegeben hat.

Zu dieser sachlichen Schwierigkeit kommt für mich noch eine ganz
persönliche. Ich bin auf dem Gebiet der alttestamentlichen Forschung
blutiger Dilettant. Ich kann nicht einmal Hebräisch, sondern bin ganz
abhängig vom Bibelwerk von Kautzsch, namentlich was alle
quellenkritischen Fragen anbelangt. Nachdem ich als Gymnasiast ein Jahr
lang Hebräisch zu treiben versucht hatte, steckte ich es törichterweise
auf und zog mir dadurch den Fluch meines Lehrers, des großen alt-
testamentlichen Gelehrten Bernhard Duhm, zu. Er prophezeite mir,

2 11



meine Faulheit werde mich noch einmal reuen. Und so ist es

gekommen. Aber ich bitte Sie, zu seinem Fluch nicht auch den Ihrigen
hinzuzufügen, sondern meine Arbeit als das nehmen zu wollen, was
sie selbst sein will: als einen ganz anspruchslosen Versuch eines

Dilettanten, das heißt eines Menschen, der sein Thema liebt, dessen Liebe
aber vielleicht eine unglückliche Liebe ist.

Für solche Leser, denen der Stoff ganz fremd ist, sei weiter
hinzugefügt, daß die altisraelitische Tradition von Geschichte, Gesetzgebung
und Poesie seit dem 7. Jahrhundert vor Christus durch die deuterono-
mistische Welle überflutet worden ist. Eine religiöse und kulturelle
Reformationsbewegung hat die alten Ueberlieferungen zwar nicht

ganz zerstört, aber in ihrem Geiste überarbeitet. «Deuteronomistisch»
ist also nicht nur das eigentliche Deuteronomium, das 5. Buch Moses,
sondern eine ganze Fülle von sonstigem alttestamentlichem Schrifttum.
Aber auch die deuteronomistische Invasion schloß den hebräischen
Kanon nicht ab. Er wuchs und veränderte sich weiter auch in den

Jahrhunderten vor und nach dem babylonischen Exil und kam erst
im Jahrhundert vor Beginn unserer Zeitrechnung zum Abschluß; die

nur griechisch, in der Uebersetzung der Septuaginta, erhaltenen
Apokryphen sogar noch etwas später.

Das ist eine schwierige Situation, aber keine verzweifelte. Man hat
sich mit ihr mutatis mutandis auch bei der Homerforschung und
überhaupt überall da abzufinden, wo literarisch nicht verdorbene Völker
wie die Griechen und Juden mit ihrem Mythos so umspringen, wie es

ihr urwüchsiges Recht ist, ihn also nach dem Denken und Fühlen der
jeweiligen Gegenwart verändern und weiterspinnen. Erst wir Modernen

fühlen uns nicht mehr im Besitz dieses Rechts gegenüber dem
überlieferten Volksgut, sondern verkrachen uns ganz mit einem Mythos,
der uns nicht auf der Höhe unserer eigenen wertgeschätzten Zeit zu
sein scheint, und versuchen im Schweiße unseres Angesichts
Neuschöpfungen. Diese gleichen uns, und wir gleichen ihnen, nach dem
Worte: «Du gleichst dem Geist, den Du begreifst.» Die Fruchtbarkeit
dieses Zankes mit dem Mythos ist aber mäßig.

Bei meinem Fahnden nach psychischen Wirkungen nationaler
Bedrängnis im alten Judentum kommt es mir nun wirklich nur auf die

großen Linien an, die auch Sie kennen. Sie wissen, daß die Urjuden
ein Wandervolk waren, das sich im Lande Kanaan seßhaft gemacht
hat, an einer der interessantesten, aber zugleich auch gefährlichsten
Ecken der östlichen Mittelmeerwelt. Die Juden hatten noch
jahrhundertelang nach der siegreichen Einwanderung kriegerische
Auseinandersetzungen mit den alten Ein- und Umwohnern. Und dann
kam die Periode, wo ihnen das zum Verhängnis wurde, was man für
die damalige Zeit als «Weltpolitik» bezeichnen kann: das Ringen

2 1 2



zwischen den großen vorderasiatischen Sultanaten der Assyrer, Babylo-
nier und Perser mit Aegypten, wodurch Palästina unvermeidlich in die

tragische Rolle des Pufferstaates versetzt wurde. Intern kam die Spaltung

in ein Nordreich, Israel, und ein Südreich, Judäa, hinzu, die schließlich

beide von der mesopotamischen Großmacht zerstört wurden. Nach
der babylonischen Gefangenschaft folgten Perioden einer halb- oder
viertelsautonomen Existenz des zurückgekehrten Restes der Nation.
In den Makkabäerkriegen gegen die hellenistischen Diadochen in
Syrien erlebte sie schließlich ein letztes Aufflackern ihres Freiheitsdranges,

bis sie endgültig dem Römerreich anheimfiel. Fürwahr, an
nationaler Bedrängnis hat es diesem Volke nicht gefehlt! — Wie hat
es psychisch auf diese Bedrängnis reagiert?

In der altern Zeit, also in der, die man als die aktive Periode der
Nation bezeichnen kann, ganz normal! Ein gewaltiges nationales
Erleben wie die Eroberung Kanaans von der Steppe aus, die Philisterkriege

mit ihren Siegen und Niederlagen, das Emporkommen eines

gemeinsamen Königtums mußte einen gewissen Nationalismus
erzeugen, wie bei jedem natürlich begabten Volk. Wie weit in der alten
Zeit schon der extreme jüdische Chauvinismus und Rassismus ging,
ist schwer zu sagen, weil der Zettel der echten Tradition überall mit
deuteronomistischen, exilischen und nachexilischen Einschlägen durchwirkt

ist. Zu betonen ist nur, daß dieser Chauvinismus, soweit er sich

wirklich ausgebildet hat, immerhin nie absolut intolerant geworden
ist. Man wehrte, soweit man konnte, die religiöse und kulturelle
Beeinflussung durch die unterworfenen Ureinwohner ab. Aber man ging
auch in der Zeit der größten Macht nicht wie andere Eroberervölker
bis zur Erzwingung der Assimilation oder gar bis zur Ausmordung.

Noch in der letzten Blütezeit der staatlichen Existenz denken die
führenden Geister zwar national, aber nicht hemmungslos national,
nicht nationalistisch. Das bezeugen uns die relativ wohlerhaltenen
Aeußerungen der ersten Reihe der großen Propheten, die
kritischphilologisch so gründlich durchgearbeitet sind, daß Urtext und spätere
Zusätze mit ziemlicher Sicherheit unterschieden werden können. Da

war einmal Micha, der in der zweiten Hälfte des 8. vorchristlichen
Jahrhunderts lebte; anscheinend ein Mann von bäuerlicher Herkunft.
Er begann mit seinen Weissagungen, als sowohl das Nordreich wie das

Südreich noch existierten, und prophezeite beiden den Untergang.
Sein Defaitismus ging aus der Entrüstung über die herrschenden
sozialen Mißbräuche hervor, die Schinderei der Armen durch die
Reichen. Modern würde man sagen, er sei ein sozialer Aufwiegler in
einer Periode äußerer Landesgefahr gewesen, also ein «Dolchstößler».

Ein Prophet vom gleichen Typus war Arnos, ein SchafZüchter aus

der Steppe am Toten Meer. Auch er lebte noch in den sogenannten

2 l 3



«glänzenden Zeiten1» und drohte seinen Landsleuten: «Hört diesen
Spruch, den ich als Leichenklage anhebe über euch, ihr Israeliten!
Gefallen ist, nicht steht wieder auf die Jungfrau Israel! Niedergeworfen

ist sie auf ihr Land, keiner richtet sie auf! Die Stadt, die zu
tausend ausrückt, behält hundert übrig, und die, die zu hundert
ausrückt, behält zehn übrig» (Arnos 5, 1—3). Dieser Defaitist provozierte

dann schließlich die Zensur (7, 9 ff.). Der Oberpriester von
Bethel ließ dem König Jerobeam II. melden: «Arnos meutert wider
dich mitten im Reich Israel; denn das Land kann seine Reden durchaus

nicht ertragen.» Er gab Arnos den freundlichen Rat, seine subversive

Tätigkeit im Nordreich einzustellen und dafür bei den Nachbarn
im Südreich auszuüben: «Seher, auf! Flüchte dich in das Land Juda!
Erwirb dir dort dein Brot und tritt dort als Prophet auf! Aber in
Bethel darfst du fortan nicht mehr als Prophet auftreten; denn dies
ist ein königliches Heiligtum und ein Hoftempel.» Auch Arnos war
ein scharfer Sozialkritiker. Es ist zum Beispiel eine Diatribe gegen die
Kornwucherer von ihm erhalten, aus der meines Erachtens deutlich
hervorgeht, daß damals das Volk auch durch Inflationskünste geplagt
wurde (Arnos 8, 4—6). Dem National- und Rasseinstinkt wagte
Arnos ins Gesicht zu schlagen durch den Zuruf Gottes: «Seid ihr mir
nicht wie die Kuschiten, ihr Israeliten!» (Arnos 9, 7). Er hielt also
seinem Volke vor, es sei vor Gott nicht mehr wert als ein
dunkelhäutiger Stamm in Arabien.

Dann Hosea, der merkwürdige Prophet, der sein individuelles
Unglück zum Symbol des nationalen macht. Seine Gattin ist ihm untreu;
ihre drei Kinder nennt er Hurenkinder. Aber er liebt sie, wie er auch
sein Volk liebt, dem sein Gott ihn drohen läßt: «Ich bin wie ein Löwe
gegen Ephraim und wie ein Jungleu gegen das Reich Juda: ich selbst
entreiße und gehe davon, schleppe weg, niemand rettet» (Hosea
5, 14). Waren Micha, Arnos und Hosea Leute aus dem einfachen
Volke, so haben wir es bei Jesaia und Jeremia mit Männern aus der

politisch interessierten und orientierten Oberschicht zu tun.
Jesaias Tätigkeit fällt in die späte Blütezeit von Juda, als das

Nordreich bereits verfiel. Notabene: ich spreche an dieser Stelle vom
eigentlichen Jesaia, nicht vom Deutero-Jesaia, wie man den
Verfasser des zweiten Hauptteils des Jesaiabuches nennt. Die zeitgenössischen

Könige von Juda jonglierten zwischen assyrischer und
antiassyrischer Politik. Jesaia erblickte im einen wie im andern System
eine Geringschätzigkeit Gottes (Kautzsch I, 587). Im zweiten Königsbuch

ist uns ein Bericht darüber erhalten, wie Jesaia beim König
Hiskia, bei dem er offenbar ein- und ausgehen konnte, intervenierte,

1 Wellhausen, Abriß der Geschichte Israels und Judas, S. 47.

2 1 4



als dieser einen babylonischen Gesandten, der ihm zur Erholung von
einer Krankheit gratulierte, freundlich empfangen und ihm seine
Schätze gezeigt hatte. Gottes Drohung an Hiskia lautet im Munde
Jesaias: «Nichts wird übrig bleiben. Und von deinen Söhnen wird
man einige nehmen, daß sie als Kämmerer im Palast des Königs von
Babel Dienst tun» (2. Kön. 20, 16 ff.). Der total eingeschüchterte
König antwortete: «Das Wort Jahves, das du verkündigt hast, ist

gut.» Vom 13. bis zum 21. Kapitel findet sich im Buche des Jesaia
eine ganze Serie von Völkerverfluchungen. Alles, was innerhalb des

politischen Horizonts des Propheten liegt, wird nach dem Schema

«Gott strafe England!» bedroht. Aber man beachte wohl: das eigene
Land und Volk ist dabei! Auch Jesaia war also Defaitist.

Ich muß nun einschalten: bei den Propheten, die ich bisher genannt
habe, finden sich beträchtliche Stellen, die dem Hörer und Leser der
Unglücksprophezeiungen Trost spenden durch den Ausblick auf eine
schönere Zukunft in einem idealen Gottesreich. Muß man also die

Behauptung, diese geistigen Führer des Volkes seien Defaitisten
gewesen, zurücknehmen oder doch einschränken? Ich glaube, das muß

man nicht, wenn man sich auf die Ergebnisse der alttestamentlichen
Kritik verläßt, die diese Troststellen als spätere Zusätze von fremder
Hand betrachtet. Ich wiederhole: ich habe hier kein eigenes
philologisches Urteil, sondern muß auf das Bibelwerk von Kautzsch (II, 57)
abstellen. Aber zu meiner These, daß das aufrechtstehende gottes-
fürchtige Judentum in der vorexilischen Zeit nicht blind nationalistisch

war, passen die Ergebnisse dieser Textkritiker, die ja von ganz
andern Gesichtspunkten aus urteilen und keinen Grund hätten,
Propheten als Defaitisten erscheinen zu lassen, die es nicht waren.
Erwähnenswert ist übrigens, daß einer der Spätjuden, die die alten
Propheten als national nicht erbaulich genug betrachteten und deshalb
durch Zusätze ergänzten, nicht einmal genug Phantasie hatte, um zu
variieren, sondern die gleiche Partie, die die ganze Welt als künftiges
Friedensreich mit dem Zentrum Jerusalem darstellt, sowohl im 4.

Kapitel des Micha als im 2. des Jesaia unterbrachte.
Nun komme ich zu zwei Propheten, bei denen die vom defaitisti-

schen Pessimismus des einen Teils ihres Schrifttums abstechenden
nationalen Erbauungsworte nicht etwa Zusätze von späterer Hand,
sondern durchaus echt sind. Das waren Jeremia und Ezechiel, Männer,
die in eigener Person den Wandel von guten oder doch leidlichen zu

ganz bösen Zeiten miterlebten, miterlitten. Das nationale Unglück hat
das Nationalgefühl dieser großen Seelen nicht gebeugt, sondern erhöht.

Jeremia debütierte unter König Josia, der die große deuterono-
mistische Reform durchgeführt hatte. Ich zitiere Wellhausen (S. 72):
«Noch dreizehn Jahre überlebte Josia sein großes Werk. Es war eine



glückliche Zeit äußern und innern Wohlbehagens. Man hatte den
Bund, und man glaubte ihn zu halten. Erreicht schienen die

Bedingungen, von denen die Propheten das Fortbestehen der Theokratie
abhängig gemacht hatten; waren ihre Drohungen an Israel in Erfüllung

gegangen, so war nun Juda Erbe ihrer Verheißungen. Schon im
Deuteronomium wird die ,Erweiterung der Grenzen' in Aussicht

genommen, und Josia legte Hand an, um zu diesem Ziele zu gelangen.
Religion und Patriotismus schienen nun endlich mit Recht Hand in
Hand gehen zu dürfen. Nur Jeremia ließ sich von der allgemeinen
Stimmung nicht anstecken. An der Einführung des Deuteronomiums
hatte er mitgewirkt, zeitlebens eiferte er gegen die illegitimen Altäre
in den Städten Judas und gegen die Anbetung der heiligen Bäume und
Steine. Aber mit den Wirkungen der Reformation war er keineswegs
zufrieden; nichts schien ihm gefährlicher als das Vertrauen, welches
sie erzeugt hatte, auf den Besitz des Gesetzes Jahves und seines einzig
wahren Tempels. Dies Vertrauen, sagte er, sei Illusion, die innere
Sachlage habe sich nicht verändert. Juda sei um kein Haar besser als
Israel. Die erfolgte Bekehrung sei nur äußerliches Scheinwerk
geblieben, ein Säen unter die Dornen, kein tiefes Umpflügen des

verrotteten Ackers.»
Jeremia war also, wie man sich durch die Lektüre seiner Kapitel

2 bis 6 überzeugen kann, in den letzten guten Jahren Judas ein
Unglückprophet. Als dann die katastrophalen Jahre um den Beginn des

6. vorchristlichen Jahrhunderts kamen und das Südreich zwischen dem

ägyptischen und dem babylonischen Mühlstein zerrieben wurde, war
er auch ein sehr aktiver Politiker, und zwar Neutralitätspolitiker
zwischen zwei Parteien, die mit wechselndem Erfolg ihr kleines Land
mit der einen oder der anderen Großmacht befreundeten oder
verfeindeten. Wahrhaft dramatisch wurde sein Schicksal während der
babylonischen Belagerung, die im Jahre 587 v. Chr. schließlich zur
Erstürmung Jerusalems, zur Zerstörung des Tempels und zur
Verschleppung der Juden nach Babylon führte. In der belagerten Hauptstadt

herrschte politischer und typischerweise zugleich sozialer Terror.
Man fing die armen Volksgenossen, die in Schuldknechtschaft geraten,
aber unter dem Einfluß der deuteronomistischen Reform freigelassen
worden waren, ein und machte sie wieder zu Sklaven und zu
Sklavinnen. Das freie Wort, auch das Prophetenwort, war unterdrückt.
Jeremia, der es sich nicht rauben lassen wollte, wurde gemaßregelt.
König Jojakim übte höchstpersönlich die Zensur aus. Er saß an einem

Dezembertag in seiner Winterwohnung, ließ sich ein Stück der
Niederschrift von Jeremias Prophezeiungen nach dem andern vorlesen,
schnitt es dann mit seinem Federmesser ab und ließ es in dem vor ihm
stehenden Kohlenbecken in Flammen aufgehen, bis die ganze Schrift-

2 1 6



rolle verbrannt war. Unter König Zedekia aber ging es Jeremia noch
schlimmer. Er wurde von seinen Gegnern, nachdem der König seine

Machtlosigkeit, ihn zu schützen, ausdrücklich bekannt hatte, in eine
Zisterne geworfen. Wasser war keines mehr darin, aber tiefer
Schlamm. Ehe der Prophet in diesem erstickte, rettete ihm die freundliche

Fürsprache eines schwarzen Eunuchen bei Zedekia das Leben.
Nachher fand eine vertrauliche Unterhaltung zwischen König und
Prophet statt, in der dieser seine Untergangsweissagungen freimütig
wiederholte. Aber an die Oeffentlichkeit durfte dieses Beharren nicht
mehr dringen. Die beiden machten miteinander ab, Jeremia solle den

obersten Beamten nur sagen, er habe den König demütig um bessere

Behandlung gebeten. So geschah es. Jeremia blieb bis zum Fall
Jerusalems in erträglicher Ffaft und wurde auch von den Siegern glimpflich

behandelt, während König Zedekia die Abschlachtung seiner
Söhne mitansehen mußte, darauf geblendet, in Ketten geschlagen und
nach Babel verschleppt wurde. Der Prophet, der solches Schicksal von
Volk und Staat erlebte, ist nun der wirkliche Verfasser der wundervollen

nationalen Trostsprüche in den Kapiteln 30 und 31 des Jere-
miabuchs. Gerade das nationale Unglück hat ihn hoch über seinen
Defaitismus erhoben.

Der Priester und Prophet Ezechiel war schon unter den Opfern
einer ersten partiellen Judenverschleppung nach Babylon, zehn Jahre
vor der Katastrophe Jerusalems. Er hat diese vom Exil aus prophezeit,

war also anfänglich auch Defaitist und erlebte an sich die gleiche
Wandlung zu einer nationalen Fdochstimmung im Unglücke wie Jeremia.

Vielleicht würde man bei ihm aber besser nicht «national» sagen,
sondern nationalistisch, ja chauvinistisch. Seine grandiose Heilsphilosophie

beschränkt sich auf das eigene Volk, die Heiden werden nicht
in dessen neues Gottesreich aufgenommen, sondern sind nur Objekt
des göttlichen Zorns. Israel und Juda werden wieder unter einem
einzigen nationalen König, einem neuen David, vereinigt. Die Heiden
müssen die Macht Jahves erkennen, aber nicht durch die Erstreckung
von Gottes Gnade auf sie, sondern durch ihre Bestrafung. Die
Kapitel 38 und 39 Ezechiels, die von der Vernichtung der Heidenvölker

um Israel herum handeln, erinnern an das Ideal, das man etwa
Louis XIV. zuschreibt: rings um Frankreichs Landesgrenzen herum
eine volkleere Zone, damit die Landesfeinde dem eigenen Staat nicht
zu nahe auf den Leib rücken können.

Im Jahre 538 gestattete ein Edikt des Perserkönigs Cyrus den
verschleppten Juden die Rückkehr aus der babylonischen Gefangenschaft
in die alte Heimat und die Gründung eines Gemeinwesens mit
bescheidener Autonomie. Ein Teil, aber wirklich nur ein Teil, der
nationalen Hoffnungen wurde dadurch erfüllt. Zur Macht und Frei-

2 1 7



heit der Zeiten Davids und Salomos kehrte das Volk Israel nie mehr
zurück. Seine Existenz war und blieb bedrängt. Sehen wir, wie sich
die isreaelitische Psyche in den nachexilischen Jahrhunderten mit dieser

Dauerbedrängnis abgefunden hat.
Ein Stück seelische Reaktion gegen das nationale Elend ist das nach-

exilische Schriftum des Alten Testaments und die nachexilische Ergänzung

und Bearbeitung vorexilischen Schriftgutes, auf die ich bereits
hingewiesen habe. Für mich ist, wenn ich das nebenbei erwähnen
darf, ein besonders interessantes Problem der Komplex der Geschichten

von Joseph und von Moses in Aegypten. Allerdings leider auch ein
besonders schwieriges! Ist ein solches Dokument wildesten Nationalhasses

wie die Erzählung von den ägyptischen Plagen, insbesondere

von der Tötung aller ägyptischen Erstgeborenen, wirklich schon vor-
exilisch? Oder ist es dem verbitterten Spätjudentum zuzuschreiben?
Von gewissen Bestandteilen der Josephs- und Mosesgeschichten bin ich
fest überzeugt, daß sie erst zu einer Zeit entstanden sein könnnen,
wo die Juden schon ein international verbreitetes Händlervolk waren.
Ich erinnere an den Kornwucher, den Joseph im Dienste Pharaos
treibt. Er ist international, setzt eine imponierende Kenntnis des

Getreidegeschäfts in der vorderasiatisch-afrikanischen Weltecke voraus.
Auch aus Kanaan müssen ja die hungernden Brüder Josephs, der die

ganze Konjunktur in seinen Träumen vorausgesehen hat, nach Aegypten

kommen, um Korn zu kaufen. Sie bekommen es. Man lese aber
im 47. Kapitel des 1. Buchs Mose, wie es dem hungrigen Aegypten
geht (1. Mos. 47, 12—27):

«Und Joseph versorgte seinen Vater und seine Brüder und seines

Vaters ganzes Haus mit Brot, nach der Zahl ihrer Kinder. Es gab aber
im ganzen Lande kein Brot; denn die Hungersnot war sehr groß, und
Aegypten wie Kanaan war erschöpft infolge der Hungersnot. Schließlich

brachte Joseph alles Geld zusammen, das es im Lande Aegypten
und im Land Kanaan gab, für das Getreide, das sie kaufen mußten,
und Joseph lieferte das Geld in den Palast des Pharao. Als aber das Geld
aus dem Land Aegypten und aus dem Lande Kanaan ganz verschwunden

war, kamen alle Aegypter zu Joseph und sagten: ,Gib uns Brot!
oder sollen wir vor deinen Augen (Hungers) sterben? Denn (das)
Geld ist zu Ende!' Joseph antwortete: ,Gebt eure Herden her, so will
ich euch (Brot) für eure Herden geben, wenn (das) Geld zu Ende ist.
Da brachten sie ihre Herden zu Joseph, und Joseph gab ihnen Brot für
die Rosse, die Schaf- und Rinderherden und für die Esel und versorgte
sie um den Preis aller ihrer Herden im selbigen Jahre mit Brot. So

ging jenes Jahr herum; im folgenden Jahre aber kamen sie wieder zu
ihm und sprachen: ,Wir müssen unserm Herrn ohne Rückhalt
gestehen, das Geld ist zu Ende, und der Besitz an Vieh ist an unsern

2 1 8



Herrn übergegangen. Wir können unserm Herrn nichts mehr anbieten
als unsern Leib und unsere Aecker. Sollen wir etwa vor deinen Augen
zugrunde gehen, wir und unsere Aecker? Kaufe uns und unsere Aecker
um Brot, so wollen wir samt unsern Aeckern dem Pharao leibeigen
werden. Aber gib Saatkorn her, damit wir am Leben bleiben und nicht
sterben und die Aecker nicht zur "Wüste werden!' Da kaufte Joseph alle
Aecker der Aegypter für den Pharao; denn die Aegypter verkauften
Mann fürMann ihr Feld, weil dieHungersnot auf ihnen lastete; so kam
das Land in den Besitz des Pharao. Und was die Einwohner betrifft,
so (machte er sie zu Leibeigenen) von einem Ende des Gebiets Aegyptens

bis zum andern. Nur die Aecker der Priester kaufte er nicht an;
denn die Priester bezogen ein festes Einkommen vom Pharao und
lebten von dem festen Einkommen, welches ihnen der Pharao
gewährte; infolgedessen brauchten sie ihre Aecker nicht zu verkaufen.
Da sprach Joseph zu dem Volk: ,So habe ich euch also jetzt samt
euren Aeckern für den Pharao gekauft. Da habt ihr Saatkorn, damit
ihr die Aecker besäen könnt. Aber von den Ernten müßt ihr ein Fünftel

an den Pharao abliefern; die andern vier Teile sollen euer
verbleiben zum Besäen der Felder, sowie zu eurem Unterhalt und dem

eurer Hausgenossen und zur Ernährung eurer kleinen Kinder.' Da
riefen sie: ,Du hast uns das Leben gerettet! Möchten wir nur Gnade
finden vor unserm Herrn, so wollen wir dem Pharao leibeigen sein!'
So setzte Joseph bis zum heutigen Tag für das Ackerland von Aegypten

zugunsten des Pharao (die Auflage des) Fünften fest; nur die
Aecker der Priester fielen dem Pharao nicht zu. Israel aber blieb im
Lande Aegypten, im Lande Gosen wohnen, und sie setzten sich darin
fest und waren fruchtbar und mehrten sich sehr.»

Das ist ein Klima, wo bereits Ursachen und "Wirkungen des antiken
Antisemitismus ineinander spielen. — Ein anderer, ähnlicher Zug!
Unmittelbar vor dem Bericht darüber, wie Gott durch die Vernichtung
der Erstgeborenen den Widerstandswillen der Aegypter bricht, lesen

wir im 11. Kapitel des 2. Buchs Mose (Vers 1 ff.): «Hierauf sprach
Jahve zu Mose: ,Noch eine einzige Plage will ich über den Pharao
und Aegypten kommen lassen, hernach wird er euch von hier
abziehen lassen ja, er wird euch sogar gewaltsam von hier
wegtreiben. Rede dem Volke zu, daß sie, Männer und Weiber, von ihren
Bekannten silberne und goldene Schmucksachen entlehnen sollen.'
Jahve aber stimmte die Aegypter dem Volke günstig; dazu galt der
Mann Mose sehr viel in Aegypten bei den Leuten des Pharao und bei
dem Volk.» Und dann weiter im 12. Kapitel, wie das Volk Israel die
Erlaubnis zum Auszug aus Aegypten erhalten hat, ja dazu gedrängt
wird (2. Mos. 12; 33—36): «Die Aegypter aber drängten das Volk,
um sie zu schleunigem Abzug aus dem Lande zu bringen; denn sie

2 l 9



dachten: wir sind sonst alle des Todes! Da nahm das Volk seinen

Brotteig, ehe er noch durchsäuert war — ihre Backschüsseln, die sie in
ihre Mäntel gewickelt auf ihrer Schulter trugen. Die Israeliten aber
hatten nach der Weisung Moses getan und sich von den Aegyptern
silberne und goldene Schmucksachen und Kleider erbeten. Jahve aber
hatte die Aegypter dem Volke günstig gestimmt, so daß sie ihren
Bitten willfahrten; so beraubten sie die Aegypter.» Auch die hier
waltende Vorstellung, daß dem feindlichen Ausland, auch dessen

gutgläubigen privaten Angehörigen gegenüber der schlimmste Betrug,
wie die Entwendung der geliehenen Schmucksachen, erlaubt sei, ist
nicht alt jüdisch. Sie widerspricht bessern Traditionen des Verhaltens
gegenüber dem Fremdling, die an anderen Stellen des Alten Testaments

erhalten sind. Aber sie ist ein ganz typisches Produkt einer
durch nationales Unglück moralisch beeinträchtigten Volksseele.

Wenn ich den ganzen Komplex «Israel in Aegypten» überblicke —
er ist übrigens literarisch eine ganz glänzende Leistung —, so erinnert
er mich an die Blütezeit der Novelle im Kulturkreis des östlichen
Mittelmeeres im 5. vorchristlichen Jahrhundert, von der uns prächtige
Stücke namentlich beim Griechen Herodot erhalten sind. Man lese
auch einzelne Züge, wie die Rührung Josephs beim Anblick seines

geliebten Bruders Benjamin (1. Mos. 43, 30): «Dann aber brach Joseph
schnell ab; denn sein Herz brannte ihm nach seinem Bruder, und er
konnte das Weinen nicht mehr zurückhalten. Daher ging er hinein in
das innere Gemach und weinte sich dort aus. Dann wusch er sich das

Gesicht und kam wieder heraus, tat sich Gewalt an und befahl: ,Tragt
Essen auf!'» — Das hat ein hochbegabter spätjüdischer Romancier so

empfunden und so geschrieben.
Wenden wir uns nun einstweilen vom Schrifttum ab und den Volkssitten

zu. Nachdem die souveräne Staatsmacht in der Hauptsache
verlorengegangen und das verbleibende spärliche Surrogat in die Hände
einer Theokratie übergegangen war, trat eine unter diesen Umständen

ganz natürliche Ueberbetonung der kulturellen Charakteristika des

Judentums ein. Die Beschneidung zum Beispiel, die als sicherstes
Wahrzeichen der Zugehörigkeit zum jüdischen Volke gilt, ist dies in
relativ später Zeit geworden. Erst der exilische oder nachexilische
Priesterkodex schreibt ihre Einführung Abraham zu (1. Mos. 17, 10).
An einer sehr urtümlichen Stelle des 2. Buchs Mose (4, 24 ff.) ist
vorausgesetzt, daß Moses selbst unbeschnitten war: bei einer Nachtrast
stößt Jahve auf ihn und will ihn töten. Da rettet ihn seine Gattin
Zippora. Sie nimmt einen scharfen Stein, schneidet damit die Vorhaut
ihres Sohnes ab und berührt Moses damit, und Jahve läßt, bewogen
durch diesen Beschneidungsersatz am Sohne, die Tötungsabsicht gegen
Moses fahren. An einer Stelle des Buches Josua (5, 2 ff.) wird die

2 2 0



Einführung der Beschneidung Josua zugeschrieben. Es machte anscheinend

den Priestern der Spätzeit große Sorge, daß die Sitte, auf deren

Einhaltung sie streng hielten, in den alten Schriften nicht genügend
belegt war.

Auch die rigorose Sabbatheiligung, ein anderes Charakteristikum,
mit dem die Spätjuden ihre politisch nicht mehr haltbare Unabhängigkeit

kulturell desto stärker unterstrichen, wurde in Urzeiten zurück-
projiziert. Einem der Schriftgelehrten, der sich damit Mühe gab, ist
aber etwas Dummes passiert. Im 4. Buch Mose (15, 32 ff.) lesen wir
von einem Manne, den die Israeliten auf ihrem Zug durch die Wüste
am Sabbattage beim Holzlesen erwischten. Moses hieß ihn steinigen.
Der Erfinder dieser erbaulichen Geschichte hat nicht gemerkt, wie er
sich dadurch verrät, daß er den Unglücksmenschen ausgerechnet in der
Wüste Holz suchen läßt. Aber der Einhämmerung des Sabbatgebotes
in die Köpfe spätjüdischer Leser diente das Exempel gleichwohl.

Man weiß auch, wie sehr das Spätjudentum in der Antike und das

orthodoxe Judentum noch heute die Verumeinigung durch den

Umgang mit Nichtjuden und namentlich durch das gemeinsame Speisen
mit solchen fürchtet. Als Daniel an den babylonischen Hof kommt,
läßt er sich zum Beispiel vom Oberkammerherrn ausdrücklich garantieren,

daß er «sich nicht durch den Genuß der königlichen Speise und
des Weins, von dem der König trank, zu verunreinigen» brauche

(Dan. 1, 8). Aber vom alten Propheten Elias wird im l.Buch der
Könige (17. 8 ff.) ganz unbefangen erzählt, daß er sich von einer sido-
nischen Witwe zu Sarepta, also von einer Heidin, zur Zeit der großen
Dürre in gemeinsamem Haushalt habe ernähren lassen. Diese
Geschichte war irgendeinem spätjüdischen Schriftgelehrten ein Dorn im
Auge. Er dichtete sie deshalb um und machte aus Elias Elisa und aus
der Heidin von Sarepta eine Jüdin, die Witwe eines ganz besonders
frommen Prophetenjüngers. Die Umdichtung wurde im zweiten Buch
der Könige untergebracht, dabei aber durch ein düsteres Versehen
versäumt, das Original im ersten Königsbuch zu tilgen. So blieb
sowohl das Original als die verbesserte und im streng jüdischen Sinn
erbaulichere Variante im Kanon stehen. Jesus, der das gerade Gegenteil

eines spätjüdischen Fanatikers war, hat sich an das Original
gehalten und es in seiner Predigt in der Synagoge von Nazareth, von
der der Evangelist Lukas (4, 26 ff.) erzählt, verwendet. Die Juden,
die ihm zuhörten, «wunderten sich der holdseligen Worte, die aus
seinem Munde gingen». Aber ihr Wohlgefallen währte nicht lange.
Jesus erinnerte sie im weiteren Verlauf der Predigt daran, daß es

zur Zeit des Elias viele Witwen in Israel gegeben habe, daß aber Gott
zu keiner von diesen den Propheten geschickt habe, sondern zu einer
heidnischen Sidonierin in Sarepta. Darauf «wurden sie voll Zorns

22 l



alle, da sie das höreten, und standen auf, stießen ihn zur Stadt
hinaus und führeten ihn auf einen Hügel des Berges, darauf ihre Stadt
gebauet war, daß sie ihn hinabstürzten». Jesus war also näher mit der
<z/fjüdischen Frömmigkeit verwandt, von der die Geschichte im ersten
Königsbuch stammt, als mit dem nationalistischen Zelotentum der
Späfjuden, das die Variante im zweiten Königsbuch erfunden hat.

Ich komme zu einem weitern, sehr typischen Kennzeichen des

Spätjudentums, zu seinem fanatischen «Rassismus», der sich in der strengsten

Verpönung von Ehen mit rassenfremden Weihern äußerte. Das
alte Judentum nahm noch keinen Anstoß daran, daß Joseph (1. Mos.
41, 45) die Tochter des ägyptischen Priesters von Heliopolis heiratet,
und daß dadurch eine volksfremde Heidin zur Ahnfrau der beiden
israelitischen Stämme Ephraim und Manasse wird. Es nahm auch
keinen Anstoß daran, daß Moses eine «Mohrin» heiratet (4. Mos. 12).
Seine Schwester Mirjam mokiert sich zwar über die schwarze Schwägerin,

aber da macht der liebe Gott einen Scherz und läßt die Spötterin
aussätzig werden, so daß sie plötzlich weiß «wie Schnee» aussieht,
ebenso weiß, wie ihr Opfer schwarz; nach sieben Tagen hat er dann
ein Einsehen und macht Mirjam wieder gesellschaftsfähig. Einem spät-
jüdischem Interpolator paßte diese exemplarische Bestrafung einer
Rassefanatikerin nicht, und er wurstelte in die hübsche, einfache
Geschichte etwas von einer religiösen Auflehnung der Geschwister des

Moses hinein.
Den lehrreichsten Beleg für die Einstellung des Spätjudentums

gegen Rassenfremde aber liefern die nachexilischen Bücher Esra (Kap.
9 und 10) und Nehemia (13). Da denunzieren die Obersten des Volkes

bei Esra die Israeliten, die rassenschänderische Ehen geschlossen
haben: «Der heilige Same hat sich vermischt mit den Völkern des Landes;

die Ratsherren aber sind bei dieser Freveltat mit schlechtem
Beispiel vorangegangen» (Esra 9, 2). Es wird nun Rat gehalten und
beschlossen, die fremden Weiber mitsamt deren Kindern mitleidlos
fortzujagen. Nur zwei treue Ehemänner haben sich widersetzt. Der ganze
lange Katalog derer, die sich dem unmenschlichen Gebot fügten, ist
bei Esra erhalten. Eine ähnliche Darstellung findet sich bei Nehemia,
wo interessanterweise auch das Argument der Sprachverderbnis gegen
die Mischehen geltend gemacht wird. Die gerügten Juden scheinen sich

in diesem Falle nicht sofort gefügt zu haben. Aber Nehemia half nach:
«Da erhob ich Klage gegen sie und verfluchte sie; einige von ihnen
schlug ich und zauste sie bei den Haaren» (Nehemia 13, 23 ff.). Einen
Priester, der eine Stammfremde geheiratet hatte, jagte er aus dem

Amte, obwohl er Sohn des Hohenpriesters war (Neh. 13, 28 ff.).
Schließlich erstreckte man die Verfolgung auch auf die Vorfahren: «da
schieden sie alle Leute gemischten Blutes aus Israel aus» (Neh. 13, 3).

222



Muß nicht ein heutiger Deutscher, der die Gesetze und Gerichtsurteile

gegen Gemischtrassige liest, sich sagen: «Das ist ja ein
Judenspiegel!»? Und muß sich nicht ein moderner deutscher Jude, der in den
Büchern Esra und Nehemia des Alten Testaments blättert,
eingestehen: «Das ist ja ein Schwabenspiegel!»? Als Kuriosum sei nebenbei
daran erinnert, daß der gleiche Führer Nehemia, der die jüdische
Rassereinheit wiederherstellt, auch mit dem Verbot der Wiederbe-
festigung Jerusalems fertig wird. Fast hätte ich gesagt: «mit den Ver-
sailler Demilitarisierungsservituten». Er braucht sich zu diesem Zweck
nicht an internationale Konferenzen zu bemühen, sondern er gibt dem

König Artaxerxes, der sehr gemütlich mit einer Odaliske dasitzt,
Wein zu trinken und entlockt ihm dann die Erlaubnis zur
Wiederbefestigung der heiligen Stadt (Neh. 2).

Da ich die zwei Anständigen erwähnt habe, die sich weigerten, sich

von ihren fremdrassigen Weibern und Kindern zu trennen, will ich
nicht vergessen, beizufügen, daß diese Ausnahmegesinnung im Alten
Testament auch einen literarischen Niederschlag hinterlassen hat. Das
ist das Büchlein Ruth, das uns von der treuen Moabitin erzählt, die
ihre arme jüdische Schwiegermutter in der Not nicht verlassen will.
Goethe hat diese Dichtung (in den Noten zum Westöstlichen Diwan)
als das «lieblichste kleine Ganze, das uns episch und idyllisch
überliefert worden ist», bezeichnet. Aber der Gesinnungswert steht mir
noch über dem dichterischen. Ich glaube, die Einleitung zum Buch Ruth
bei Kautzsch (II, 408) hat recht, wenn sie sagt: «Die Absicht des

Verfassers ist schwerlich darin erschöpft, daß er zeigen will, das Glück
eines Hauses müsse auf Gottesfurcht, Fleiß und Treue gebaut sein,

um dauernden Bestand zu haben, sondern er scheint einen Protest
gegen den Rigorismus, mit dem Esra und Nehemia die Entlassung
aller ausländischen Weiber erzwangen, beabsichtigt zu haben.» Es

gab also eine Opposition gegen die spätjüdischen Rassewüteriche und
Rassepfaffen. Das ist weiter kein Wunder. Aber ein reines Wunder
ist, daß es dieser Opposition gelang, ihren Protest in den Kanon zu
schmuggeln.

Ein ganz selbstverständlicher Vorgang in der schwer bedrückten
Volksseele der jüdischen Spätzeit ist auch, daß sie sich mächtig nach
einem großen Volksführer sehnt. In seiner Glanzzeit war Israel
monarchisch regiert worden. Die einfache Ueberlegung des Volkes
war daher: unter den Königen ging es uns gut, nachher schlecht, der
Verlust des Königtums ist die Ursache der nationalen Misère; post
hoc, ergo propter hoc. Die daraus entstehende Führersehnsucht macht
sich in der exilischen und nachexilischen Periode auf alle mögliche
Weise geltend, vom ganz konkreten politischen Postulat bis zur
messianischen Sublimierung.

223



Ein gewichtiges Problem, das ich aber leider durchaus nicht beherrsche,

wäre schon die Frage, ob und wie weit der Gesamttypus Moses,
so wie er uns aus der endgültigen Fassung der alttestamentlichen
Schriften entgegentritt, ein a posteriori konstruiertes Produkt späterer
Führersehnsucht der Israeliten ist. Man könnte auch das Problem
Aaron beifügen und sich fragen, ob dieser priesterliche Bruder des

großen Volkshelden nicht das Bedürfnis der deuteronomistischen und
nachexilischen Hierarchie reflektiert, eine historische Begründung ihrer
Herrschsucht nachzuweisen. Aber ich glaube, bei diesem ganzen
Fragenkomplex ist höchste Vorsicht am Platz. Der Auszug aus Aegypten
und der Zug durch die Wüste sind Ereignisse, deren Realität, soweit
ich es beurteilen kann, nicht mit zulänglichen Gründen angefochten
werden kann. Solche Völkerschübe großen Stils sind aber ohne höchst

individuelle Führung gar nicht denkbar. Das Fehlen der Mosesgestalt
würde also eine klaffende Lücke in der Ueberlieferung bedeuten. Nun
besteht diese Lücke tatsächlich nicht. Warum soll man also leugnen,
daß die Person, die sie ausfüllt, durchaus historisch sei? Ihr Bildnis mag
später ergänzt und ausgeschmückt worden sein. Aber eine Fälschung
ist es nicht.

Halten wir uns, um Belege der spätjüdischen Führersehnsucht zu
finden, lieber an das unzweifelhaft zeitgenössische Schrifttum. Bei den

späten Propheten finden wir sie in Hülle und Fülle. Ezechiel (34,
23 f.) prophezeit den Israeliten, die er als Schafherde darstellt: «Ich

(Jahve) werde einen einzigen Hirten über sie bestellen, der wird sie

weiden, meinen Knecht David, der soll ihr Hirte sein. Und ich, Jahve,
will ihr Gott sein, und mein Knecht David wird Fürst in ihrer Mitte
sein.» Wohlgemerkt: Ezechiel sagt ausdrücklich «einen einzigen
Hirten». Er hofft also, daß das neue Führertum die leidige nationale
Spaltung von ehedem in ein Nord- und ein Südreich überwinden
werde. Und an einer andern Stelle sagt er noch deutlicher (37, 22):
«Ich will sie zu einem Volke machen in dem Lande auf den Bergen
Israels, und ein König soll über sie alle König sein, und sie sollen nicht
mehr zwei Völker sein und sollen nicht länger in zwei Königreiche
zerteilt sein.» Der Führer im Sinne Ezechiels sollte also mit dem

aufräumen, was man «die jüdische Mainlinie» nennen kann.
Hoffte Ezechiel auf einen David redivivus, so prophezeite eine Stelle

bei Maleachi (spätere Zutat, am Ende) einen Elias redivivus. Die
Propheten Sacharja und Haggai dagegen warteten nicht auf die mystische
Wiederkunft eines Volkshelden der Vorzeit, sondern hielten sich an
einen lebenden Zeitgenossen, den Davididen Serubabel, einen der
Führer der 42 000 Juden, die Cyrus aus Babylon in die alte Heimat
zurückkehren ließ. Ein besonderes Rätsel gibt uns der gleichzeitig
lebende Deutero-Jesaia auf, der in einer ganzen Reihe von Kapiteln

224



(42, 49, 50, 52) -das Walten eines Volksführers prophezeit, den er den
«Gottesknecht» nennt. Vor diesem werden sich auch die Heiden
beugen und bekehren. Darüber, wer mit dem Gottesknecht gemeint
sei, gibt es zahlreiche gelehrte Vermutungen. Ich bezeichne, ohne die

Richtigkeit beurteilen zu können, als sehr bemerkenswert diejenige
von Wellhausen (S. 80 f.), der im Gottesknecht den Perserkönig
Cyrus selbst erblickt. Danach hätte also ein Zeitgenosse des Esra und
des Nehemia, die die Mischehen zerstörten und die Mischlinge
ächteten, gewagt, in einem persischen Sultan den Erfüller der messia-
nischen Weissagungen zu erblicken. Das klingt absurd. Aber man
denke an die Parallele, daß in dem Lande, das Friedrichs des Großen
und Bismarcks preußische Impulse erfüllen will, in dem Volke, wo
heute als Rassenideal der helläugige und blonde nordische Mensch

gilt, als Führer ein Oesterreicher mit dunklen Augen und dunklen
Haaren triumphiert hat. Die Wirklichkeit läßt sich von politischen
und rassistischen Ideologien nicht schulmeistern.

Wer auch mit dem Gottesknecht des Deutero-Jesaia mag gemeint
gewesen sein, die hochgespannten Hoffnungen, die das Spätjudentum
an sein oder an anderer idealer Führergestalten Erscheinen knüpfte,
sind höchst spärlich oder gar nicht in Erfüllung gegangen. Je finsterer
aber die nationale Nacht wurde, desto sonniger leuchteten die Traumgefilde,

in die das spätjüdische Volk von seinen Propheten und andern
geistlichen Führern geleitet wurde. Man kann sich auch ausdrücken:
nationale Bedrängnis und nationalistischer Hochmut steigerten sich in
direkter Proportion. Man lese die Wunschträume, die uns im Buch
Daniel erhalten sind, das aus der Verfolgungszeit im zweiten
vorchristlichen Jahrhundert stammt: den Traum vom Koloß mit den
tönernen Füßen (Dan. 2), den Traum vom Baum, der zum Himmel
reicht (Dan. 4), den Traum von den vier Wundertieren (Dan. 7).
Ueberall tiefste Demütigung der herrschenden Völker und ihrer
Despoten, Erhöhung Israels. Ein einziger gewaltiger und blutrünstiger
Wunschtraum ist das aus dem gleichen Jahrhundert stammende Buch
Esther. Dort wird der Judenverfolger Haman durch eine jüdische
Favoritin um seinen Einfluß am persischen Hof gebracht, und sein
jüdischer Gegner Mardochai, ein Verwandter der Dame, erhält die Erlaubnis,

einen ausgiebigen Antisemitenpogrom zu veranstalten. Er bringt
nicht nur seinen persönlichen Feind und dessen zehn Söhne um, sondern

gleich auch noch weitere 75 000 Judengegner (Ester 9, 16). Die Juden
feiern heute noch das Purimfest zu Ehren dieses erfundenen Blutbades.
Der Perserkönig, dem dessen Gestattung nachgerühmt wird, ist Xerxes,

der Sieger von Thermopylae und Besiegte von Salamis.
Das Volk, das sich in diesen Wunschträumen erholte, hatte unterdessen

eine äußerlich jammervolle Existenz gefristet. Es konnte als

15 225



Nation weder leben noch sterben. Das, was heutzutage als wichtigstes
Element völkischen Sonderlebens gilt, die eigene Sprache, ging ihm
verloren. Zu Jesu Zeit sprach in Palästina niemand mehr hebräisch.
Das Aramäische, die syrische Gemeinsprache, hatte die jüdische
Nationalsprache überwunden, die nur noch im heiligen Schrifttum weiterlebte.

Noch Jesaia hatte auf die Ausbreitung des Hebräischen in
Aegypten gehofft (Jes. 19, 18)! Aber an anderm Kulturgut und an
seiner Religion hielt das Volk mit eiserner Zähigkeit fest und geriet
dadurch in schweren Konflikt mit den syrischen Landesherren. Die
Despoten des Altertums und speziell die hellenistischen Diadochen

waren im allgemeinen höchst tolerant in religiösen Dingen. Aber der
Gegensatz zu den Spätjuden brach diese Toleranz. Man lese in den
Makkabäerbüchern (l.Makk. 1, 12—16, und 2. Makk. 4, 10—14),
wie die Juden Aergernis nahmen an griechischen Kulturrequisiten wie
Spielhäusern und Kampfschulen, also Theatern und Gymnasien, und
wie sie einzelne abtrünnige Volksgenossen verachteten, die sich sogar
Vorhäute zogen. König Antiochus Epiphanes ließ schließlich «ein
Gebot ausgehen durch sein ganzes Königreich, daß Alles nur ein Volk
sein sollte, und sollten ein jegliches ihre Gesetze verlassen» (1. Makk.
1, 43). Da brach der mehr als drei Jahrzehnte dauernde heroische

Judenaufstand unter den makkabäischen Volksführern aus, der die
Mitte des zweiten vorchristlichen Jahrhunderts ausfüllte (175 bis etwa
140 v. Chr.). Die Makkabäerbücher erzählen die entsetzlichsten
Martyrien, die gesetzestreue Juden zu jener Zeit erlitten haben, erzählen
aber auch, wie der jüdische Glaubensheld Matthathias seinerseits die
gottlosen und abtrünnigen Volksgenossen verfolgt, erschlägt und
deren Kinder beschneiden läßt (1. Makk. 2, 44—47), und wie Judas
Makkabäus «verbrannte, die sein Volk verwirreten» (1. Makk. 3, 5).
Der Haß gegen die national unzuverlässigen Israeliten spricht viel
heftiger aus den Makkabäerbüchern als der Grimm gegen die
heidnischen Bedrücker.

Die kulturelle Abkapselung, durch die sich das bedrängte Judentum

der nachexilischen Zeit vor den Folgen der politischen
Unterjochung schützte, die Flucht in ein nationalistisches und rassistisches

Hochgefühl, hatten gewirkt und sich in den Makkabäerkriegen
endgültig bewährt. Der ewige Jude war geboren! Er ist kein zoologisches
Rassenprodukt, wie die heutigen Jünger der Lehrer vom echten Blut
meinen, sondern das Kind eines sieghaften Volksmythos und einer
wunderbar vitalen Kultur. Der jüdische Staat ist untergegangen, wie
jeder Staat an dem kritischen Knickpunkt zwischen Asien und Afrika
untergehen mußte, wenn seine Volksmasse numerisch schwach war.
Das ist die Tragik der Weltgeschichte. Aber das Volk selbst überstand
diese schicksalhafte Tragik. Glücklich ist es nicht geworden. Aber ob

226



sein zähes Weiterleben schließlich auch als tragisch zu bezeichnen sein

wird oder nicht, das weiß kein sterblicher Mensch.
Unser Gang durch das Alte Testament ist nun zu Ende. Es war ein

flüchtiger Gang. Daß ich meine persönliche Stellung zu den Heilstatsachen

des Alten Testaments nirgends berührt habe, wird man nicht
vermißt haben. Das gehört nicht in eine solche völkerpsychologische
Erörterung. Worauf es mir ankam, das war, an einem Beispiel, für
dessen Beurteilung eine zeitlich ungewöhnlich umfangreiche und geistig

ungewöhnlich tiefe Literatur zur Verfügung steht, nachzuweisen,
wie die nationale Bedrängnis eine Volksseele umformen kann.

Soll ich sagen: «umformen muß»? So kühnes Generalisieren darf
ich mir als vorsichtiger Historiker nicht gestatten. Aber ganz fern
liegt die Versuchung dazu nicht für einen Beobachter, der in unserer
eigenen Gegenwart an einem Falle, der chronologisch und ethnologisch
von der jüdischen Vergangenheit himmelweit getrennt ist, ganz
auffällige Parallelerscheinungen konstatieren kann. Ich habe bereits
im Verlauf meiner bisherigen Darlegung da und dort kurze Hinweise
auf deutsch-jüdische Parallelen nicht verheben können. Auch wo mir
solche nicht entschlüpften, wird sich beim Leser der Gedanke eingestellt

haben, daß der Gleichlauf altjüdischer und neudeutscher Psychologie

manchmal erstaunlich ist. Wir Aelteren haben noch das Zweite
Reich der Deutschen erlebt, jene Hochperiode in der Geschichte unseres
Nachbarvolkes, da sich unter einer starken, gegen die äußern Feinde
siegreichen Monarchie ein ebenso starkes Nationalgefühl entwickelte,
das aber nicht zum dünkelhaften Nationalismus ausartete. Kein Volk
hat in fruchtbarem Austauschverkehr dankbarer und verständnisvoller

fremdes Kulturgut aufgenommen als das deutsche der
wilhelminischen Epoche. Sein glücklicher Zustand ließ es im eigenen Innern
auch heftige Kritik, gerechte und ungerechte, ruhig aushalten. Dann
brachte der unglückliche Kriegsausgang und die nationale Bedrängnis
der Nachkriegsjahre zunächst einen Tiefpunkt des Nationalbewußtseins,

der aber rasch überwunden wurde. Die deutsche Volksseele
verstieg sich trotz oder wegen der fortdauernden politischen und
wirtschaftlichen Bedrängnis in ein nationalistisches Hochgebirge — oder
Hochmutsgebirge — wie nie zuvor. Sie entwickelt eine Feindseligkeit
gegen das Ausland und gegen den fremdrassigen Mitbürger im Inland,
die man ihr in der «guten alten Zeit» nie zugetraut hätte. Wie bei

den spätjüdischen Propheten muß die übrige Welt froh sein, wenn
ihr nicht Vernichtung, sondern Erlösung durch die Deutschen angesagt
wird nach dem Geibelschen Orakel:

«Und so wird am deutschen Wesen
Einmal noch die Welt genesen!»

227



Wer die merkwürdige Verwandtschaft zwischen jüdischer und
deutscher Seelenentwicklung konstatiert, wird auch den sogar in kirchlichen

Kreisen Deutschlands auftauchenden Haß gegen das Alte Testament

gar nicht sehr paradox finden. Man liebt das «Spieglein, Spieglein

an der Wand» nicht, wenn es einem Aehnlichkeiten des eigenen
Antlitzes mit dem eines tief verachteten andern Menschen deutlich
macht. Außenstehende aber, die weder die Deutschen noch die Juden
nach dem Schema «Gut und Böse» beurteilen oder verurteilen, mögen
diese Aehnlichkeiten unbefangen feststellen und sich fragen, wie sie

zu erklären sind. Man gebe sich zu diesem Zwecke aber nicht nur die
Mühe, die Bibel und die in den Tageszeitungen mitgeteilten deutschen
Führerworte zu lesen, sondern auch die Bücher der nationalsozialistischen

Propheten, etwa von Alfred Rosenberg den «Mythus des

zwanzigsten Jahrhunderts» und von Ernst Bergmann «Die Deutsche
Nationalkirche» und «Deutschland, das Bildungsland der neuen Menschheit».

Die Lektüre ist manchmal nicht nur interessant, sondern sogar
amüsant. Man stößt gelegentlich auf geradezu schlagende Parallelen
zum Alten Testament. In «Deutschland, das Bildungsland der neuen
Menschheit», findet sich zum Beispiel ein Schlußkapitel «Vision»,
das nur ein deutscher Ezechiel geschrieben haben kann. Es schildert das

künftige Nationalheiligtum, die Kathedrale von Heldenaue, und
versichert, «etwas Größeres, Schöneres und Gewaltigeres» gebe es auf der
Welt nicht; die Peterskirche von Rom habe bequem darin Platz;
zwanzig Seitenkapellen seien der deutschen «Irredenta» geweiht, je
eine dem Elsaß, dem Südtirol, der Schweiz und so weiter. Wenn man
diese herrliche Kirche sehe und dieses herrliche Volk, dann empfinde
man die Wahrheit des heute so oft zitierten Wortes: «An Deutschland
glauben, heißt an den aufgehenden Stern der Menschheit glauben»
(S. 152). Es ist reine Geschmackssache, ob man Bergmanns deutsche
Kathedrale von Heldenaue schöner finden will oder den neuen Tempel,

den Ezechiel in der Endpartie seiner Visionen mit allen Details
schildert und von Gott bezeichnen läßt als «Ort meines Thrones und
die Stätte meiner Fußsohlen, darinnen ich will ewiglich wohnen unter
den Kindern Israel» (Ezechiel 43, 7).

Wer auch die negativen Wunschträume des bedrängten modernen
Deutschtums kennenlernen will, der lese Oswald Spenglers «Untergang

des Abendlandes» und «Jahre der Entscheidung», wo die ganze
Kulturwelt strafweise vernichtet wird, weil es den Deutschen momentan

schlecht geht, nach dem Vorbild der älteren jüdischen Prophetenreihe.

Warum denken aber die modernen Deutschen so ähnlich wie die
alten Juden? Sie sind diesen ja nicht blutsverwandt. Oder doch? Hat
der jüdische Blutzufluß während des 19. Jahrhunderts die deutsche

22 8



Oberschicht so sehr modifiziert, daß sich das psychisch geltend macht?
Ich glaube doch nicht. So intensiv war die Rassenmischung nicht.
Stärker mag die Parallelität durch die ausgiebige Verwendung des

Alten Testaments in der Jugenderziehung beeinflußt worden sein.
Dieses arbeitet in seiner Geschichtsdarstellung konstant nach dem

Typus Schuld und Sühne; jedes nationale Unglück ist die Folge
nationaler Sünde. Historisches Pech oder schlichte Tragik wie in der
griechischen Dichtung gibt es in der althebräischen Literatur nicht oder
nicht -mehr, seitdem sie die deuteronomistische Ueberarbeitung
erfahren hat. Auch der moderne Deutsche, der durch das Alte Testament

erzogen ist, kann kein nationales Unglück konstatieren, ohne einem
Sünder oder doch einem Sündenbock die Schuld zuzuschreiben. Kann
man keinen Dolchstoß nachweisen, so konstruiert man einen.

Aber andere christliche Völker haben ja auch Zeiten nationaler
Bedrängnis durchgemacht, und auch ihre Jugend ist am Alten Testament

geistig gebildet worden, ohne solche psychische Wirkungen
davonzutragen. Es muß also bei den Deutschen noch ein besonderes
Moment mitspielen. Ich glaube, es ist ein historisches. Innerhalb des

politischen Horizontes der Deutschen lagen bis zum Weltkrieg keine
nationalen Niederlagen mit lange dauernden Folgen. Deutschland hat
fürchterliche Kriegszeiten erlebt, die im lebendigen Volksbewußtsein
fortwirken, insbesondere den dreißigjährigen Krieg und den
siebenjährigen Krieg. Aber das waren in der Hauptsache innerdeutsche
Auseinandersetzungen, die nicht den Stachel gesamtnationaler Katastrophen

hinterließen, weil sie sich en famille abgespielt hatten. Eine
einzige Ausnahme während der letzten Jahrhunderte bildeten die
napoleonischen Siege über deutsche Heere. Aber zwischen Jena und
Leipzig lag schließlich nur ein halbes Dutzend Jahre, und nach dieser
kurzen Frist war das nationale Hochgefühl wieder glücklich repariert.
Seit dem Weltkrieg aber sind jetzt mehr als anderthalb Jahrzehnte
vergangen, ohne daß eine solche Reparatur möglich geworden wäre.
Eine ganze Generation ist unter dem Druck einer außerhalb der
bisherigen Volkserfahrung liegenden Kriegs- und Nachkriegsbedrängnis
herangewachsen und wird nun obendrein noch von der Wirtschaftskrise

bedrängt. Das erklärt schon eher, daß sich nun das Bedürfnis
nach Sündenböcken zwingend geltend macht. Das Dritte Reich glaubt,
sie gefunden zu haben, und behandelt sie demgemäß. Im vordersten
Glied der Sündenböcke steht das Judentum. Es eignet sich hervorragend

für diese Rolle, weil es auch rassenmäßige Instinkte gegen sich

hat. Rassenhochmut und Rassenhaß ist bei den modernen Deutschen

genau wie bei den nachexilischen Juden die natürliche Kompensation
des durch die nationale Bedrängnis entstandenen Minderwertigkeitskomplexes.

Gleiche Ursachen — gleiche Wirkungen!

229



Es geht dem Volk wie dem einzelnen Menschen: wem der individuelle

Lebenserfolg versagt ist, flüchtet sich mit Vorteil in die Zone
irgendwelchen Gemeinschaftshochmuts, sei es der Familie, des Staates
oder der Rasse. Den kann einem kein Unglück, keine Krankheit, kein
wirtschaftlicher Zerfall rauben. Mit dem Rassenhochmut eines ganzen
großen Volkes ist es eine ernstere Sache. Wenn das Gefühl der Be-
drängtheit, dessen psychische Folgeerscheinung er ist, allzulange
dauert, kann es gehen, wie es bei den nachexilischen Juden gegangen
ist: die rassistische Kraftmeierei, die keine wirkliche Kraft ist, kann
dem betreffenden Volk einen Welthaß zuziehen, der verhängnisvoll
wird. Verhängnisvoll für die hassenden wie für die verhaßten Völker!
Schon darum wünsche ich von ganzer Seele, daß die Nachkriegsbedrängnis

des deutschen Volkes ein baldiges Ende finden möge.

230


	Juden und Deutsche : eine völkerpsychologische Parallele

