
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 3

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ENGLISCHE WELTANSCHAUUNG IN DER PERIODE

ZWISCHEN DEN WELTKRIEGEN

Die Periode zwischen den beiden Weltkriegen in England ist schon von
verschiedenen Gesichtspunkten aus untersucht worden. Da ist einmal die journalistische

Darstellung von Robert Graves und Alan Hodge, «The Long Weekend»,
ein Tatsachenbericht, welcher sich von berüchtigten Mordfällen bis zur Länge
der Frauenröcke erstreckt. Dann gibt es Pierre Maillauds scharfsinnige Analyse
der geistigen Hintergründe britischer Politik in seinem Buche «The English Way».
Conrad G. Weber nun hat es unternommen, die Periode in ihrem rein literarischen

Niederschlag zu untersuchen.
Solche Studien sind wichtig. Zwar war die Periode kurz — was sind schon

zwanzig Jahre in der Geschichte eines Weltreiches oder gar der Welt? —, doch
selten war eine Periode so scharf umrissen und homogen wie diese. «Homogen»
mag in der Anwendung auf eine scheinbar so verworrene und widerspruchsvolle
Zeit ein zweifelhafter Ausdruck scheinen; doch dergestalt ist die Natur dieser

Homogenität. Die geistige Desorientierung war umfassend. Niemand, in keinem
Lebensgebiet, wußte, was zu tun war; jedermann lebte von der Hand in den

Mund, und jeglicher bis anhin sichere geistige Grund schien irgendwie gefährdet.

Tatsächlich war der Periode die Homogenität des zufällig geborstenen
Ameisenhaufens eigen. Da war das gleiche, scheinbar zwecklose Hinundherrennen
in der Hoffnung, etwas zu retten, unter dem Eindruck der allgemeinen Auflösung
der eigentlichen Lebensbedingungen. Dem Erforscher der Menschheitsgeschichte,
wie dem Erforscher der menschlichen Natur bietet eine solche Periode eine

geradezu überwältigende Materialfülle, und es ist gut, daß Untersuchungen angestellt

werden, bevor die Geschichte diese kurzen in viel längere «Perioden»
zusammenfaßt.

Seit dem Erscheinen des Buches von C. G. Weber unter dem Titel «Studies in
the English Outlook in the Period Between the World Wars» ist bereits geraume
Zeit verstrichen; diese Tatsache aber ist an und für sich nicht ohne Bedeutung.
Denn Webers Buch ist alles andere als leicht. Nur durch wiederholte Beschäftigung
mit der Lektüre eignet man sich seine Gedanken wenigstens bis zu dem Punkte

an, wo eine persönliche Stellungnahme möglich wird. Selbst dann aber ist ein
Mißverständnis sehr wohl denkbar.

Da der Titel des Buches «Die Weltanschauung in der Periode zwischen den
beiden Weltkriegen» heißt, ist es gerechtfertigt, daß sich Weber zuerst an die

Untersuchung macht, ob man überhaupt von einer Periode sprechen dürfe, und

185



was man unter Weltanschauung, bzw. outlook, prinzipiell zu verstehen habe.
Nichts könnte willkommener sein als diese Untersuchung — wenn wir nur die
zur Anwendung gelangte Terminologie verstünden! In diesem Punkte möchten
wir uns mit Weber zanken; denn es erhebt sich die Frage, ob man vom
durchschnittlichen Leser oder selbst vom Leser mit einer für ein derartiges Buch
sachlich ausreichenden Bildung erwarten kann, daß er mit Begriffen wie ekto-
tellurisch, ektogenetische Periodizität und hypostatische Methode ringe. Damit
soll nicht der größtmöglichen Mühelosigkeit im Lesen das Wort geredet sein. Es

handelt sich teilweise um das klare Verständnis an sich. Das heftige Interesse,
welches man dem Kapitel über Periodizität entgegenbringt, wird gewiß abgekühlt
durch «Periodologie — an einer Stelle von Cysarz überzeugend als neutralisiertes
Evolutionsprinzip definiert — ist eine syngenetische Wellenvielheit im Heraklitischen
Strom. Es liegt deshalb kein Grund zur Annahme einer regelmäßigen Periodizität
in den Geisteswissenschaften vor, gibt es doch keine gleichartigen Perioden, weil
es auch keine gleichzeitige Gleichheit gibt. Da liegt die Erklärung.» Wenn dem

nur so wäre!
Eine ähnliche Vereitelung wartet unserer Bemühungen im Kapitel über outlook,

wenngleich der Grund anderswo zu suchen ist. Eine ausreichende Erklärung dieses

Begriffes, den der Engländer für Weltanschauung braucht, ist wohl der

Anstrengung der Besten würdig; denn wenige Wörter werden so unsicher und
unbestimmt verwendet, und Webers Kapitel ist voller anregender Gedankenblitze,
besonders wo es sich um die Unterschiedlichkeit zwischen englischem und
deutschen Denken und englischer und deutscher Terminologie in diesem Belange
handelt. Ferner findet des Wertvollen eine ganze Menge seinen Ausdruck über
English outlook in der betreffenden Periode. «Outlook» allerdings wird nicht
gänzlich enthüllt.

Damit gehen wir mit Interesse zum praktischen Teil über, worin die eigentlichen

Schöpfungen des englischen Schrifttums zwischen den Weltkriegen untersucht

werden. Es ist klar, daß sich das englische Denken einer so strengen
Klassifizierung, wie sie hier angestrebt wird, entzieht; erstens, weil es sich zu
strikter Klassifizierung nicht eignet, und zweitens, weil es äußerst schwierig ist,
sein eigenes, mühe- und schmerzensreiches Erleben zu klassifizieren. Uebrigens
hat gerade infolge ihrer Beleuchtung durch kontinentale Geister und in der

Berührung mit kontinentalen Methoden die englische Literatur des öftern
Gewinn gezogen. Erinnern wir uns audi, daß Wölfflin — in einem anderen
Zusammenhang — einmal gesagt hat, Klassifizierung sei ein Gesetz intellektueller
Selbsterhaltung.

Weber unterscheidet in der fraglichen Periode fünf Hauptströmungen: Moralische

Unsicherheit und Urteilsenthaltung (Moral Infirmity and Epochëism),
Sichbehaupten von Idealismus und Mystik (Idealistic and Mystic Assertion),
Bewußtwerdung des Bewußtseins (Consciousness of Consciousness), Sinnlich
begründeter und praktischer Humanismus (,Sensual' and Practical Humanism) und
Englische Axiologie (English Axiology). Sie sind gut umrissen und würden, wenn
es nicht des eigenen Wortschatzes wegen wäre, noch mehr Relief annehmen.
Natürlich ist es unvermeidlich, daß jeder Sichtung des literarischen Niederschlages
irgendeiner Periode etwas Gewaltsames anhaftet, sobald sie sich unter dem
Gesichtswinkel rein literarischer Wertung vollzieht, und eben deshalb gestaltet
sich ein Urteil über das erste Kapitel über Moral Infirmity and Epochëism
(Urteilsenthaltung) unvermeidlicherweise schwierig. Es mag in einem gewissen
Sinne ungerecht erscheinen, noch größere Klarheit in der Unterscheidung zu
heischen; aber wir dürfen doch folgende Frage stellen: wenn schon Schriftsteller
die moralische Unsicherheit ihrer Zeit mit der ihr eigenen Desillusionierung und
Entzauberung und moralischer Verwirrung zum Gegenstand ihres Schrifttums

1 86



machen, muß man darin nicht eher den Fortbestand der Gegenkräfte erblicken?
Der Punkt ist nicht ohne Bedeutung in der Frage der literarischen Bewertung;
denn es ist bemerkenswert, daß die bedeutenden der von Weber angeführten
Autoren allesamt ihre Zeit verurteilten, während der Staub bereits hoch auf
jenen liegt, die gewissermaßen vom Niedergang und der Frivolität lebten.

Das Kapitel über Idealistic and Mystic Assertion — wieder eine sehr nützliche
Gruppierung — leidet etwas unter Unterlagenmangel, was Weber veranlaßt,
etwas mit der Chronologie zu jonglieren. Baron von Hügel gehört in keiner
Weise in diese Periode. Uebrigens wurde eine große Gelegenheit nicht ausgenützt,
nämlich eine kritische Würdigung des Werkes von Charles Morgan, dem wirklich
wichtigen Namen in diesem Zusammenhang.

Das Kapitel Consciousness of Consciousness hingegen — in welchem Maße wir
auch in individuellen Urteilen auseinandergehen mögen — isit von großem Wert;
denn es begreift nicht nur, sondern beschreibt eine moderne Krankheit und trägt
so dazu bei, Probleme zu erhellen, welche die englische Kritik immer noch

beschäftigen. Zum Beispiel lenkt Weber die Aufmerksamkeit auf den schwachen

Punkt, der einem Großteil des Werkes von Katherine Mansfield den eigenartigen
Charakter des Nichtganzausgesprochenen, des Vereitelten, gibt. Es wäre wohl
nicht unrichtig und auch zweckdienlich gewesen, aufzuzeigen, wie sie selbst sich

der Bewußtwerdung des Bewußtseins in sich bewußt war und wie sie dagegen
ankämpfte; denn niemand hat sich je mit tödlicherer Klarheit selbst erkannt. Wie
dem audi sei, daß Weber diese moderne Krankheit mit dem Problem der
Zeitbewußtheit zusammenbringt, ist von großem Interesse; denn das Zeitproblem
durchdringt die ganze Periode und bildet den Kern im Werke vieler ihrer
charakteristischen Köpfe — unter anderen auch derer von Dorothy Richardson1
und Virginia Woolf. Die Zukunft wird zeigen, ob das in diesen Werken zum
Ausdruck gebrachte Zeitgefühl mit der unvermeidlichen Zersetzung des

Erzählungselementes im Roman sich darin für immer festsetzen wird oder ob, wie
Morgan annimmt, der Roman wieder zur Geschichte und der Zeitfluß
eingedämmt wird. Wie dem audi sei, dieses Kapitel ist das weitaus wichtigste in
diesem Buch.

Im Kapitel über ,Sensual' and Practical Humanism übertönen begreiflicherweise
die Namen von D. H. Lawrence und der beiden Powys alle übrigen. Aber da
sie so viel über ihre eigenen Ideale zu sagen wußten — wobei ihre Größe rein
in ihrer künstlerischen Fertigkeit lag —, wurde hier Weber überflüssig. Klugerweise

legte er das Hauptgewicht dieses Kapitels auf die interessante Beziehung
zwischen Sinnenhumanismus und praktischem Humanismus oder, um sie mit
Namen zu kennzeichnen, auf Lawrence und Huxley. Wiederum treffen wir auf
ein Charakteristikum unserer Zeit, auf etwas, das einmal besdirieben werden
mußte.

Der Hauptgedanke des Kapitels über English Axiology ist schwieriger zu
erfassen, und das nicht des Themas wegen. Eine Anzahl von Philosophen und
wissenschaftlichen Denkern werden angeführt, und eine klare und gedrängte
Darstellung übermittelt uns die wichtigsten Vorstellungen von A. N. Whitehead
— wahrlich kein geringes Unternehmen! Aber es ergibt sich keine reine Linie,
und berechtigterweise fragen wir uns, warum Somerset Maugham auf dieser
Galeere strafrudert. Während das dritte Kapitel von Webers Buch die Vorteile

1 Professor René Rapin ist das kleineVersehen unterlaufen, daß er in einer Besprechung von Webers Buch

in La Suisse Contemporaine den Namen von H. H. Richardson in diesem Zusammenhang an Stelle

dessen von Dorothy Richardson gesetzt hat. Bei diesem Anlaß sei übrigens die Aufmerksamkeit auf
jene ihrer Zeit so fremde, vernachlässigte und großartige Romanschriftstellerin gelenkt Mit
Dorothy Richardson verglichen, wirkt H. H. Richardson geradezu monumental.

1 8 7



eines Geistes zeigt, der geschult ist, in literarischen Belangen zu unterscheiden
und zu definieren, was zugegebenermaßen den Engländern nicht eigen ist, hat
dieses Kapitel seine Nachteile. Aus Somerset Maugham kann mit aller Gewalt
kein «Axiologe» gemacht werden. Er ist ein äußerst fähiger, äußerst erfolgreicher,
äußerst konventioneller und keineswegs tiefer Romanschriftsteller, und durch
welchen Kunstgriff er in das selbe Kapitel mit Whitehead gerät, entzieht sich

englischem Verständnis.
Dies ist eine kritische Anmerkung. Es wäre äußerst undankbar und der

Erkenntnis und dem Einfühlungsvermögen diesem Buche gegenüber ungerecht
sie an letzter Stelle zu belassen. Das Vokabular mag den englischen Leser
abschrecken; aber es entspringt einer erstaunlichen Kenntnis der Sprache. Jedenfalls

fährt man mit Lesen weiter. Es ist ein aufreizendes, schwer verständliches
und kompliziertes Buch; aber niemand kann es lesen, ohne eine wesentliche
Vermehrung seines Wissens und größere Klarheit über die Periode der englischen
Literatur zu gewinnen, die es zum Gegenstand hat.

MARY HOTTINGER

JÜDISCHE SELBSTKRITIK UND FRÖMMIGKEIT

Im März 1941 — noch im ersten Drittel des zweiten Weltkrieges — erschien in
Zürich eine «Jüdische Selbstkritik»1 von Rudolf Zipkes, einem jungen Schweizer
Juden, die sowohl in .diesem Augenblick erscheinen als auch in diesem Augenblick
mißverstanden werden mußte. Nur wenn die Kritik am Juden — hier wie überall
die notwendige Schattenseite jeder menschlichen Weiterentwicklung — von Juden
selbst geleistet wurde, war dem deutschen Angriff auf das Judentum sein Quell
abgegraben; doch anderseits konnte diese an sich notwendige Selbstkritik in einem

Augenblick, der vor allem Selbstverteidigung verlangte, auch als eine Lähmung dieser

Verteidigung, als Selbstverrat, empfunden werden. Die «Jüdische Selbstkritik»
wurde von und mit der Leidenschaft eines Kampfes um Leben und Tod abgewiesen,
unterdrückt, verdrängt. Indem aber dieser Tage eine neue Schrift von Rudolf Zipkes
erscheint2, deren Behandlung der religiösen Frage des Judentums ergänzen will,
was in der früheren Darstellung «Von Wesen und Politik des jüdischen Volkes»

erst angedeutet worden war, müssen wir auch zu der «Jüdischen Selbstkritik»
Stellung nehmen — wobei wir feststellen werden, daß diese noch immer notwendig
ist, ohne heute andere, ebenfalls notwendige Kräfte zu lähmen.

«Es gibt eine Judenfrage», lautet der erste Satz der «Selbstkritik»: als ein Volks-
problem. Der Gegenstand der Judenfrage ist die «kollektive Sphäre in jedem
jüdischen Menschen». Stellen aber die heute über die ganze Erde zerstreuten Juden noch

eine Gemeinschaft im Sinne eines Volkswesens dar? Zunächst muß geantwortet werden,

daß sie im Altertum — als Hebräer — wesensmäßig Volksgemeinschaft waren;
dann: daß sie im Mittelalter zwar aufhörten, eine bodenständige Gemeinschaft zu
sein, als bibelständige Gemeinschaft, ohne eigenen Boden, jedoch ebenfalls echte

Volksgemeinsckaft geblieben sind. Im babylonischen Exil eingeleitet, von den
Schriftgelehrten und Pharisäern vorbereitet und durdi den Talmud verwirklidit, gab es

weiterhin jüdisches Volk und Schicksal — wie dieses sich nicht zuletzt in den immer

1 Jüdische Selbstkritik. Von Wesen und Politik des jüdischen Volkes ; Verlag Buchdruckerei AG.
Zürich 1941.

2 Ist Gottesraum in Gottes Volk? Verlag «Die Gestaltung» Zürich, 1945.

1 88



neuen und immer wieder vergeblichen Versuchen der Flucht aus diesem Volk und
seinem Schicksal zeigt. Zipkes kennzeichnet diese Fluchtversuche — die «historischen
Krankheiten» des Judentums — als messianistische Bewegungen: voreilige Sehnsucht
der Juden, sich aus der Qual ihres Weltgefängnisses zu befreien. Ewige Orthodoxie
strebt vergeblich in die Vergangenheit zurück, ewige Assimilation ebenso vergeblich
von jeder Vergangenheit fort: dort wird die Wandlung geflohen, wie die Gegenwart

sie jeweils fordert — hier in die Wandlung geflohen, als ob es nur Gegenwart
gäbe. Daneben treibt der Zionismus (dessen Neuerschließung Palästinas geschichtlich

bedeutsam bleibt und noch viele Juden heute retten könnte) das Pendel
jüdischer Selbstflucht in das andere Extrem: aus der Assimilation des Einzelnen
an andere Einzelne in die selbstvergessene Assimilation des Volksganzen an die
anderen Völker — von der Orthodoxie als religiöser Gegenwartsversäumnis in
die ebenso gegenwartsvergessene Politik einer Verwirklichung des Zionstraumes
eben dieser Orthodoxie.

Nach der grundsätzlichen Selbsterkenntnis und Abweisung jeder Selbstflucht
beginnt die eigentliche Selbstkritik in einer «Elementarpsychologie des jüdischen
Menschen». Zipkes weist auf das fortdauernde innere Ghettowesen, das nach der vorerst
bloß äußeren Ueberwindung des Ghettos die wesentlichen jüdischen Eigenschaften
und Möglichkeiten nur zu oft in ihr Gegenteil verkehrt: bald die Juden zu «Gottesstreitern

für Eintagswerte» entarten läßt, bald sie in ihr Monotheisieren, Moralisieren
oder Kommentieren fruchtlos verstrickt. Noch ist die zweite Hälfte der Emanzipation

— die innere Ueberwindung des Ghettos durch Entfaltung eines neuzeitlichen
Judentums — erst zu leisten; in den Mittelpunkt dieser «wahren Emanzipation»
rückt Zipkes die Forderung: Distanz und nicht Vermischung, Kontakt und nicht
Isolation! Nicht Trennung ist das Ziel, sondern Gemeinschaft; aber Gemeinschaft
erwächst nicht aus einem Verwischen oder Verleugnen der gegenseitigen Verschiedenheit,

sie setzt das aufrichtige Bewußthalten dieser Verschiedenheiten voraus. Erst
die Distanz schenkt auch Kontakt: nur ein dem eigenen Wesen treues Zusammenleben

mit anderen Wesen führt aus der Isolation und ihrer abwechselnden
Selbstüberschätzung oder Fremdüberschätzung und unfruchtbaren Vermischung des

Verschiedenen heraus in fruchtbare Gemeinschaft der Verschiedenen. Notwendig ist es,

«den Weg zu unserem eigenen kollektiven Bereich zu finden», jedoch warum ist das

notwendig? — um das eigene Wesen «hier, im Lande unserer Geburt, inmitten der
sich neu gestaltenden Völkerwelt zu bejahen, zu behaupten und gesund zu erhalten».

Wahren aber diese «Grundsätze einer volksrealistischen Politik», so jüdisch treu
sie auch sein wollen, die besondere jüdische Aufgabe, die — neben den Aufgaben
der anderen Völker — den einzigen Grund und Sinn einer Fortdauer des jüdischen
Volkes abgeben kann? Indem wir mit dieser Frage nach der neuen Schrift von
Rudolf Zipkes greifen (mit dem Bedauern, daß wir den reichen Inhalt der «Jüdischen
Selbstkritik» kaum andeuten konnten), entnehmen wir dieser Schrift die Antwort:
daß auch das neuzeitliche oder volksrealistische, weltliche Judentum — in einer
ebenfalls weltlich gewordenen Völkerumwelt — weiter das Besondere vertreten
kann, das in anderen Zeitaltern in diesen gemäßer Weise anders zu vertreten war,
damals wie heute aber von einem der Völker vortreten werden mußte.

Sehr behutsam nähert Zipkes sich der Beantwortung seiner Frage: «Ist Gottesraum
in Gottes Volk?» Wie kann ein Wesen Raum Gottes werden? Durch Ehrfurcht, die
der Schwache in Skepsis oder Fatalismus und der Anmaßende durch Fanatismus
oder Materialismus verfehlen. Gibt es besonders ausgezeichnete Wege zu dieser
Ehrfurcht? Nein: jeder Mensch und jedes Volk sind auf ihrem Weg der Möglichkeit,
Raum Gottes zu sein, gleich fern, gleich nah. Die verschiedenen Wege der
verschiedenen Menschen und verschiedenen Völker sind einerseits gleich unmittelbar
zu Gott, anderseits gleich mittelbare Umwege im Vergleich mit diesem Ziel, das

jeden Weg übersteigt. Anders entwickelten sich die Griechen, Inder, Chinesen, Juden,

1 89



deren vier klassische Möglichkeiten Zipkes sinnfällig voneinander abhebt, aber alle
Völker boten gleichmäßig Gottesraum, kein Volk war mehr Raum Gottes als die
andern. So entschieden Zipkes dafür eintritt, daß im jüdischen Volk Gottesraum
war und künftig bleibe, ebenso entschieden weigert er sich, die Juden als einen
bevorzugten — «auserwählten» — Raum Gottes anzusehen. Und doch gelten die
Juden für das Gottesvolk schlechthin; welcher richtige Kern liegt der Behauptung
dieses Gottesvolkstums zugrunde?

«Das Judentum», sagt Zipkes, «ist jene seltsame und außerordentliche
Gemeinschaftsgestalt, die als leitendes Prinzip die Einheit über sich gesetzt sah und sieht.»
Diese Einheit war in einem auf persönliche Götter bezogenen Zeitalter (dessen
Gottheit weder als Mehrzahl noch als Einzahl schon den Gottesraum selbst erschloß,
sondern nur Wege zu ihm bezeichnete) in der Gestalt des einen Gottes — monotheistisch—

zu erleben und wachzuhalten ; diese Einheit ist heute, in einem weltlichen
Zeitalter (das auch seinerseits Gottesraum sein kann und werden will), in der Gestalt
der einen Erde — monokosmisch — zu wahren. Hielt im Altertum jedes der Völker
seine Teilgötter für die einzige Gottheit, während diese sie alle umfaßte, wollen
heute die an einzelne Teile der Erde gebundenen Völker ihre Erdteile für die ganze
Erde gehalten oder über die ganze Erde ausgedehnt haben, während eine Erde alle
und alles umfaßt. Indem jetzt die über die ganze Erde zerstreuten Juden sich aber
noch einmal als ein Volk und als dieses sich ihrer gemeinsamen Bezogenheit auf die
eine Erde, oder der Erde als Einheit, bewußt werden — wobei sie für die Erfahrung
der ganzen Erde innerhalb jedes einzelnen Teils der Erde Ohnmacht in Kauf nehmen

müssen — heben sie der ganzen Menschheit diese irdische Einheit in ihr Bewußtsein:

so als neuzeitliche Monokosmiker die gleiche jüdische Aufgabe erfüllend, die
sie im Altertum als Monotheisten erfüllten.

Noch haben wir den Abriß nicht erwähnt, mit dem Zipkes durch den Verlauf der
Geschichte des jüdischen Volkes seine Entwicklung aus dem Altertum zum Mittelalter

und in die Neuzeit begründet; ebenso wurden andere neue Schlaglichter und
Einzelheiten übergangen. Jenseits aller Einzelheiten — über die sich immer streiten
läßt — sind das Entscheidende und, wie wir annehmen, das Bleibende dieser Schrift
und der ihr vorangegangenen «Selbstkritik» die zwei Tatsachen: daß hier an dem

jüdischen Wesen Kritik geübt wird, nicht um das Judentum durch Kritik abzutun,
sondern um es durch Selbstkritik sowohl zu sich selbst zurückzuführen, als auch mit
der Umwelt auszusöhnen — und daß dieses Selbst und diese Umwelt nicht von
gestern sind, sondern für morgen! HERMANN L. GOLDSCHMIDT

AUS DEM ÖSTERREICHISCHEN .VERLAGSUNWESEN

In Linz, der Hauptstadt des alten Kronlands Oberösterreich, hat sich ein Verlag
aufgetan, der den bescheidenen Namen «Oesterreichischer Verlag für Belletristik
und Wissenschaft» führt. Seine Telegrammadresse gar heißt lapidarisch «Literatur,

Linz», womit schon ziemlich viel gesagt ist. Und sein Prospekt ist «gedruckt
auf Grund Military Government Information Nr. 177».

Was nun bemüht dieser Verlag sich strebend zum Aufbau Oesterreichs
beizutragen? Die Verlagsnummer 1 läßt darüber keinen Zweifel. Es ist — wie sollte
es auch anders sein? — der «Faust».

Als im Jahre 1849 das Burgtheater den hundertsten Geburtstag Goethes feierte,
schrieb der junge Kaiser Franz Joseph wohl an seine Mutter: «Wir haben andere

190



Männer und andere Werke zu feiern»; aber heute, knapp vor dem zweihundertsten

Geburtstag Goethes, besinnt man sich in Linz, dem gegenüber Urfahr liegt,
die Geburtsstadt Hermann Bahrs, daß auch Goethe feiernswert und mit dem
«Faust» zu beginnen, vielleicht nicht sonderlich originell, aber dennoch löblich ist.

Ja, das alles meint man auf den ersten Blick. Doch leider wächst Linz mit seinen
größeren Zwecken, und um der Mitwelt Spaß zu machen, den sie wahrhaftig bitter
nötig hätte, begnügt man sich nicht mit dem Werk, wie es sich Goethes «Lippe
schüchtern vorgelallt», sondern, nach dem Willen von «Literatur, Linz»,
«erscheint es in vollendeter Gestalt».

Und das sieht denn, dem Verlagsprospekt ohne Kürzung und Aenderung
entnommen, folgendermaßen aus:

/V Verlags-Nummer 1

Erschienen im Februar 1946

WILHELM KUBIE,

„FAUST"

Der Goethe'schen Tragödie I. und II. Teil unter
Heranziehung des „Urfaust", der Paralipomena, der
Zeugnisse Goethes und seines Briefwechsels, ferner
unter Beseitigung der „Widersprüche" und
Ausfüllung der „Lücken" erstmalig zum geschlossenen

Roman gestaltet

1. Band, entsprechend dem I. Teil der Tragödie
1. bis 20. Tausend

Großoktav (13X22 cm), 544 Seiten, Fraktur, Pappeband mit
Goldvignette und -Rücken zweifarbigem Schutzumschlag mit der

Reproduktion des Rembrandt'schen Faustbildes

Ladenpreis öS 13.—

Die Romangestaltung von Goethes „Faust" ist eine literarische
Tat und ein Wagnis zugleich. Sie kann die große Gemeinde der
Verehrer und Bewunderer der Dichtung in zwei Lager spalten: das eine
derjenigen, die sie wie sonst nur die Bibel heilig halten und nicht gestatten,
daß man Hand daran lege; die andere derjenigen, die willig aufnehmen,
was ihnen hilft, tiefer in ihren Sinn einzudringen. Nicht anders wird es
diesem Buch ergehen als Goethes „Faust" selbst, von dem der Dichter
vorauszusehen glaubte, daß „der eine mit düsterem Blick von dannen fliehen,
der andere aber mit fröhlicher Gebärde weilen" werde. Das Buch ist ein
lebendiger Kommentar zu Goethes Dichtung, aber einer, der es ablehnt, die
darin vorkommenden Unklarheiten und Widersprüche durch Gelehrsamkeit

noch zu vergrößern, sondern sich bemüht, mit wenig Voreingenommenheit

Goethes Gedankengängen nachzugehen und zu erforschen, nicht
was der Weise, sondern der Dichter haben könnte, als er jene „unklaren"
Stellen, jene „Widerspräche" niederschrieb oder auch nur bei dem
mehrmaligen Neuzusammenbau der Bruchstücke unverändert ließ.

1 9 1



Wer ist denn dieser Kubie, den es drängte, mit redlichem Gefühl das heilige
Original in sein geliebtes Deutsch zu übertragen? Man möchte doch von ihm,
der Unmögliches begehrt, ohne daß man ihn darum gleich lieben kann, und seiner
Lebensleistung mehr erfahren.

Schon die nächste Seite gibt uns Aufschluß. Er hat einen Roman «Der Fels und
die Wellen, das Leben des Schusters Simon Kirchtag und seiner Familie»
geschrieben, die dritte Seite des Prospektes füllt die Anzeige des «Romans eines
Arztes» mit dem Titel «Professors Frauenschuhs zweite Erdenfahrt», die vierte
«Mummenschanz auf Tintagel», ein «unpathetischer Roman über König Arthur
und seine Tafelrunde», auf der fünften erfahren wir gar, daß «Tom der Reimer,
Roman einer Ballade», im Frühjahr 1946 im 68. bis 87. Tausend erscheinen wird.
«So geht es über Stein und Stock», wie es in der Walpurgisnacht heißt, wenn
auch die nächste, in den Faustausgaben leider nicht im vollen Wortlaut
wiedergegebene Zeile von Hexe und Bock Gefühlsäußerungen andeutet, die man auch
als Urteil solch unerschöpflicher Produktionstätigkeit gelten lassen könnte. Doch
noch nimmt der Krug nicht ein Ende, wie es ausnahmsweise nicht in dem von
Wilhelm Kubie erstmalig zum geschlossenen Roman gestalteten «Faust» heißt,
sondern im «Getreuen Eckart»; denn auch ein «Kleinstadtidyll in fünf Akten»,
genannt «Theaterskandal zu Ulmenstädt», findet sich noch im Prospekt unter den
Werken Kubies, von dem man zusammenfassend mit einigem Wohlwollen sagen
darf: «Es irrt der Mensch, solang er strebt», oder, weniger wohlwollend, «Wie
nur dem Kopf nicht alle Hoffnung schwindet...!» Auch «so toll hätt' ich mir's
nicht gedacht» wäre ein passendes Zitat aus dem noch nicht zum geschlossenen
Roman gestalteten «Faust», oder aber «Nichts haben sie Gesundes zu erwidern»,
und schließlich scheint auch Phorkyas an Kubie gedacht zu haben, als sie sagte:
«Und kann ich die Talente nicht verleihen, verborg' ich wenigstens das Kleid».

Goethe selber aber wäre vor Kubies Werk nichts aus dem «Faust» eingefallen,
sondern ein Satz Kaiser Franz Josephs — um auch ihn nicht zu vergessen, wenn
es um seine gute Stadt Linz geht, deren Ruf hoffentlich dereinst nicht Kubies
«Faust», sondern die Torte wiederherstellen wird — und dieser Satz hieß:

«Mir bleibt doch gar nichts erspart!»of N. O. SCARPI

1 92


	Kleine Rundschau

