
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 3

Artikel: André Malraux [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Tauber, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDRÉ MALRAUX

VON HERBERT TAUBER

III.
Der Roman La Condition Humaine, der 1933 erschienen ist,

enthält vieles, das, den hohen Anspruch des Titels zu rechtfertigen, die
vorhergehenden Werke überragt. Der Hauptunterschied gegen die
«Conquérants» und die «Voie Royale» liegt im Bemühen, das
Verflochtensein des Geschehens in eine zeitliche und räumliche Welt, die
das Individuum und seinen Untergang überdauert, stärker zu beachten.

Während die beiden vorhergehenden Werke mit dem Tod der
Hauptfigur abschließen, ohne irgendwelche Ausblicke zu gestatten,
bringt dieser Roman nach der Todesszene, in der die Hauptgestalten
untergehen, noch einen Epilog, der zeigt, daß ihre Existenz von einer
Welt aufgenommen wurde und in ihr weiterwirkt. Die Welt ist nicht
mehr die zeitlose Wildnis des Urwalds, in der Perken sozusagen spurlos

verschwindet und auch nicht die amorphe Volksmasse, die zum
Instrument einer sich selbst als hinfällig durchschauenden Machtgier
gebildet wird, wie in den «Conquérants». Sie wird — zögernd und
mit vielen Vorbehalten — als Schauplatz wesentlicher Auseinandersetzungen

anerkannt. Der Einzelne, dessen Einsamkeit und Isolierung
immer noch ein Hauptmotiv bleibt, sieht sich in der Gemeinschaft der
Menschen einem Ueberdauernden verbunden.

Die Wandlung zeigt sich schon darin an, daß ein künstlerisch
wirkungsvolles Ineinander von Nähe und Ferne gewahrt wird. Der
Schauplatz, in dem sich das Tun des Einzelnen vollzieht, hat Fenster

gegen eine von ihm unabhängige Welt, die ihr Sein, das nicht vom
Wollen des bewußten Ich abhängt, zu behaupten weiß. Oft sind es

Fenster im wörtlichsten Sinn: In der ersten Szene, die einen Mord
im Zimmer schildert, blickt der Mörder hinaus auf die Stadt, die von
seiner Tat nichts weiß.

Das stärkere Auftreten dieses landschaftlichen Elements und die

Ausweitung der zeitlichen Perspektive über Leben und Sterben des

einen Ich hinaus zeugen davon, daß zum Nicht-Ich, zu dem, was
Außen, Welt und in zeitlicher Hinsicht Ueberdauerndes ist, eine
produktivere Beziehung angeknüpft wird als in den vorhergehenden

1 75



Werken. Die gleiche Veränderung des Geistes deutet sich in der
Tatsache an, daß zum erstenmal auch eine Frau in anderer Weise als in
der Rolle eines Gegenstandes der Ausbeutung zwecks Lustgewinns
erscheint.

Der Roman schildert die kommunistische Revolte des Jahres 1926
in Schanghai. Damals waren die Kommunisten Mitglieder der
Kuomintang. Ihr Aufstand im Innern, der sich gegen die alte Regierung
von Schanghai richtete, arbeitete Hand in Hand mit dem Angriff der

von Generalissimus Tschiangkaischek geführten Truppen der
Kuomintang, die Schanghai von außen her angriffen. Die gemeinsame
Aktion ist von Erfolg gekrönt. Unmittelbar darauf aber bricht
Tschiangkaischek mit den Kommunisten und dem linken Flügel der

Kuomintang und setzt in Nanking eine Gegenregierung ein. Er massakriert

die Kommunisten in Schanghai. Wer nicht umkommt, verbirgt
sich oder entflieht. Die Hoffnungen unzähliger armer Kulis auf soziale

Besserstellung und elender Bauern auf Teilung des Grundbesitzes
sind damit zerstört. Immerhin herrscht am Schluß nicht nur der Ton
der Resignation. Die Opfer waren nicht vergeblich, die Hoffnung auf
Verwirklichung der sozialen Revolution bleibt bestehen. Die Opfer
sind unterwegs gestorben wie Perken. Aber ihr Unterwegssein ist
vielleicht sinnvoller als das seine; denn es beschreibt nicht nur eine
innere Bahn, sondern zieht auch in der Welt seine Spur. Auch gibt es,
als eine Art irdischer Garantie der Verwirklichung des Reichs, Moskau,

dessen Machtbereich für manche der Flüchtigen zum Zufluchtsort

wird. Die Geschichte, die im «Royaume-Farfelu» vom Abgrund
der Ewigkeit bedroht wird und der Nichtigkeit verfällt, erfährt hier
eine Aufwertung, so wie auch das Objektive der Welt sie erfahren
hat.

Malraux macht hier als Berichterstatter gemeinsame Sache mit den
Kommunisten. Denn bei ihnen sieht er die Kräfte, die den
unterdrückten Massen Asiens Würde und Selbstbewußtsein und ihrem
Leben einen Sinn geben. Er begibt sich allerdings nicht ins Gehäuse
der marxistischen Geschichtsphilosophie. Während für einige seiner
Helden der Marxismus etwas Schicksalhaftes ist und mit ihm jedes
Ereignis als Stufe in einem unentrinnbaren dialektischen Prozeß
gedeutet und gewertet werden kann, ist er für andere nicht ein Sich-

Einfügen in einen gesicherten objektiven Prozeß, sondern «die
Beschwörung eines Willens24», ein ständiger Kampf um diese Objektivität

selbst. Und Malraux steht auf der Seite dieser andern. «Jedesmal
wenn das Schicksalhafte gegenüber dem Willen überwiegt, werde ich

mißtrauisch25», sagt einer seiner Helden.
24 La Condition Humaine, S. 132
25 S. 132

176



Das Geschehen des Romans reflektiert sich in einigen Einzelgestalten,

an denen Malraux verschiedene Möglichkeiten des Menschseins

in dieser Welt exemplifiziert. In der Mitte steht Kyo Gisors,
der Hauptorganisator des Aufstands.

Kyo «hat die Tat gewählt», wie man einen Beruf wählt20. In ihr
findet er die Garantie der Selbstverwirklichung. Dies bestätigt sich
auch und erst recht im Scheitern. «All das, wofür sich die Menschen
jenseits des Interesses töten lassen, hat in mehr oder weniger
verworrener Weise den Sinn, dieses Bestimmtsein zum Menschen zu
rechtfertigen, indem sie es in Würde begründet: Christentum für den

Sklaven, Vaterland für den Bürger, Kommunismus für den
Arbeiter27.» Hier wird die Hingabe an ein Gegenständliches, nicht das

Abenteuer um seiner selbst oder um des Leidens willen, zur Bedingung

der Würde. Freilich werden gleich verschiedene solcher
Gegenstände: Christenheit, Nation, Kommunismus, genannt, das heißt der
Akzent liegt noch stark auf dem subjektiven Moment der Hingabe,
während die Frage nach der letzten objektiven Begründung des Opfers
offenbleibt, beziehungsweise durch eine Annahme des Bedingtseins
vom sozialen Stand in höchst konservativer Weise beantwortet wird.

Gerade diese Frage nach den tieferen Gründen aber war es, die in
den Zwanzigerjahren die Jugend bewegte, da sie den ersten Weltkrieg

in der Weise erlebt hatte, daß sie die nationalistischen «bürgerlichen»

Parolen, um derentwillen er seine Opfer gefordert hatte, als

sinnlos empfand.
Daß sich dabei bei Malraux wiederholt der Eindruck der Banalität

oder — auf der Ebene des Stils — der Rhetorik ergibt, ist allerdings
ein Mangel, der darauf zurückzuführen ist, daß Malraux in seinem

Ausgehen von einem äußerst geschärften Bewußtsein der historischen
Stunde und ihrer Krise die Erwartung weckt, er werde als
Zeitkritiker «Neues» geben, während er immer wieder über die bloße
Zeitkritik hinaus in eine absolute Fragestellung hineingleitet, in der es

um so grundsätzliche, aber als «Parolen» banale Dinge, wie das Ja
oder Nein zum Dasein geht. Sein «Neues», die Solidarität mit den

Kommunisten, ist, von hier aus gesehen, ein Vordergrundsphänomen,
hinter dem der schwere Kampf steht, eine Verneinung und eine
Revolte, die zuerst absolut zu werden drohten, in eine Bejahung zu
verwandeln. Malraux' Kommunismus erhält damit seinen metaphysischen
Wert in durchaus symbolischer Weise als Ausdruck der Bejahung einer

neuen, intensiveren, liebenden Solidarität zwischen den Menschen,
als eine Funktion dessen, was er nicht umsonst immer wieder in
umfassenderem Sinn als «männliche Brüderlichkeit» aufruft. (Bei ihm

28 S. 67 27 S. 212

12 177



geht diese Brüderlichkeit mit der politischen Kampfgenossenschaft,
in der sie ihren höchsten Ausdruck findet, Hand in Hand, anders als

bei Silone, in dessen Roman «Der Samen unterm Schnee» die warme,
menschliche Freundschaft als etwas durchaus Apolitisches in Gegensatz

gestellt wird zu der von der leeren Rhetorik der Politik
beherrschten Gemeinschaft der Parteiverbände zur Linken und zur
Rechten.) Als «Parole» ist diese «neue» liebende Solidarität höchst
banal — was sie als Quintessenz eines Romans sein darf und muß!
Soweit aber der Kommunismus sich als Parole manifestiert, ist er dem
Bereich des Absoluten entzogen. So einleuchtend es für uns sein kann,
daß ein ständig vom Verhungern bedrohter chinesischer Kuli entweder
Kommunist oder nichts ist, so diskutabel bleibt der Import dieser

Doktrin für die Kultur des "Westens, der immerhin noch andere Wege
zur Manifestierung der Solidarität offenstehen. Wenn darum in
metaphysischer Hinsicht Malraux' Dichtung sich keineswegs des

Exotismus schuldig macht, da die exotische Welt nur die grellen Bilder
unserer eigensten Möglichkeiten hergibt, so kann man ihn als

Zeitdichter, der Parolen auszugeben hat, sehr wohl dieses Exotismus
schuldig sehen. Denn zwischen dem Kuli und dem westeuropäischen
Arbeiter stehen immerhin fünfzig bis hundert Jahre Partei-, Gewerkschafts-

und Sozialpolitik, so daß Asien (wie später zum Teil auch

Spanien) eine Flucht ins Allzu-Eindeutige darstellt. Zu Malraux'
Gunsten spricht allerdings die Tatsache, daß die Jahre der
Wirtschaftskrise den europäischen Arbeiter in bedenklicher Weise dem

Urbild des chinesischen Kulis annäherten.
Wesentlich in der Charakteristik von Kyo ist demnach nicht die

Parole, sondern das geistige Klima, das ihn bestimmt. Es ist das

Klima der schöpferischen Liebe. Wie sehr unterscheiden sich das vom
Leser vorausgeahnte Erlöschen des todkranken Garine («Les
Conquérants») und der einsame Tod Perkens vom Tod Kyos, der
inmitten eines großen Saales, wo die gefangengenommenen und zum
Teil verwundeten Kommunisten auf die Hinrichtung warten, sein

Gift schluckt.
Eine besondere Gunst läßt Malraux seinem Helden insofern

widerfahren, als er für ihn das Sterben selbst die Form der Tat annehmen
läßt. Kyo schluckt eine Gifttablette, um der Marter zu entgehen. In
einem noch höheren Sinn aber offenbart sich Freiheit und Würde bei
seinem Kampfgenossen Katow, der sein Gift zwei jungen
Mitkämpfern gibt und den Feuertod auf sich nimmt.

Eine neue Abwandlung des Motivs der Einsamkeit stellt die
Gestalt von Tschen dar, der zum Terroristen wird. Der erste Mord, den

er im Auftrag der Partei begeht, löst ihn aus der Welt der Gemeinschaft.

Neben dem Ekel fesselt ihn eine Faszinierung an das Morden.

178



Bevor er den Dolch in den Leib des Opfers steckt, sticht er sich selbst
ins Fleisch. Auch später wiederholt er einmal diese Geste. Die
Selbstvernichtung, in die später sein Terrorismus mündet, meldet sich hier
an. Faszinierend ist das Morden offenbar als Generalabrechnung mit
dem Fleisch, mit allem, was den Menschen im Bedingten festhält, mit
der «condition humaine» überhaupt. Ueber dies Motiv des Bedingtseins,

Unterdrücktseins, Vergewaltigtseins kommuniziert diese
Faszinierung mit den masochistischen und sadistischen Impulsen von
Malraux' andern Helden. Tschen, den die Schulung bei einem puritanischen

Missionar mit dem Sündenbewußtsein das Angewiesensein auf
Gnade und den religiösen Selbsthaß eingeflößt hat, spürt, auch nachdem

er den Glauben an Gott verloren, den Durst nach dem Absoluten.
Von der Gemeinschaft der Menschen, die sich im Bedingten bewegen,
ist er ausgeschlossen. Aller Aktivismus für die Gemeinschaft bleibt
äußere Gebärde gegenüber seiner unendlichen inneren Einsamkeit.
Der äußere Akt kann den innern nicht ersetzen. Tschen macht aus
dem Mord eine Art Religion. Er denkt an das Töten wie an «eine
totale Erfüllung». Sein eigener Tod gibt ihm diesen Gedanken. Darin
äußert sich sein «Durst nach dem Absoluten Tschen fühlte, wie
jeder Mystiker, daß sein Absolutes nur im Augenblick erfaßt werden
konnte28.» Für ihn ist der Terrorismus «der vollständige Besitz seiner
selbst. Der totale, absolute, einzige29.» Er sucht der Zeit und ihrer
Bedingtheit zu entrinnen, das ewige Reich muß für ihn im Augenblick
beginnen. Er ist darin ein Verwandter von Dostojewskijs Kirilloff
(«Die Dämonen»), der ebenfalls sich selbst besitzen will und im Selbstmord

endet.
Gisors, Kyos Vater, gehört sowohl dem Bereich der Tat wie dem

der Kontemplation an. Die Liebe zu seinem Sohn verbindet ihn mit
der Welt der Tat, der Zeitlichkeit, der Hoffnung. Sein Bewußtsein
aber entrückt ihn immer wieder in die Bereiche der Einsamkeit. Er
entzieht sich ihr durch das Opium, das ihn in einen Zustand versetzt,
wo die Gegenstände «aufhörten, verschieden von ihm zu sein, sich

ihm im Grund einer wohlbekannten Welt verbanden, wo eine
wohlwollende Gleichgültigkeit alle Dinge vermischte30». Freilich offenbart
sich beim Tod Kyos, wo Gisors merkt, daß er «im tiefsten Grund
seines Wesens... Hoffnung war, wie er Angst war, Hoffnung auf
nichts, Erwartung .3I», eine andere, tiefere Wahrheit seines Wesens.
Er verzichtet in diesem Augenblick vorübergehend auf das erlösende

Opium und gibt sich dem «Grundleiden des Menschen» hin, «wie
wenn dieses Leiden am Menschsein, von dem er sich bis in den Grund
des Herzens durchdringen ließ, das einzige Gebet wäre, das der

28 S. 142 29 S. 174 30 S. 70 31 S. 291

179



Leichnam seines getöteten Sohns vernehmen könnte32». Diese Hingabe
an den Schmerz ist in diesem Augenblick Gisors echteste Gebärde. Es

gibt für diesen durchgeistigten Menschen, der die Kunst des Ostens
und des Westens zu deuten und zu genießen versteht, keine Hingabe
an einen Bereich der geistigen Schau, der Betrachtung, die er nicht
selbst als Flucht durchschauen würde. Er ist seinem Temperament
nach ein Weiser, aber der Gegenstand der Schau, das Sein oder das

Göttliche, ist ihm einst abhanden gekommen. Es gibt für ihn keine
liebende Versenkung und keinen inneren Weg, auf dem er noch

irgend etwas erhoffen könnte. Er ist von diesen Tiefenbereichen
abgesperrt, ein Atheist des Kosmos und der Seele. Es ist darum konsequent,

daß er zum Opium greift, das ihm die gegenstandslose
Entrückung bringt, die Versöhnung, die eine Versöhnung mit dem Nichts
ist.

Malraux weiß von einer andern Möglichkeit. Der japanische Maler
Kama antwortet auf die Frage, warum er male: «Was die Malerei
bei uns, das wäre bei euch die christliche Liebe.» Er würde auch

weitermalen, wenn er wüßte, daß er in kurzer Zeit sterben würde.
«Die Welt ist wie die Charaktere unserer Schrift. Was das Zeichen
für die Blume ist, ist die Blume selbst... für etwas. Alles ist Zeichen.
Vom Zeichen zur bezeichneten Sache gehen, das heißt die Welt
vertiefen, das heißt, auf Gott zu gehen33.»

Aber dieser innere Weg ist hier nur der Vollständigkeit halber
erwähnt. Er ist nicht Malraux' Weg. Diese Vollständigkeit ist Malraux

dem anspruchsvollen Titel seines Buchs schuldig.

Wer aus dem Titel des Romans «La Condition Humaine» einen

Anspruch auch in enzyklopädischer Richtung gelesen hat, dem das

Werk trotz seiner breiteren Seinsfülle nicht gerecht wurde, findet
in der Einleitung zum nächsten Werk, der kürzeren Erzählung Le

Temps du Mépris, einen ausdrücklichen Hinweis auf das, worauf es

Malraux ankommt. Dieser Hinweis gilt an sich nur für dies eine

Werk, enthüllt aber auch Tendenzen der anderen Werke. «Die Welt
eines Werkes wie des vorliegenden, die Welt der Tragödie, ist immer
die antike Welt: der Mensch, die Masse, die Elemente, die Frau, das

Schicksal. Sie beschränkt sich auf zwei Personen, den Helden und
seinen Sinn des Lebens; die persönlichen Antagonismen, die dem
Roman seine Komplexität erlauben, kommen darin nicht vor34.»

Es zeigt sich hier der Versuch, den «Sinn des Lebens» aus der
Hinfälligkeit eines individualistischen Erlebnisses in den Zusammenhang
eines sozial verpflichtenden Seins und Tuns zu stellen und ihm

32 S. 292 33 S. 179 31 S. 11

1 8 0



damit seine Fruchtbarkeit zu geben. Gegenüber dem Individualisten,
der «seine Differenz kultiviert», verteidigt Malraux den Menschen,
der seine Erfüllung in der Gemeinschaft findet. «In den Augen von
Kassner», so heißt es in der Einleitung, «wie von zahlreichen
kommunistischen Intellektuellen, gibt der Kommunismus dem Individuum
seine Fruchtbarkeit zurück35.» So erscheint der Kommunismus hier als
die von der Zeitgeschichte dargebotene Form der positivsten Aktivität.

Er schien in jenen Dreißigerjahren, in denen dieses Buch
erschien, am eindeutigsten das Hauptgebot des Tages, den Kampf gegen
den aufrüstenden Faschismus, zu erfüllen, war er doch unbeschwert

von den Hemmungen der bürgerlichen Gesellschaft, die einerseits im
Faschismus, ob sie wollte oder nicht, das Kind ihrer eigenen
Unterlassungssünden anerkennen mußte und anderseits in der Verteidigung
gegen ihn durch die Angst vor revolutionären Parteigängerschaften
gelähmt war.

Der Roman L'Espoir, dieser umfangreiche Bericht aus dem spanischen

Bürgerkrieg, ist im Jahre 1937 erschienen. Die Entscheidung
war damals noch nicht gefallen und dieser Titel also noch nicht von
bitterer Ironie verfärbt. Der spanische Bürgerkrieg, der für viele das

Signal zum Aufbruch und zum verpflichtenden Einsatz war, würde
sich nicht weniger zu einer heroisierend verklärenden Darstellung
eignen, als etwa der Einsatz der Philhellenen in der griechischen
Aufstandsbewegung des vergangenen Jahrhunderts, den die Schulbücher
feiern. Malraux, der mitgekämpft hat, verrät im Titel die Versuchung,

die Realität zum Mythus zu steigern, die verwirrende Fülle
der Motive, die in einem geschichtlichen Ereignis mitspielen, zur
eindeutigen Formel zu zwingen. Aber er hat dieser Versuchung
widerstanden. Deutlich zeichnet sich im Roman die Bemühung um die Vielfalt

der Perspektiven ab.
Malraux ist ein Aphoristiker des Romans. Seine Stärke sind nicht

Charaktere und auch nicht Schicksale, sondern immer wieder isolierte
Szenen, manchmal auch kurze Aperçus. Vorherrschend bleibt stets die
Präsenz eines denkenden und sich sorgenden Ich, das sich einem
unendlich fremden Schicksal und dem Abgrund der Zeit gegenübersieht.
Das Schicksal wird für ihn nie zu einem Element oder gar einer
Funktion des Charakters. Die Nichtexistenz dieser Harmonie ist für
ihn ein schmerzliches Axiom.

Neben der versöhnenden «männlichen Brüderlichkeit» der Menschen

gibt es, als ihr dialektisches Gegenstück, eine quälende «Tücke
des Objektes» als äußersten Ausdruck des Schicksals. In der «Voie

35 S. 13

1 8 1



Royale» bekräftigt sie sich im zufälligen Tod des Uebermenschen
Perken durch sein Straucheln über einen kleinen Bambussplitter; in
der «Condition Humaine» erscheint sie besonders beklemmend in der
Todesszene, wo die Zyankalitablette, die Katow den zwei jungen
Chinesen gibt, um ihnen den Verbrennungstod zu ersparen, zuerst
verlorengeht, womit die schöne Tat durch einen Zufall zunichte gemacht
zu werden droht. Im Spanienbuch erhält dies Motiv seinen stärksten
Ausdruck im Schicksal jenes Tramwagenschaffners, der von den
Faschisten füsiliert wird, weil sie den glänzenden Streifen, den der
Riemen seiner Ledertasche auf der Jacke hinterlassen hat, für die

Spur des Gewehrtragriemens — für sie das allgemeine Merkmal
derjenigen, die auf Seiten der Regierungstruppen gekämpft haben —
halten.

Besonders schmerzlich empfindet der Intellektuelle das Unzulängliche

der Politik. Einmal, weil er als ein Mann der Nuance zur Welt
der Aktion, die einer Schwarzweißmalerei zuneigt («manichäisch»
ist), in einem naturgemäßen Gegensatz stehen muß. Darum hat sich

Unanumo trotz seiner erklärten Feindschaft gegenüber Franco auch

von den Republikanern distanziert. Ein weiterer Gegensatz eröffnet
sich in der Diskussion zwischen dem Kunsthistoriker Alvear und dem

Flieger Scali. Alvear achtet das «Sein» höher als das «Tun»; er sieht
im Individuum, das sich selbst verwirklicht, einen höheren Wert als

in seinem Einsatz für die politische Aktion, in der nur ein kleiner
Teil des Menschen beteiligt ist. «Wenn jeder für sich selbst nur einen
Drittel der Kräfte aufwenden würde, die er heute für die Regierungsform

einsetzt, würde es möglich, in Spanien zu leben30.» Es wird hier
eine dem Bereich der Aktion entzogene Wirklichkeit aufgerufen, eine

Wirklichkeit, die verwandt ist mit der inneren Welt, die in der «Condition

Humaine» durch den japanischen Maler Kama dargelegt wird.
Scali verteidigt die Welt der Aktion, indem er durch einen Vergleich
mit den tiefsinnigen mittelalterlichen Predigten, zu denen auch
einfache Menschen in der Gemeinschaft der Kirche den inneren Zugang
fanden, zu beweisen sucht, daß die Gemeinschaft in der Aktion den
daran Beteiligten tiefere Seinsbereiche erschließt. «... die Menschen,
die gleichzeitig durch die Hoffnung und durch die Aktion vereint sind,
dringen, wie die durch die Liebe vereinten Menschen, in Bereiche, zu
welchen sie allein keinen Zugang hätten. Das Ganze dieses Geschwaders

ist edler als beinah alle, die es zusammensetzen37.»

Der Roman schließt mit der Darstellung des Erfolgs der Republikaner

in der Schlacht von Guadalajara, die nicht nur als ein Sieg über
den Feind, sondern auch als das Gelingen des Experimentes, die Par-

36 S. 321 37 S. 322

1 8 2



teien der Freiheit den Krieg als eine disziplinierte Aktion führen zu
lassen, gefeiert wird.

In den «Conquérants» und der «Voie Royale» hat Malraux den

verkrampften Griff seiner Helden nach einem unerreichbaren Ziel
durch die Ankündigung des Todes, der sich als der Herr des Menschenlebens

behauptete, gelöst. Auch sein Spanienbuch, das so viel weiter
und weltoffener ist, sucht nach einer solchen Bewegung. Manuel, der
zum hohen Offizier avancierte junge Kommunist, spielt sich in den
Stunden, da der Sieg gefeiert wird, auf einem Grammophon klassische

Musik vor. Er wird von ihr aus der Welt der Aktion, in der er
wie ein Schlafwandler befangen war, herausgerissen und an seine

Vergangenheit, die ganz anders, friedlich war, erinnert. Die Selbstgewißheit

schwindet.
Dieses Erwachen aus dem Bann des Kampfes zum Bewußtsein der

andern Möglichkeiten gilt nicht nur für ihn, sondern auch für die
anderen Männer. «Manuel vernahm zum erstenmal die Stimme dessen,

das ernster ist als das Blut der Menschen, beunruhigender als ihre
Gegenwart auf Erden — die unendliche Möglichkeit ihres Schicksals;
und er empfand in sich diese Gegenwart, vermischt mit dem Geräusch
der Bäche und dem Schritt der Gefangenen, andauernd und tief, wie
das Schlagen seines Herzens38.» So mündet die völlige Hingabe an die
Sache in ein schöpferisches Bewußtsein der Freiheit.

Von Malraux' Roman La Lutte avec l'Ange liegt vorläufig ein Band

vor mit dem Titel Les Noyers de l'Altenburg. Das biblische Gleichnis
vom Kampf mit dem Engel könnte über der gesamten Reihe von
Malraux' Werken stehen. Es ist ein Kampf um die Selbstverwirklichung,

wobei das Selbst nach dem Willen des Verfassers freilich nicht
den individualistisch genießerischen Beigeschmack des bürgerlichen
Zeitalters haben soll. Auch der politische Kampf ist eine Funktion
dieser Selbstverwirklichung.

Anfang und Schluß des Buches spielen in der Gegenwart: der
Anfang in der von den Deutschen als Sammelplatz für französische
Verwundete verwendeten Kathedrale von Chartres und in einem
Gefangenensammelplatz; der Schluß schildert eine nächtliche Fahrt im
Tank, den Einbruch in eine Tankfalle, die unverhoffte Befreiung
daraus und den im Lichte des Entrinnens aus Todesgefahr in besondere

Helle getauchten nächsten Morgen in einem Dorf.
Zwischen diesen beiden vom Verfasser als eigene Erlebnisse geschilderten

Teilen werden Abschnitte aus dem Leben von Vincent Berger,
dem Vater des Verfassers, geschildert. Zuerst sein Leben als politischer

38 S. 499

183



Agent Enver Paschas in Asien, dann seine Teilnahme an einer von
seinem Onkel Walter organisierten Diskussion von deutschen
Kulturhistorikern und Ethnographen in Altenburg und schließlich seine

Beteiligung an einem deutschen Gasangriff an der russischen Front des

ersten Weltkrieges.
Das Anliegen Malraux' ist, sein Menschsein in entscheidenden

Perspektiven zu erfassen. In der Unmittelbarkeit des Soldatentums und
in der Gestalt seines Vaters, der sowohl in seinen unmittelbaren
Erlebnissen, wie auch in den Diskussionen mit den Wissenschaftern wichtige

Voraussetzungen zum modernen Lebensgefühl offenbart.
Ein Ergebnis drängt sich sowohl aus den Erlebnissen Vincent Bergers

in Asien, wie auch aus der wissenschaftlichen Diskussion in Altenburg

auf: die Konfrontierung des Menschen mit dem Abgrund der
Geschichte.

Jenes einsame, isolierte Ich, das der eigentliche Held von Malraux'
Romanen ist, meldet sich hier. Als Urbilder dieses isolierten Ich, das

um seine Erlösung aus der Einsamkeit in der Welt ringt, werden drei
Romanhelden erwähnt: Defoes Robinson, Cervantes' Don Quijote,
Dostojewskijs Idiot. Der erste erlöst sich durch die Arbeit, der zweite
durch den Traum, der dritte durch die Eleiligkeit. Die drei Verfasser
waren alle große Einsame, Gefangene, was sich auch in ihrem äußeren
Schicksal spiegelt: der erste war zeitweise zum Pranger verurteilt,
der zweite Sklave, der dritte Zuchthäusler. So wie diese Schriftsteller
sich eine eigene Welt erschaffen haben, um existieren zu können, ist
die Kunst überhaupt ein Mittel, jenen Abgrund zwischen dem
Universum und dem Einzelnen zu überbrücken, die Welt zu «humanisieren».

184


	André Malraux [Fortsetzung und Schluss]

