
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 3

Artikel: Herman Melville

Autor: Lesser, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERMAN MELVILLE

VON DR. J. LESSER

Es ist erstaunlich, wie wenig bekannt Melville, einer der größten
amerikanischen Schriftsteller, in deutscher Sprachsphäre ist oder bis

vor kurzem war. Noch im Jahre 1932 registrierte ihn das Brockhauslexikon

mit einigen nichtssagenden Sätzen — doch ist es immerhin
interessant, dort zu lesen, daß drei Bücher Melvilles sehr bald nach
ihrem Erscheinen um die Mitte des vorigen Jahrhunderts ins Deutsche
übersetzt worden sind, eines von Gerstäcker; aber diese Ausgaben sind
offenbar verschollen, ebenso wie Melville selbst. Soweit ich sehe, gibt
es in deutscher Sprache nur eine einzige Dissertation über Melvilles
Stilmittel von Walter Weber1, einem Schweizer übrigens, die 1937
erschienen ist, und aus demselben Jahre eine Schrift über Melvilles
«Gedankengut», von K. H. Sundermann, die verschiedene Elemente
der von Melville erbauten Kunstwelt aussondert, aber diese Elemente
zu keinem anschaulichen Gesamtbild wieder zusammenzufügen weiß.
Nun aber, da Melvilles «Moby Dick» in deutscher Sprache vorliegt,
wird das Interesse an seinem Schöpfer auch in deutschen Landen rasch
wachsen. In Amerika und England ist Melvilles Ruhm schon seit

langem fest gegründet und immer noch im Wachsen begriffen. Die
neueste, kürzlich erschienene Erläuterung seines Lebenswerkes heißt:
Herman Melville. The Tragedy of Mind2; ihr Verfasser, William Ellery
Sedgwick, ein hochangesehener amerikanischer Literaturforscher, ist
bald nach Beendigung des Buches gestorben. Will man deutschen Lesern
eine erste Einführung in Melvilles Welt vermitteln, so folgt man wohl
am besten dieser eindringlichsten und sympathievollsten Analyse seiner

Hauptwerke. Ein paar biographische Angaben seien den drei älteren
Biographien von Weaver, Freeman und Mumford entnommen.

Herman Melville wurde am 1. August 1819 in Neuyork geboren.
Nach dem frühen Tode seines Vaters trat er 1834 in den Dienst der

Neuyorker Staatsbank; aber da dieser und ein ähnlicher Beruf ihn
nicht sonderlich freuten, ging er aus dem Elternhaus durch, nach

Liverpool, das er aber ebenso häßlich fand wie Neuyork, weshalb er
rasch wieder nach Amerika zurückkehrte. Von 1837 bis 1840 war er
Schullehrer; aber da auch dieser Beruf ihm nicht behagte, ging er zur
See und wurde ein Walfischfänger. Das war ein sehr hartes Leben, und
auch diesem entzog er sich durch die Flucht, als sein Schiff eine der
Inseln der Marquesasgruppe anlief. Er lebte dort vier Monate als

Gefangener der eingeborenen Südseeinsulaner, und was er dort und später
1 Walter Weber, Herman Melville, eine stilistische Untersuchung. 242 S. Philo-

graphischer Verlag, Basel 1937.
2 Harvard University Press, 1945.

1 60



auf einem anderen Walfischfängerschiff und auf einem amerikanischen
Kriegsschiff erlebte, das wurde der stoffliche Gehalt fast aller Bücher,
die er darnach schrieb. Mit fünfundzwanzig Jahren kehrte er nach
Amerika zurück, ein gereifter Mann, der sich nun ganz der Schrift-
stellerei widmete. «Meine Entwicklung», schreibt er an den Schriftsteller

Hawthorne, «fällt ganz in meine letzten Jahre. Von meinem
fünfundzwanzigsten Jahre rechne ich mein Leben.» «Typee» und
«Omoo» erzählen seine Erlebnisse in der Südsee in unmittelbarer
Form, während in «Mardi» (1849) die Welt der Südsee zu tiefsinnigen

Gleichnissen spezifisch Melvillescher Lebensphilosophie transfiguriert

erscheint. «Redburn» (1849) ist die Geschichte von Melvilles
erster Reise nach Liverpool, die Geschichte einer Desillusionierung;
«White Jacket» (1850) läßt seine Erlebnisse auf dem amerikanischen
Kriegsschiff zum Gleichnis der Welt überhaupt werden. Melville hatte
inzwischen geheiratet und war aufs Land übersiedelt, um zugleich ein
Farmer zu sein. In seinem Farmhaus, das er Arrowhead nannte,
begann er die Arbeit an seinem bedeutendsten Werk, «Moby Dick», das
Ende 1851 erst in England und dann in Amerika erschien. 1852 war
«Pierre» fertig, 1854 «Israel Potter». Immer noch aber hatte Melville
mit Geldsorgen zu kämpfen. Er bemühte sich um einen Konsular-
posten; aber was er erreichte, das war nur der Posten eines Inspector
of Customs, den er fast zwanzig Jahre bekleidete. Er lebte sehr

zurückgezogen, enttäuscht, aber nicht verbittert, und starb in Neuyork
am 28. September 1891. Kurz vor seinem Tode schrieb er die erschütternde

Erzählung von dem reinen Toren Billy Budd.
Es will uns scheinen, daß erst Sedgwicks Buch dem Lebenswerk und

der Persönlichkeit Melvilles wirklich gerecht wird, daß er erst Melville

in die richtige Perspektive rückt, indem er ihn als einen
passionierten Sucher nach Wahrheit begreift, der, von Zweifeln tief
heimgesucht, doch nicht im Zweifel steckenbleiben wollte, und, indem er
Melvilles Lebenswerk als die Entfaltung einer inneren Vision ansieht,
der Vision dessen, was das ist: lebendig zu sein.

«Typee» erzählt von Melvilles Aufenthalt bei den Südseeinsulanern.

Eine Welt von fast visionärer Lieblichkeit, Friedlichkeit und
Freude nimmt ihn auf, und sein Entzücken angesichts dieser
hochgewachsenen schönen Männer und der noch schöneren Frauen, deren

eine, die liebliche Fayaway, es ihm besonders angetan hat, wird zu
einem einzigen betörenden Hymnus von dichterischer Leuchtkraft.
«Ich will offen gestehen», schreibt er, «daß ich nach einigen Wochen
in diesem Tal eine höhere Meinung von der Natur des Menschen
hegte, als ich sie zuvor gehabt... Sie verkehren miteinander freundlicher

und sind menschlicher als viele, die Abhandlungen über Tugend
und Güte lesen und allabendlich das schöne Gebet wiederholen, das

il 1 6 1



zuerst von den Lippen des göttlichen und sanften Jesus kam.» —
«Mardi», sagt Sedgwick, ist «Typee» noch einmal, aber es ist ein
vergeistigtes Typee. Noch einmal nimmt uns die Welt der Südsee

auf, eine fiktive Inselwelt, die zum Symbol der Welt überhaupt wird.
Symbole sind die Hauptgestalten des Buches, und auch die einzelnen
Inseln des Archipels verkörpern verschiedene europäische Staaten oder
Institutionen, wie etwa die Insel Maramma den Katholizismus und
Serenia das frühe, dogmen- und kirchenlose Christentum, dem Mel-
villes ganze Liebe gilt. Taji (Melville), der mit der schönen Yillah
wie im Paradies gelebt und sie verloren hat und der sich aufmacht,
sie zu suchen, ist der stellvertretende Sucher nach der letzten Wahrheit,

wie wir ja auch das überall zusammenhängende Meer als Gleichnis

der Zeitlosigkeit, des Gewissens, des Gedankens zu begreifen
haben. Von der Typee-Welt der Unschuld und des unreflektierten
Lebens sieht der Mensch sich hinausgetrieben auf den ungeheuren
Ozean der Bewußtheit, des Intellekts. Yillah verkörpert die Wahrheit
auf verschiedenen Ebenen, die konventionelle, die satirische Aspekte
hat, und die tiefere, die absolute, die Wahrheit über Schöpfung und
Menschenbestimmung. Aber nicht nur Taji, auch der Philosoph Bab-
balanja ist Melville selbst, ein anderer Teil seines Selbst, seine
leidenschaftliche Denkglut. Der Roman, sagt Sedgwick, ist ein Zeugnis von
Melvilles Idealismus und Humanismus, «seiner prometheischen
Hingegebenheit an das Recht und die Würde der menschlichen Natur».
Er ist der erste von Melvilles Tragödien der heroischen und tragischen
Suche nach der Wahrheit, nicht ganz geglückt als Roman vielleicht,
allzu abstrakt stellenweise, aber voll großer Schönheiten.

Aber als das größte Werk Melvilles spricht Sedgwick «Moby Dick3»

an, und er spricht von ihm in Tönen höchsten Lobes und widmet ihm
eine ausführliche Analyse. Gebt euch keine vergebliche Mühe, sagt er
gleichsam, das Buch zu klassifizieren, es ist etwas Einmaliges. Ein
Roman? Das ist zu wenig gesagt. Es ist, zum Beispiel, auch «eine

Enzyklopädie des Walfischfanges und ein praktisches Handbuch für
Walfischfänger». Es ist ein äußerst realistisches Epos; aber sein
großartiger und oft atemraubender Realismus ist nur Vordergrund; im
Tiefsten ist «Moby Dick» ein Angriff auf die letzten Wahrheiten der
Schöpfung. Es ist ein labyrinthisches Buch. Sedgwick sucht uns sein

Wesen zu verdeutlichen, indem er es im Zusammenhang mit gewissen
großen Werken der Weltliteratur anschaut. Mit Shakespeare zumal,
der Melville stark beeinflußt hat. Es führen von «Moby Dick» zu
Hamlet, Lear, Macbeth, Othello und Timon nicht nur allerlei sprach-

3 Melvilles Hauptwerk «Moby Dick» ist in der meisterlichen Uebersetzung
von Fritz Güttinger in der Manesse-Bibliothek der Weltliteratur
erschienen (Manesse Verlag, Conzett & Huber, Zürich).

16 2



liehe Fäden, tragische Konflikte, Höhen und Tiefen der Empfindung,
beiden, Shakespeare wie Melville, ist eine geistig-künstlerische Haltung

gemeinsam: bei beiden finden wir einen soliden Vordergrund
von Menschen und Dingen, Charakteren und Handlungen; aber hier
wie dort beginnt der Boden der Wirklichkeitswelt plötzlich unter
unseren Füßen zu weichen, und wir werden erschreckend inne, daß
wir über einem Abgrund schweben. Aber während Shakespeare sich

damit begnügt, den mysteriösen Hintergrund des Lebens augenblicksweise

aufflammen zu lassen, ist Melville oft versucht und gedrängt,
die Wahrheit so umfassend und direkt wie möglich anzugehen. So

kommt in sein Werk etwas Apokalyptisches hinein, was Shakespeares
Realismus fern lag — was aber Dante sehr nahe lag, wie ja denn audi
Melville in sich eine Aehnlichkeit mit Dante fühlte, nicht nach der
Substanz seines Wesens, sondern in der Art der Entfaltung seiner

Vision, die eine kosmische Vision ist. Der Brennpunkt dieser Vision
ist bei Dante der taille Gottes in der Schöpfung, in «Moby Dick» das

Mysterium der Schöpfung, deren Hauptsymbol der schreckliche weiße
Wal ist. So möchte es wohl scheinen, daß Melville ein Gleichgewicht
zu halten bestrebt war zwischen Dante und Shakespeare. Unzweifelhaft,

man findet in «Moby Dick» eine danteske und eine shakespea-
rische Handlung: die shakespearische ist in Ahabs Konflikt mit den
Gewalten außer ihm und den darauffolgenden bitteren, zerquälenden
Selbstkonflikten beschlossen, die danteske in der Entwicklung Ish-
maels, sie ist «eines Menschen langsam sich vollendende Erkenntnis»,
mit dem Unterschied wiederum, daß Dante bei der göttlichen Liebe
und Glückseligkeit anlangt, Ishmael aber in ein zerrissenes Universum
schaut: nicht Liebe, sondern Zerstörung ist die Welt im Tiefsten.

Ahab, der weiße Wal, das Meer — die drei sind eins, das Tiefste
des Romans ist in ihnen verbunden. Ahab ist stellvertretend für den
Menschen schlechthin; er wird blasphemisch genannt; er wird
atheistisch genannt, aber einer, der es besser weiß, nennt ihn zugleich
«gottlos» und «gottgleich». Er ist der «fühlende, denkende, wollende,
religiöse Mensch, der sich zu seiner vollen Größe erhebt gegenüber
dem unendlichen Geheimnis der Schöpfung». Er verfolgt die Wahrheit,

zu der auch der Zweifel gehört, indem er alle traditionellen
Schlußfolgerungen, alle konventionellen Annahmen, alle Gesetze und
Glaubensformen hinter sich läßt, und wenn er verrückt ist (er ist es

zweifellos, unter anderem), so entspringt seine Verrücktheit, ähnlich
der Lears, aus einem Uebermaß von Menschlichkeit; sie ist der tiefste
Ausdruck seines Adels, ähnlich wie die Verrücktheit Don Quichottes.
Obwohl rundum der schreckliche Abgrund lauert (der Abgrund außer
ihm ist zugleich auch der Abgrund in ihm, der Abgrund seines eigenen
Geistes, die abgründige Wahrheit, daß es keine Wahrheit gibt) — er

163



strebt immer weiter und weiter; er muß alles Menschliche erforschen,
ein Opfer seiner eigenen Natur, ein Opfer der Tragödie des Geistes,

untergehend, ohne seinen Untergang anzuerkennen. Wir haben zu
verstehen, daß Ahab eine Projektion von Melvilles eigener Tragödie
ist, in der alles das lag, was Ahab zerstört. Ahabs Gegenspieler ist
Moby Dick, jenes «unendliche Geheimnis» der Schöpfung, «nicht ihr
Urheber, aber identisch mit der herausfordernden Objektivität und
Gleichgültigkeit gegen die Gesetze oder Gesetzlosigkeit des Universums,

für die Jesaias Gott die Vaterschaft zuschreibt: ,Ich schaffe das

Licht und schaffe die Finsternis, ich bringe Frieden und schaffe Uebel.
Ich, der Herr, tue all dies'.» Das Meer aber, eindringlichste,
großartigste Wirklichkeit, die es im Roman ist, ist zugleich das wundervollste

Symbol, das Melville geschaffen hat: Es ist das Element der
Wahrheit, des menschlichen Gewissens, der Größe und der unendlichen

Aspirationen des Menschen, ein gefährliches Element, dem sich extremen

Sinnes anheimzugeben leicht zur Einbuße des menschlichen
Gleichgewichtes führen kann. Merkwürdig zu denken, daß Nietzsche, der
den Namen Melvilles wahrscheinlich nie gehört hat, das Meer zu
demselben Symbol macht, dem er vielfältigen Ausdruck zu geben
weiß, den großartigsten in dem wundervollen Aphorismus «Im Horizont

des Unendlichen», der mit den Worten beginnt: «Wir haben das

Land verlassen und sind zu Schiff gegangen! Wir haben die Brücke
hinter uns — mehr noch, wir haben das Land hinter uns abgebrochen!»

Ein früherer Erläuterer des vieldeutigen Werkes, Mumford, hat
«Moby Dick» «eine der ersten großen Mythologien» genannt, «die in
der modernen Welt geschaffen wurden, geschaffen aus dem Stoff dieser

Welt, ihrem Wesen, ihrer Wissenschaft, ihrem welterforschenden
Wagemut, ihrer Konzentration von Kraft und Herrschaft über die
Natur — und nicht aus alten Symbolen, Prometheus, Endymion,
Orestes oder mittelalterlichen Volkslegenden gleich Dr. Faustus».
Sedgwick stimmt diesem hohen Lob voll zu, aber nicht derart, wie
es formuliert wird; diese findet er einigermaßen irreführend. Denn,
sagt er, als Symbolwerk spricht «Moby Dick» nicht die vordergründige

Wahrheit über den Menschen des 19. Jahrhunderts aus, sondern
die ewige Wahrheit über den Menschen. Gewiß geht die Mythologie
dieses Epos nicht die ausgetretenen Pfade so vieler anderer neuerer
Dichtungen. Nichts findet sich darin von archaistischer Poesie, von
dem, was Walt Whitman den «Feudalismus der Poesie» genannt hat.
Dennoch aber ist die Mythologie des «Moby Dick» die der
Jahrtausende des menschlichen Gewissens, wie es auch die Mythologie der
Tragödien Shakespeares, die Mythologie der Göttlichen Komödie ist.
Die Symbole Melvilles sind neu, Bilder und Wortgebung sind
neuartig und modern, aber der Sinn dieser Symbole ist so alt wie der

164



Mensch selbst. Ist Ahab nicht ein misanthropischer Prometheus? Ist er
nicht Faust gleich, dessen Seele rebelliert gegen die Fessel des eigenen
Vertrages mit dem verneinenden Teufel? (Er steht übrigens ganz wie
Faust zwischen einem guten und einem bösen Engel, Starbuck und
Fedallah, die um seine Seele kämpfen.) Und gleich Orestes ist er
gefangen in dem Konflikt zwischen den dunkelrächenden Eumeniden
der alten Generation und den lichten olympischen Göttern, die die

neue Weltordnung heraufgeführt haben.
Die letzte Wahrheit über «Moby Dick», meint Sedgwick, begreifen

wir erst in der Wahrheit über Ishmael, der trotz der Anziehung, die
Ahab auf ihn ausübt, doch seine intellektuelle und geistige Freiheit
wahrt und dem anderen ein geistiges Gleichgewicht hält. Ishmael sagt
einmal, was der weiße Wal für Ahab gewesen sei, das habe man ja
gesehen; er wolle nun auch sagen, was er für ihn selbst gewesen sei.

Und er erläutert, es sei die Weiße des Wals, die ihn mehr als alles

entsetzt habe — eine Erläuterung, die ihrerseits erst einer Erläuterung
bedarf. Sedgwick gibt sie: Die Weiße — ist es die Furcht der Seele

vor dem Tode, der Vernichtung? Ja, aber sie geht noch tiefer: es ist
die Furcht der Seele vor sich selbst. In ihrem eigenen Gewissen liegt
der Keim ihres Unterganges. Die Beschäftigung mit Wahrheit, mit
Idealität, mit dem Göttlichen erweist sich als Illusion, als unersprießlich,

unfruchtbar. Wenn die Seele nicht die freundlichen Gläser tragen
will, die ihr allerlei Farben vorgaukeln, findet sie sich schließlich im
Leeren, im Nichts, in ihrer eigenen Farblosigkeit.

Von den Büchern, die Melville nach «Moby Dick» geschrieben hat,
sieht Sedgwick «Pierre» und «Billy Budd» als die bedeutendsten an.
Die Analyse, die er beiden widmet, ist ausführlich und feinsinnig.
Auch in dem großen realistischen Roman «Pierre», der stark
autobiographisch ist, sieht er shakespearische Einflüsse und zeigt uns, daß
das Wesensbild Pierres mit dem Flamlets übereinstimmt, wie Melville
«Flamlet» auffaßte, nämlich als die Tragödie jugendlichen Idealismus,
der der Welt erliegt. Auch zu «Lear» führen gewisse Fäden hin, zu
jener tragischen Wahrheit Lears, daß wir den Göttern nicht mehr
sind als Fliegen bösen Buben: sie töten uns zum Spaß. Auch zwischen
Melvilles letztem Buch, «Billy Budd», der Geschichte eines reinen
Herzens, dessen einziges Verbrechen seine Reinheit ist, und
Shakespeares letzten Stücken, dem Wintermärchen, dem Sturm, weiß Sedgwick

eine Beziehung herzustellen, insofern als hier wie dort nach
inneren Abenteuern, Leiden, Zweifeln, Tragödien, das leidvolle
Mysterium des Lebens schließlich anerkannt, die Unschuld des Lebens
bejaht wird. So war Melville, der in seinem Hauptwerk den «Eccle-
siastes» das wahrste aller Bücher genannt hat, schließlich zu einer Art
Frieden gekommen. Denn er war im Grunde ein religiöser Mensch.

165


	Herman Melville

