
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 3

Artikel: Probleme höherer Bildung in Amerika

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROBLEME HÖHERER BILDUNG IN AMERIKA

VON ADOLF KELLER

Amerika ist das Land der Bewegung und der steten Wandlung.
Damit ist es auch, par excellence, das Land des Experiments. In seiner

Innenpolitik macht die Demokratie heute das Experiment, sich nicht
nur politisch, sondern auch auf wirtschaftlichem und sozialem Gebiet
durchzusetzen. Daneben aber laufen hundert kleinere Experimente in
Einzelgebieten nebeneinander her. Es erdbebnet sozusagen in einem

fort, so daß Altes still oder mit Geräusch zusammenstürzt, Neues
auftaucht, das vielleicht nach kurzer Zeit auch von noch Nèuerem oder
Besserem überholt wird. Das geht bis in die Verwaltungen hinein. Es

ist bekannt, wie schwer es ist, nach einigen Monaten in irgendeinem
Amt noch denselben Mann auf demselben Sessel zu finden. Der Staat
experimentiert auch mit seinen Beamten und Führern, das Land tut
dasselbe mit allen möglichen Organisationen. Amerika glaubt an das

Neue, das vielfach auch als das Bessere erscheint.

Auf dem Gebiet der höheren Bildung und damit der akademischen

Erziehung vollzieht sich heute ein ähnliches Experiment. Die bisherige
amerikanische Erziehung, ihre Grundlage und ihr Ziel werden heute

von der Universität aus in Frage gestellt oder wenigstens gründlich
untersucht. Man spricht geradezu von einer «akademischen Revolution».

Im Mittelpunkt der Diskussion steht der sogenannte Bericht der
UniversitätHarvard, der bereits als Buch erschienen ist unter dem Titel
«General Education in a free Society1». Hier wird von der ältesten
und angesehendsten Universität die Frage gestellt, ob die heutige
akademische Erziehung noch auf dem rechten Weg sei, ob sie ihren Sinn
erfülle und ob sie nicht abgewichen sei von dem historischen Ideal, das

die höhere amerikanische Bildung zur Zeit der Puritaner überhaupt
ins Leben rief. Die andern großen, alten Universitäten wie Yale und
Princeton haben ähnliche Untersuchungen angestellt und kommen
teilweise zu ähnlichen Antworten. An der Universität Chicago hat der
berühmte Chancellor Hutchins schon vor Jahren in einem aufsehen-

1 General Education in a free ociety; 1945.

1 50



erregenden Buche über «Höhere Bildung2» an den Grundpfeilern der
bisherigen akademischen Erziehung gerüttelt. Es handelt sich also nicht
nur um einzelne Vorstöße, sondern um langwierige Untersuchungen
und die Verarbeitung von weitreichenden Umfragen bei Universitäten
und Colleges. Sie stehen alle nach dem Kriege vor der Frage, ob die
Weltwandlung, die heute alles ergreift, auch in einer Revision der
Erziehungspolitik sichtbar werden müsse.

Die unmittelbare organisatorische Frage heißt dann: Soll in der
akademischen Erziehung die allgemeine Bildung stärker betont werden

oder die besondere Vorbereitung für den Beruf und damit die

Spezialisierung in besonderen Lehrfächern? Selbstverständlich sind
allerlei Kombinationen zwischen diesen beiden Zielen möglich. Der
heutige Zug geht aber deutlich dahin, die bisherige, alles überwuchernde

Spezialisierung, das bloße Research, zurückzudrängen und
die allgemeine Bildung stärker zu betonen. Damit müßte auch die freie
Wahl der Studienfächer zum Teil ersetzt werden durch ein
obligatorisches Studienprogramm, wenigstens im College.

Diese scheinbar schultechnischen Erwägungen gehen auf tiefere
Einsichten zurück. Die Frage war für weitschauende Erzieher schon lange
brennend, ob unter dem gegenwärtigen Erziehungssystem eine
amerikanische Kultur sich entwickeln könne, ob also in der heutigen wild
wuchernden Spezialisierung und Technisierung des Universitätsbetriebes

ein einheitliches geistiges Prinzip und eine universale Geistigkeit

noch wirksam seien. Nicht selten hört man, daß die bisherige
Spezialisierung einer ziellosen Forschung eigentlich einem kulturellen
Chaos zutreibe. Die Grundfrage nach dem Sinn der Universität ist
damit gestellt, also nach dem tragenden Prinzip der höheren Bildung
überhaupt, die Frage nach der Einheit der höheren Erziehung und
letzten Endes die Frage nach der Einheit der Wahrheit. Allerdings
neigt der amerikanische Geist nicht zu monistischen Lösungen. Der
Philosoph William James zum Beispiel hat geradezu eine pluralistische
Philosophie aufgestellt und bestreitet, daß das Universum als eine
Einheit aufgefaßt werden könne. Der Gestalter der heutigen Erziehung,

John Dewey, ist weniger an der Einheit, also der universitas
interessiert, als an der sozialen Wirkung der Erziehung. Die Universität

Princeton, die parallele Untersuchungen anstellte, sucht die
gestellte Frage ebenfalls nicht einheitlich zu beantworten, sondern den

Glauben an die Einheit der Erkenntnis zu verbinden mit der Tatsache

2 The Higher Learning in America; 1936. Siehe auch als Antwort John
Dewey, The authoritarian attempt to capture Education; 1945. Marc van
Dören, Liberal Education; 1943; J.B.Perry, R. L. Calboun u. a. The
meaning of the Humanities; 1938; A. S. Nash, University and the modern
world; 1944.

1 5



der Verschiedenheit menschlicher Wesen, ihrer Anlagen und ihrer
Bedürfnisse. Man sieht schon aus dieser Fragestellung, daß es sich hier
nicht nur um technische oder organisatorische Interessen handelt,
sondern eben um die philosophische Grundfrage der Bildung überhaupt,
um die Einsicht, daß wahre Bildung nicht nur unzählige, winzige
Wahrheiten und Wahrheitsfragmente zusammentragen dürfe. Die
moderne Universität dürfe weder einer Cafeteria gleichen, wo jeder
mit seinem Teller an der Küchenauslage vorbeigeht und sich nimmt,
was ihm gefällt, noch einer Füllstation, wo dem Motor wieder die
nötige Betriebsenergie zugeführt wird, noch einer Enzyklopädie, die
einen bloßen Materialismus des Wissens darstellen könnte. Diese
Vergleiche sind in der heutigen Kritik des Universitätsstudiums vielfach
angewendet worden. Man kann daher in der ganzen Frage ein
Erwachen des philosophischen Sinnes erblicken, der bisher in Amerika
nie besonders stark ausgebildet war. Denn der amerikanische Geist
suchte die Wahrheit ja weniger in einem Sein als in einerWirkung. Mit
der neuen Frage nach dem Sinn der Universität beginnt das
amerikanische Denken, sich überhaupt mit dem Sinn des Seins — man kann
sagen, mit dem Existentialismus — zu befassen, von wo aus
notwendigerweise eine Kritik des bisherigen Pragmatismus erfolgen muß.
Darauf haben führende Philosophen Amerikas, Professor Whitehead
und Santayana in Harvard, längst hingewiesen, die sich als Philosophen
ebensosehr gegen einen bloßen Pragmatismus wenden wie gegen die
auflösende Wirkung der Spezialisierung der Bildung, die leicht auf
eine «Trivialisierung» des Lernstoffes, das heißt auf die Aneignung
von an sich banalen Elementen des Wissens hinauskomme.

Diese Hinwendung des amerikanischen Denkens von der Organisation,

von der Technisierung der Bildung zum Menschen selbst,
also zur Humanität, seinem Sein, seinem Sinn und seiner Aufgabe,
ist heute in der Tat revolutionierend. Insofern das nationale Denken
in den Universitäten den stärksten Ausdruck findet, bedeutet dies,
daß die Universität es nicht nur dem einzelnen jungen Menschen überläßt,

seinen Kopf mit trivialen Einzelkenntnissen zu füllen, sondern
daß sie die Leitung der Erziehung bewußt wieder in die Hand nimmt.

Die allgemeine Diskussion ist allerdings gegenwärtig noch derart
in einem Frühstadium, daß verschiedene Programme vorläufig
nebeneinander herlaufen. Der Harvard-Plan greift vielleicht am tiefsten
in Grundfragen der akademischen Erziehung ein und wird zu einer
eigentlichen Kritik der amerikanischen Zivilisation überhaupt. An
diesem Bericht kann man daher im allgemeinen nicht nur besondere

Universitätsfragen studieren, sondern den Sinn und die Tragweite
des heutigen, neuesten amerikanischen Kulturexperiments. Dadurch
gewinnt dieser Bericht eine allgemeinere Bedeutung, nicht nur für die

152



amerikanischen Universitäten, sondern auch für die Auseinandersetzung

zwischen der europäischen und der amerikanischen Geistesart.
Diese Auseinandersetzung ist ja in vollem Gange. Sie braucht Zeit
und viel Geduld, weil man zum Teil erst die Grenzlinie auffinden
muß, an der entlang das Gespräch über diese Probleme läuft.
Vorläufig ausgedrückt, kann man für einen bestimmten Ort dieser
Auseinandersetzung heute schon sagen, daß es eine Auseinandersetzung
zwischen dem amerikanischen Pragmatismus und dem europäischen
Existentialismus ist. Der Pragmatismus, wie er vor allen Dingen die
amerikanische Geistesart beherrscht, stellt die Frage: Welche
Wirkungen müssen erreicht werden, auch in der Erziehung, und wie muß
diese Aufgabe praktisch getan werden? Jede existentielle Philosophie
dagegen fragt vielmehr nach dem Sein und seinem Sinn. Auf dem
Gebiet der Erziehung wird dieser Zwiespalt zur Doppelfrage: Welche
Elemente des Wissens befähigen den jungen Menschen, am raschesten
eine Wirkung auf das Leben der Gemeinschaft zu erreichen? Die
andere Frage würde dann lauten: Worin besteht das wertvolle Menschsein,

das wir höhere Bildung nennen?
Daß in der amerikanischen akademischen Welt diese Existenz- und

Sinnfrage heute überhaupt auftaucht, muß europäisches und
amerikanisches Denken sofort enger zusammenführen oder wenigstens auf
einen gemeinsamen Grund und Boden stellen, auf dem man sich

begegnen kann. Es ist wichtig, daß diese Philosophie des Seins und des

Sinnes nicht etwa nur als Import europäischer Philosophie eindringt,
sondern in einem neuen und spontanen Durchdenken der heutigen
kulturellen amerikanischen Situation besteht. Der europäische
Existentialismus sucht zwar, auch abgesehen davon, in der amerikanischen
Geisteswelt einzudringen. Man spricht heute auch in Amerika von
Sartre und Camus, und beide haben jüngst große Vortragsreisen in
Amerika durchgeführt. Daß dieser europäische Existentialismus in
verflachter Form in Amerika Boden zu gewinnen versucht, als
französischer Abklatsch des Denkens von Heidegger, Jaspers und Grise-
bach, ist bezeichnend für die heutige Kulturpolitik und Kulturpropaganda.

Den deutschen Existentialismus in seiner abgründigen Tiefe
kann heute vielleicht nur der Deutsche verstehen. Nur er weiß, was
es heißt, am Rande des Chaos zu stehen, in den Abgrund hinunter-
zustarren und dort das reine Nichts zu erblicken, die Fragwürdigkeit
des Seins, in das der Mensch «geworfen» ist. Wenn er ein Philosoph
ist, hält er diesen Blick aus, verzweifelt nicht und lebt trotzdem seine

Existenz als den fragwürdigen Sinn seines Lebens, und zwar in einer
heroischen Weise. Es ist die Aufforderung, die schon die Stoa kannte
und die Horaz also formulierte:

153



Si fractus illabatur orbis
impavidum ferient ruinae.

(Wenn eine Welt zusammenstürzt, so sollen ihre Trümmer einen
Unerschrockenen erschlagen.) In einen solchen Abgrund schaut heute
der Deutsche, aber nicht der Amerikaner, dem es auch fern liegt, sich

mit dem Nichts herumzuschlagen. Er wäre statt dessen bereit, zu
fragen: Was sollen wir denn tun? Wie soll dieser Abgrund aufgefüllt
werden und mit was? Und wie helfen wir dem Menschen, aus einem
Abgrund herauskriechen?

Die heutige amerikanische Erziehungsphilosophie, wie sie sich im
Harvard-Bericht ausdrückt, sucht dem Chaos dieses Erziehungsabgrundes,

der Sinnlosigkeit einer bloßen technischen Spezialisierung
dadurch zu begegnen, daß sie den «humanities», also den großen
klassischen Grundfragen der Kultur in der allgemeinen Bildung ebenso

wie in den sozialen Wissenschaften und in den Naturwissenschaften,
vor allem im College, wieder einen ersten Platz einzuräumen sucht.
Daß die klassische Kultur damit im amerikanischen Geist einen neuen
Advokaten gewinnt, ist erstaunlich und führt uns sofort näher
zusammen. Wir können uns in den letzten Fragen leichter verstehen,
wenn auch Amerika wieder nach dem Wesen und der Aufgabe des

Geistes fragt, wenn es auch in den sozialen Wissenschaften nicht nur
die Mittel sucht, um die Sozietät zu gestalten, sondern nach dem

grundsätzlichen Sinn und der Aufgabe der menschlichen Gesellschaft

fragt, wenn endlich auch in der Naturwissenschaft nicht nur über die

Gewinnung fragmentarischer Einzelerkenntnisse nachgedacht wird,
sondern über den Sinn der Natur überhaupt, den Platz des Menschen
in der Natur und den Zweck, den wir mit der Technik eigentlich
verfolgen. Mit dieser Frage, dem Sinn der Technik, ihrer Bedeutung für
die Kultur, beschäftigt sich das europäische Denken seit einiger Zeit
in Denkern wie Bacon, Hobbes, Leibniz und neuerdings Scheler,
Häberlin, Muckermann, Schmalenbach, Bauhofer, Brinkmann und
anderen, während amerikanisches Denken sich erst in jüngster Zeit damit
befaßt, ohne schon zu einer metaphysischen Fragestellung oder
Sinngebung vorzudringen, abgesehen von Hutchins, der ausdrücklich eine

metaphysische Grundlegung der höheren Bildung verlangt, da die

Religion dies nicht mehr leisten könne.
Der Harvard-Bericht behandelt diese grundsätzlichen Fragen

allerdings in einer etwas amerikanischen Weise. Dieser Plan, der der
humanistischen Bildung mehr Platz im akademischen Leben erringen
will, glaubt, dies am besten dadurch erreichen zu können, daß die
großen Texte der Weltliteratur dem jungen Menschen im College
nahegebracht werden. Das St. John's College gibt vor allem «hundred

great books» an, in die der Akademiker eingeführt werden soll.

154



Dazu gehören Homer und die griechischen Tragödiendichter, Plato,
Virgil, von den neueren Shakespeare, Milton, Tolstoj und andere.

In der «social science» will dieser Plan sich in ähnlicher Weise
mit den Grundlagen des «Western thought and institutions» befassen,
also mit großen, grundlegenden historischen Ansichten über die
Entwicklung der menschlichen Gesellschaft, mit Leitgedanken, wie sie

Thomas von Aquino, Machiavelli, Luther, Baudin, Locke, Montesquieu,

Rousseau, Adam Smith, Bentham, Mill usw. vorgetragen
haben. In der Naturwissenschaft müßte eine Naturphilosophie eine
ähnliche Grundlegung besorgen.

Ein solches Standardprogramm wird auch von der Universität Yale
vorgelegt, das zwischen den beiden Gesichtspunkten der Humanisierung

und der technischen Spezialisierung vermitteln will und also
eine Synthese sucht, so wie das auch Princeton im Auge hat.

Eine kritische Durchdringung dieser neuen Philosophie der
akademischen Erziehung, von Europa her angestellt, würde zunächst diesen

Versuch, der humanistischen und klassischen Bildung wieder einen
Platz zu erobern, lebhaft begrüßen.

Daneben aber würde europäisches Denken wohl kaum den Glauben
aufbringen, daß diese Humanisierung der höheren Erziehung vor
allem erreicht werden könne durch Aufstellung von Vorschriften über
die Lektüre einer bestimmten Zahl von klassischen Büchern. Eine
Wiederbelebung der klassischen Kultur und der philosophischen
Durchdringung aller Wissengebiete müßte von unserem Standpunkt
aus viel mehr von unten aufbauen und die Humanisierung eher
funktionell als materiell verstehen. Die hundert besten Bücher dürften
nicht einfach als Buch-Arsenal verwendet werden, sondern es müßte
gesucht werden, wie der junge Geist nicht nur in die Materie der
Leitgedanken eingeführt würde, sondern in die Art, sie durchzudenken
und organisch anzueignen. Auch bei einer solchen Neufüllung des jungen

Geistes mit klassischer Literatur, mit den Leitgedanken von hundert

großen Denkern würden wir noch nicht glauben, einen gewissen
Materialismus des Wissens und eine gewisse Säkularisierung und
wissenschaftliche Technisierung der Kultur vermeiden zu können. Auch
eine bloß äußere Einführung der Philosophie in das Studienprogramm
der Universität, eine Verpflichtung der Studenten auf solche Kurse
würde noch nicht notwendigerweise jene Geisteshaltung und jene
geistige Funktion an sich bilden, und zu innerem Wachstum anregen,
wie wir sie von höchster geistiger Kultur erwarten.

Trotzdem würde schon diese Hinwendung zu den klassischen Grundlagen

unserer Kultur eine geistige Bekehrung bedeuten. Der Amerikaner

hat einen unbegrenzten Glauben an Wert und Macht der
Erziehung und denkt hier eigentlich immer noch sokratisch, das heißt, er

l 5 5



glaubt, daß das Wissen um das Gute auch zum Tun des Guten führen
würde. Die europäische Erziehungsphilosophie kann nach den

Erfahrungen der letzten Jahrzehnte diesen Optimismus nicht mehr aufbringen.

Aber vielleicht hat tatsächlich die Alte Welt, die heute verzweifelt,

eine Einflößung von solchem Optimismus nötig. Wenn Amerika
heute eine tiefere Begründung der Erziehung und der höheren Bildung
überhaupt sucht, und zwar in dieser Richtung, wird es auch in seinen

Wiederaufbau-Bemühungen in Europa notwendigerweise auf neue
Wege gelenkt werden. Es wird daher rasch einsehen, daß es sich nicht
nur um politische Reorganisation, um wirtschaftlichen Wiederaufbau
handelt, sondern daß das europäische und das deutsche Problem auch

von der Kultur her, und gerade von solchen tiefsten Fragen her angefaßt

werden muß. Die Vernachlässigung dieser Gesichtspunkte hat sich
schon bisher psychologisch und auch politisch gerächt.

Gerade hier wird die kulturelle Brückenfunktion der Schweix in
einem neuen Licht sichtbar. Denn wir sind Teil und Träger alter
europäischer Kultur; wir verstehen gleichzeitig den Sinn und die
Möglichkeiten der Demokratie und sind offen für ihre weitere Entwicklung
im Westen. Nachdem das politische und militärische Amerika heute
vielleicht erfahren hat, daß weder der Soldat noch der Verwaltungsbeamte

in Europa im tieferen Sinne aufbauen kann, sieht eine
amerikanische Elite, wie sie in diesem Bericht sich ausspricht, vielleicht ein,
daß für dieses Bauen Mittler nötig sind, und entdeckt vielleicht
nachträglich die kulturelle Brückenfunktion der Schweiz, die bisher meist
übersehen wurde.

Die kulturelle Schweiz ist in stärkstem Maße offen für die
Probleme, die heute die amerikanischen Universitäten bewegen. Denn
auch wir haben für die Universität ein Nachkriegsproblem. Die Er-
ziehungsphilosophen und Denker, die die Nachkriegsaufgaben der
Universität durchdenken, wie das Hutchins, Dean Buck, Miller, Flex-
ner, Shedd, Fine, Elliott, Heindel und viele andere tun, ermöglichen
uns gerade auf geistigem Gebiet ein Mitdenken und eine Beteiligung,
die nicht nur theoretischer Natur sind, sondern zu praktischem
Ausgleich führen. Denn ein Hauptproblem des akademischen Lebens in
Amerika ist heute auch, den nötigen Abfluß amerikanischer Studenten
nach dem Ausland und den Zufluß von fremden Studenten nach Amerika

zu regeln. Die schweizerischen Kulturkreise, nicht nur in den

Universitäten, sondern auch an den schweizerischen Instituten für
internationale Forschung schauen mit stärkster Beteiligung auf die

Erfahrungen, die die amerikanische Erziehungsphilosophie während
des Krieges mit der Jugend gemacht hat, und auf die neuen
Programme, die sie aufstellt, auch wenn es sich keinesfalls um ein bloßes
äußeres Uebernehmen von Erfahrungen handeln könnte.

156



Das amerikanische Denken war bisher eher pragmatisch und nicht
historisch orientiert, in einem solchen Maße, daß Hillis Miller sagen
kann, daß eine «appalling ignorance of the facts about this nation's
past», eine erstaunliche Unwissenheit hinsichtlich der eigenen
Geschichte in der amerikanischen Jugend bestehe. Das europäische Denken

war vielleicht zu stark historisch betont. In der Nähe, in die die
einzelnen Nationen heute gerückt sind, wird sich da von selber ein
Ausgleich zwischen diesen Denkweisen finden müssen. Wieder einmal
hat Amerika seine «Grenze» hinausgerückt. Sie liegt heute in Asien und
Europa, und an diesen Grenzen wachsen neue Probleme, in unserem
Fall das Problem, worin der Wert und der Sinn einer höheren
internationalen Erziehung bestehen und wie sie ein Bollwerk werden kann
für den Schutz der menschlichen Würde und kultureller Werte oder
ein Weg zur Quelle neuer menschlicher Wahrheit. Europa fürchtet sich

vor der Uebertechnisierung in der amerikanischen Kultur wie vor
einer mechanischen und zwangsmäßigen Kollektivierung. Es ist daher
beglückt, wenn Amerika nicht nur in der Universität, sondern auch in
der neuen Kultur-Sektion des Staatsdepartementes die allgemeinen
kulturellen Werte schützen und fördern will, oder wenn Raymond
Fosdick, der Präsident des General Educational Board und Präsident
der Rockefeller-Stiftung, in Amerika selbst vor zu viel technischer

Schulung warnt und die Notwendigkeit einer liberalen und humanistischen

Erziehung neu betont.
Zu diesen akademischen Lebensfragen gehört auch die Demokratisierung

der Bildung, worauf vor allem Benjamin Fine, Educational
Editor der New York Times, hinweist. Die Frage heißt hier geradezu,
ob Amerika eine demokratische oder aristokratische Eziehung wolle,
eine Erziehung für alle oder für wenige. Auch diese Frage soll vom
Begriff der Demokratie her entschieden werden.

Die bisherige amerikanische Erziehung war inspiriert von dem

pragmatischen Geist von John Dewey, der sich übrigens kräftig wehrt
gegenüber dem Versuch, die höhere Erziehung auf Bücher und auf alte
Philosophie zu gründen3. Heute besteht weithin das Gefühl, daß die
amerikanischen Colleges und Universitäten «on the threshold of a

new era» seien, also auf der Schwelle eines neuen Zeitalters, in dem

zwar die demokratische Erziehung vertieft und erweitert wird, wie es

audi Dewey will, wobei aber der Sinn der Demokratie selber vertieft
und gehoben werden muß. Diese Wandlung des amerikanischen Denkens

äußert sich heute vielleicht am stärksten eben in dieser akademischen

Unruhe und in diesem Tasten nach neuen Zielen. Sie ist so stark,
daß Fine geradezu sagt: «The American education faces the greatest

3 John Dewey al., The authoritarian attempt, siehe oben.

1 5 7



boom in its 300 years' history». Wir hoffen, daß das nicht nur einen
boom, einen bombenmäßigen Erfolg, sondern einen wichtigen
Aufschwung bedeute, durch den gemeinsame Kulturwerte hüben und drüben

wie von einer großen Welle wieder emporgetragen werden.
Vorläufig äußert sich dieser boom vor allen Dingen in einem

ungeheuren Zudrang der Jugçnd zu höherer Bildung, sei es, daß diese
durch das College abgeschlossen werde oder ihre Vollendung an einer
Universität finde, die dann notwendigerweise zu eigentlichem
Berufsstudium oder zu höherem Research führt. Die Zahlen, um die es sich

dabei handelt, sind phantastisch. Alle Universitäten melden, daß eine
wahre Raumnot entstehe. Während der letzten Kulturmission hatte
der Verfasser, wie schon auf früheren Reisen, wieder Gelegenheit, das
akademische Leben an etwa zwölf Universitäten zwischen dem
Atlantischen und dem Pazifischen Ozean zu beobachten. Ueberall schnellen
die Zahlen der Studenten beängstigend hinauf. Nicht nur die großen,
berühmten, alten Universitäten wie Harvard, Yale und Princeton,
sondern auch die neueren wie Columbia, Pittsburgh, Chicago,
St. Louis und die neuesten in Kalifornien, Berkeley, Stamford, Los
Angeles, wissen nicht mehr wohin mit den Studenten. Berkeley zum
Beispiel wächst zu einer Weltuniversität hinauf, die jetzt schon gegen
12 000 «Studenten» hat in einer Reihe von affiliierten Institutionen,
rechnet aber mit 25 000 in den nächsten Jahren. Man kann sich

geradezu fragen, ob zur Universität nicht ein numerus clausus gehört,
wenn sie nicht zu einer Bildungsfabrik werden soll. Das sind
Probleme, die nicht nur an den amerikanischen Universitäten empfunden
werden, sondern bald auch an den europäischen. Wo der Mensch als

Kulturwesen im Mittelpunkt der Erziehung steht, wirkt die Masse

beängstigend, auch wenn es akademische Masse ist. Auch die
Demokratisierung der höheren Bildung hat ihre Grenzen und wird doch
sehr abhängen von den psychologischen Gegebenheiten, auf denen
allein die Kultur sich aufbauen kann. Hier wird die Verbindung
zwischen Politik und Erziehung sichtbar.

Eines ist sicher. Daß nämlich der Wiederaufbau der Welt, wenn er
überhaupt möglich ist, nicht von der Politik und vielleicht nicht einmal

so sehr von der Wirtschaft her gesehen, als von einem sozialen
und erzieherischen Denken her gesteuert werden muß. Damit muß
notwendigerweise —- und das wäre eine wahre Bekehrung — der
Mensch und die Gemeinschaft wieder in den Mittelpunkt aller
politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Bestrebungen treten.

Die Universität wäre wohl kaum an diese Fragen herangegangen,
wenn sie nicht durch eine wachsende Unruhe und ein geistiges Vakuum
in der Studentenwelt dazu gedrängt worden wäre. Dies ist nicht erst
eine Kriegs- oder Nachkriegserscheinung. Der berühmte Psychologe,

l 5 8



Professor George H. Coe an der Columbia Universität, hat schon

lange vorher in einem Buch «What Ails Our Youth?» die Frage
gestellt: Was plagt unsere Jugend? Die frühere Begeisterung der
akademischen Jugend darf nicht darüber hinwegtäuschen, daß das bloße
Brotstudium eine weitgehende Spezialisierung der akademisdien
Bildung, daß der äußere Lehr- und Lernbetrieb einen Zustand in der
Studentenseele einer Generation erzeugt hat, der tiefere geistige Bedürfnisse

und ein höheres Kulturverlangen nicht mehr befriedigt. Vieles ist
dafür verantwortlich. Einmal die Verflochtenheit von wissenschaftlichen

und Geldinteressen, die Upton Sinclair in der Satire «Goose

Steps» behandelt hat. Dann die tiefreichende Säkularisierung der
hohen Bildung überhaupt, die ein Weltphänomen ist, die Entleerung der
bisherigen Kultur von transzendenten Werten, die Technisierung der
Kultur, die die Seele kalt läßt.

Dann kam der Krieg und jetzt die Heimkehr. Es ist heute ein ernstliches

Studium in den Kirchen, in den staatlichen Departementen und
an der Universität, um tatsachenmäßig und psychologisch festzustellen,
was der Krieg der akademischen Jugend antat. Mit welchem
moralischem, religiösem und kulturellem Erbe sie in den Krieg hineinging
und mit welchen mageren Resten von diesem Erbe sie wieder herauskam,

um sich, aufs neue enttäuscht, auf die Schulbänke zu setzen
Amerika ist in einer besonderen Lage, um das zu sehen. Die

Vorsehung scheint ihm einzigartige Gelegenheiten anzubieten, um eine

neue Ordnung in der Welt herbeizuführen. Gott gebe, daß alle diese

Möglichkeiten, dieser Kairos, gesehen und ergriffen werden! Eine
welthistorische Möglichkeit nicht zu erfassen, wäre die eigentliche Tragik
in der Weltgeschichte. Die erste dieser Möglichkeiten ist die politische,
die sich heute auf europäischem Boden rasch verflüchtigt.

Die zweite Möglichkeit, eine tiefe Wandlung herbeizuführen, ist die

sozialwirtschaftliche, und die dritte die kulturelle. Wenn die Kultur
als Problem und nicht als Fabrikat gesehen wird, als die Frage nämlich,

woher der Mensch in einer teils zerstörten, teils vergewaltigten,
teils technisierten und veräußerlichten Welt wieder den Mut
hernimmt, für höhere geistige Werte zu leben und dabei höhere Bildung
nicht als Gegebenes oder Fertiges, sondern immer wieder als Werdendes,

als Gabe und Aufgabe zu behandeln. Daß Amerika dieses

Problem wenigstens in einer Elite sieht, verrät die Unruhe in der
Universität oder bei Dichtern wie bei Thornton Wilder in seinem Drama
«On the Skin of our Teeth», wo er bei allen Weltuntergängen immer
wieder lehrt, mit bleibenden geistigen Werten unverzagt eine neue
Welt wieder zu beginnen.

15 9


	Probleme höherer Bildung in Amerika

