
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 2

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

DER DEUTSCHE LIBERALISMUS

Der Zusammenbruch Deutschlands, der in der Geschichte der Staatskatastrophen
fast ohne Beispiel ist, zwingt uns zu einer unerbittlichen und an die letzten
Wurzeln gehenden Prüfung aller Kräfte, deren Wirkung oder deren Versagen
Glieder in der verhängnisvollen Ursachenkette sein mögen. Dabei taucht auch die
Frage auf, wie es denn eigentlich mit derjenigen geistigen Tradition in Deutschland
beschaffen ist, die in besonderem Maße berufen gewesen wäre, das deutsche Volk
vor den kollektivistisch-totalitären Ideologien und Experimenten zu bewahren.
Es ist dies die liberale Tradition im weitesten Sinne. Ist es wahr, daß der Boden
Deutschlands sich für die Saat des Liberalismus als besonders unfruchtbar erwiesen
hat und daß, was man hier Liberalismus genannt hat, diesen Namen eigentlich zu
Unrecht trägt? Oder hat Deutschland auf diesem Gebiete Beiträge geleistet, die

nur deshalb nicht genügend gewürdigt worden sind, weil man sie verkannt oder

vergessen hat oder weil man an sie fremde Maßstäbe anlegte? Oder steht es
vielleicht so, daß in der so überaus kritisch zu beurteilenden politischen Entwicklung
Deutschlands unter Bismarck und Wilhelm II. eine Zersetzung des deutschen
Liberalismus eingetreten ist, die zusammen mit der zunehmenden Abneigung der
Welt gegen dieses großpreußische Reich zu ungerechter Nichtachtung der früheren
Leistungen des deutschen Liberalismus geführt hat?

Das sind die Fragen, mit denen wir an das schöne Buch herantreten, das ein
ausgezeichneter italienischer Kenner, Dr. Federico Federici, vor kurzem unter dem Titel
«Der deutsdie Liberalismus. Die Entwicklung einer politischen Idee von Immanuel
Kant bis Thomas Mann» (Artemis-Verlag, Zürich) veröffentlicht hat. Weil es uns die
Antwort auf die gestellten Fragen wesentlich erleichtert, haben wir allen Anlaß,
dieses Buch dankbar willkommen zu heißen und dem Verfasser das Zeugnis
auszustellen, daß er seine Aufgabe mit großem Geschick und Verständnis gelöst hat.
Es besteht aus zwei Teilen, einer Anthologie von Stimmen des deutschen Liberalismus

von Kant bis zur Gegenwart und einem Kommentar, der sich aus einer
Einführung und aus Vorbemerkungen zu den ausgewählten Lesestücken zusammensetzt.

Sowohl aus der Auswahl wie aus dem Kommentar spridit die Kompetenz
eines Autors, der eine aus den besten Traditionen der politisdien Philosophie
Italiens schöpfende Schulung des Denkens mit der Kenntnis der deutschen
Geschichte und Literatur zu einer seltenen Kombination vereinigt. Da es eher seine
Absidit war, uns einen locker gebundenen bunten Strauß zu bieten, als die, uns
ein abgeschlossenes Kompendium in die Hand zu geben, so wäre es ungerecht,
ihn auf Lücken oder unbeantwortete Fragen aufmerksam zu machen. Was
verstehen wir unter Liberalismus im allgemeinen, was unter deutschem Liberalismus

125



im besonderen? Bin ich selbst eigentlich ein Liberaler, sogar ein «Vertreter des

eindeutigsten Liberalismus», wie Federici mich einführt? Ganz gewiß, wenn man
darunter jene Antithese des Totalitarismus versteht, die man auch als Personalismus

oder neuerdings mit Hayek als «true individualism1» bezeichnen kann; ganz
gewiß nicht, wenn man darunter einen rationalistischen oder «kulturkämpferischen»
Liberalismus versteht, und ebensowenig, wenn man dabei an einen ökonomischen
Progressismus denkt. Aber wir müssen begreifen, daß Federici diese und viele
andere Fragen offenlassen mußte, und wir haben um so weniger Anlaß, ihm das

zu verübeln, als er uns durch sein Buch eine so bequeme Möglichkeit gibt, den
deutschen Liberalismus in seiner ganzen Mannigfaltigkeit kennenzulernen, und uns
durch seinen Kommentar, durch seine bio-bibliographischen Angaben und durch
ein sorgfältiges Literaturverzeichnis die eigene Weiterarbeit sehr erleichtert.

Jeder Versuch, die ausgewählten Lesestücke aufs neue im einzelnen zu
kommentieren, verbietet sich an dieser Stelle von selbst. Wir können es uns jedoch
nicht versagen, mit einem kurzen Worte auf die Stelle hinzuweisen, die aus einer
1861 erschienenen Abhandlung von Heinrich von Treitschke über «Die Freiheit»
abgedruckt wird. Die meisten Leser, die mit Recht gewohnt sind, in Treitschke
in erster Linie einen der verhängnisvollsten Vertreter des antisemitisch-großpreußischen

Nationalismus zu sehen, werden erstaunt sein, hier von demselben
Manne Formulierungen eines echten und an Burke geschulten Liberalismus und
Föderalismus zu finden, die zu den besten der Literatur des Liberalismus gehören.
Wenn wir daran denken, was dann unter den rauschenden Fahnen des Bismarckreiches

aus diesem Manne wurde, so tritt uns noch einmal in voller Wucht und
Tragik das Verhängnis der jüngsten deutschen Geschichte entgegen.

WILHELM RÖPKE

STIMMEN EINER NEUEN ZEIT?

Zu dem Buche «De Profundis» von Hermann Ulimann'4

Die Versuche, sich über das Geschehen der letzten Jahre Rechenschaft abzulegen,
werden immer zahlreicher; sehr viel Kluges, fast Allzukluges wird geschrieben,
während anderseits schon wieder unverantwortliche Hetze, Schlagworte und
Begriffsverdrehung ein Gewirr von Hindernissen vor dieser so notwendigen
Selbstbesinnung auftürmen. Ueber Vergeltungsdrang, Pharisäertum, Rechthaberei und
kunstvoll-geistreichen Formulierungen werden die Menschen vergessen, die im
Zusammenbruch jeder äußeren Ordnung noch gegen die Zerstörung der eigenen
Seelen ankämpfen mußten. Wie auf einem Jahrmarkt werden alte und neue
Systeme, Methoden und Verfassungen als Allheilmittel ausgeplärrt, damit nur
das eigene Gewissen und die entscheidende Frage überschrieen werde, die in diesem
Buch gestellt wird: «Wie ist jener Menschentypus zu überwinden, der jede
Ordnung zerstört, weil er selbst zerstört ist?» Schon wieder sind die Millionen
Leidtragender aller Länder fast vergessen, die Verstümmelten, jene um Leben und Tod

1 F. A. Hayek, Individualism : True and False, Dublin 1946.
2 Erschienen im Verlag der Arche, Zürich 1946

126



gleicherweise Betrogenen, die Trauernden und Zurückgelassenen, welche sich quälend

nach dem Sinn der gebrachten Opfer fragen müssen und vergebens einen
Halt suchen.

Aus dem kleinen Buch «De Profundis» klingt nun die Sprache eines gebeugten,
gefangenen Menschen, der aus den Tiefen des Leids die Kraft nimmt, die Trauer
um einen Gefallenen zu überwinden, und der versucht, in einer Folge ergreifender
Briefe dem um seinen Lebensinhalt beraubten Vater Trost und Kraft zu spenden,
dem Leben einen neuen Sinn zu geben.

Auch dem Briefschreiber blieb nicht das «gehetzte Nachsinnen nach den Wegen
der Vergangenheit» noch der Ekel vor den Phrasen der Massenlügen erspart, mit
denen «der Massentod heroisiert, das Heroische banalisiert und dem letzten
und schwersten Abschied ein frivoles Keep Smiling aufgezwungen werden soll».
Auch er muß sich angesichts der organisierten und technisch vollkommenen Frevel
fragen: «Dafür sollen unsere Söhne gestorben sein, vertrauend einer besseren

Zukunft zugewandt wie Pflanzen dem Licht? Für dieses glaubenslose Geschlecht,
für diese entweihten, ihre Vergangenheit verhöhnenden Vaterländer? Dafür sollen
die Eltern, Einsame in dieser Höllenzeit, gelitten haben?» Der so Fragende muß
wohl erst Schmerz und Bitterkeit ganz durchmessen haben, bevor er den Schritt
darüber hinaus tun konnte: «Und aus der Tiefe der Verzweiflung steigt die uralte
Frage: Wo ist Gott? Seid ihr darum gestorben, ihr jungen Soldaten, daß diese

Frage der Fragen endlich wieder ertöne? Dann wäret ihr noch in eurem Sterben
Wohltäter an uns geworden.»

Diese Frage zwingt den Verfasser, den Blick vom persönlichen Leid auf das

Ganze zu lenken, den tiefsten Grund der Katastrophe und unsere persönliche
Schuld in derselben zu erspüren. Bewußt verzichtet er deshalb auf alle Formeln
und Reformvorschläge, die nur eine bessere Organisation ersinnen wollen, anstatt
bei der Erneuerung der zerstörten Seelen anzusetzen.

Ullmann sieht den Beginn unserer Krankheit dort, wo nach den großen
Konfessionskriegen die Ermüdung des Glaubens einsetzte und der Siegeszug des Denkens

die Ehrfurcht der gläubigen Menschen aller Religionen vor den Grenzen
zerstörte, jener Grenzen, wo der Intellekt an einen fremden, stärkeren Willen
stößt. An Stelle des verblassenden Gottesbildes traten «Ersatzreligionen»:
Vernunft, Wissenschaft, Anbetung des Individuums, und als Schlimmstes «der kollektive

Egoismus der in ihrem Eigenleben an keine sittlichen Grenzen gebundenen
Nation». «Allen Ersatzreligionen aber ist gemeinsam, daß sie Gegenreligionen
erzeugen, die ebenfalls Ersatz sind»; den Menschen wurde nur so lange eine
Geborgenheit in ihnen vorgespiegelt, als die Reserven noch nicht erschöpft waren,
«die aus dem Vorrat an Sittlichkeit und Gemeinschaftsverantwortung stammten,
den die Arbeit der Vorväter im christlichen Abendland geschaffen hatte». Mit
dieser Grundkrankheit des Jahrhunderts, der Flucht vor Gott in den Gottesersatz,

konnte der immer wieder kunstvoll geflickte Bau unserer hochgespannten
Kultur nur so lange bestehen, bis solche kamen, die zwar nicht stark, aber

hemmungslos genug waren, ihn in einen rauchenden Trümmerhaufen zu
verwandeln.

Damit verfließt unsere persönliche Schuld mit derjenigen der vorangegangenen
Geschlechter; ohne jenen Blick auf das Ganze, müßte sie uns, einmal in ihrer
ganzen Schwere erfaßt, erdrücken. Unsere Schuld und Sünde besteht weniger im
«Uebertreten von Geboten aus Trotz, Hybris, Ueppigkeit, Uebermaß der Triebe.
Der Mensch dieses Zeitalters wird eher aufhorchen, wenn man ihm von
Unterlassungen, Unzulänglichkeiten, Trägheit des Herzens und Nachgiebigkeit gegen
zerstörende Einflüsse, von der Schuld des Nichttuns spricht.» Auch unsere
persönliche Glaubensunfähigkeit, die wir hinter der intellektuellen Entschuldigung

127



verstecken, daß uns das Denken am Glauben verhindere, ist nur ein «Nichtkönnen
aus Unkraft, aus Mangel an Kraft zu einer Entscheidung».

Und diese Entscheidung tritt an uns beim «Erlebnis der äußersten Grenzen des

Menschen, und zwar nicht im Denken, sondern im Ganzen der Existenz. Es gibt
viele Möglichkeiten, diese Grenzen zu erfahren. Aber keine radikalere als die
Nähe des Todes. An den eigenen Tod weigert man sich immer zu glauben. Aber
unentrinnbar nahe ist der Tod der nächsten Menschen. Das Ueberleben eines
heißer als das eigene Ich geliebten Menschen führt unmittelbar dahin, wo das

Nichts ist — oder Gott. Und du allein entscheidest, ob du den Anruf hören willst
oder ihn untergehen läßt im Brausen des Chaos... Nichts ist des teuren Toten
würdig, als der Versuch eines neuen Lebens im Zeichen jener Stunde an den
Grenzen.»

In dem letzten, erschütterndsten Brief gibt der schon vom Tode Gezeichnete
sein Vermächtnis: «Jede Stunde, die ich noch zu leben hätte, würde ich daran

setzen, mitzuhelfen, daß das unermeßliche Leid dieser Zeit in Ehrfurcht gewendet
wird, bevor es in Bitterkeit, Verzweiflung und Selbstzerstörung abirrt... Nicht
Buße würde ich predigen, sondern das Bewußtsein stärken: wir büßen. Wir büßen
so schwer, daß wir die Schuld von Generationen abtragen und für Generationen
Wege frei machen können.

Selig sind, die da Leid tragen —
Oh, welches Licht über die dunkle Erde.»

Wer je die Tiefen des Leids erfuhr, wer einmal vor diesen äußersten Grenzen
des menschlichen Seins stand, der wird den stillen Glanz und die Kraft spüren,
die aus diesen Briefen strahlen, die aus jenen Gründen der Seele kommen, wo esr
keine Völker und Nationen mehr gibt, sondern wo das gemeinsam Verlorene
die leidenden Menschen zu einem neuen Anfang einigen und führen sollte.

Das Buch wirkt zuerst wie ein leise mahnender Ruf durch das Geschrei und
Geschwätz unserer Zeit, der, einmal gehört, zu einer immer lauteren und fordernden

Stimme in unserem Herzen anwächst und das Vermächtnis der Millionen
Toten in uns lebendig werden läßt. _6 WALTER ZÖLLNER

1 2 S


	Kleine Rundschau

