
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 1

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Revolutionstrilogie, der Egalité, ihre Zuversicht auf die
gemeinschaftliche Organisierung der Existenz zu setzen geneigt ist; wenn sie,

irre geworden am lebendigen Menschen, den Staat mit der totalen
Fürsorge betraut; wenn sie, des besseren Wertmaßstabes beraubt, den
Preis der Liberté und Fraternité — die einst mit hohem Pathos als
«Volksinteressen» ausgegeben wurden — für die einzurichtende Egalité

zu bezahlen gewillt ist: dann vervielfacht sich die Last der

Verantwortung für jene, die den Hintergrund und das Ende dieser
Entwicklung entdeckt zu haben glauben. Je weiter der Kreis der öffentlichen,

staatlichen Aufgaben gezogen wird, um so gewichtiger muß das

Bewußtsein der geistigen und sittlichen Freiheit und Verpflichtung
werden. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Liberalismus der
Gemeinschaftssehnsucht nachgeben. Das Gleichgewicht zwischen Staat
und Einzelnem, zwischen Organisation und Freiheit, zwischen Materie
und Geist, zwischen Administration und Kultur scheint aber gestört
zu sein; der Bürger selbst geht achtlos am makabren Zug seiner

Zeitgenossen vorbei, die den befohlenen Lebensmarsch in der Viererkolonne

der Egalité dem bald zagenden, bald erhebenden Suchen der
Selbstverantwortlichen vorziehen und die Seelen jener zu verachten
und zu zertreten bereit sind, die da mit Micha sprechen:

«Es ist dir gesagt, o Mensch, was gut ist und was der Herr von dir
fordert: nichts als Recht üben und die Güte lieben und demütig
wandeln vor deinem Gott.»

KLEINE RUNDSCHAU
EINE GESCHICHTE DER HEUSER WARTUNGEN

I.

Im Schicksal der Völker zeigt sich, daß die Zeiten innerer Ausweglosigkeit
nicht selten zu Geburtsstätten umwälzender Erlösungsbotschaften wurden. Es

zählt zu den Geheimnissen menschlichen Daseins, daß die Krise einer
traditionellen Ordnung stets lebendige Gegenkräfte geweckt hat, die schließlich in
gewandelten Heilsvorstellungen ihren Ausdruck fanden. Auch der neuen Zukunftshoffnung

war dann freilich das Los beschieden, als Enttäuschung durchlebt und
in ihren Grenzen durchschaut zu werden. Doch selten wurde sie deshalb
preisgegeben. Meist erfuhr sie eine Reihe von Modifikationen, so daß gegensätzliche
Strömungen sich bildeten, zunächst ohne die Kraft, das Gesellschaftsleben neu
zu festigen. Erst die Erfahrung weiterer Generationen ermöglichte die

ausgewogenere Gestaltung der neuen Lebensinhalte. Mochten also die Heilsbotschaf -

60



ten sich in manchem zunächst als Irrtum erweisen — in ihren überragenden
Formen eröffneten sie doch auch gewaltig befreiende Möglichkeiten eines menschlicheren

Daseins.
Walter Nigg ist einer ebenso anspruchsvollen als dankbaren Aufgabe

nachgekommen, wenn er in seinem kürzlich erschienenen Werk die abendländischen
Wandlungen der Reichserwartung erstmalig in ihrem ganzen Umfange verfolgt1.
Die packende Darstellung, die sich an einen weiteren Leserkreis wendet, geht aus

von der abgründigen Bilderwelt der spätjüdischen Apokalyptik, aus der die
Gestalt des christlichen Erlösers hervorgegangen ist. Anschließend verfolgt der
Historiker das urchristliche und altkirchliche Heilsbewußtsein, das mittelalterliche
und reformatorische Ringen um das wahre Reich, die Bewegungen der Täufer
und Pietisten in der Aufklärung, um schließlich, nach einer kurzen Beleuchtung
des deutschen Idealismus, in den ursprünglichen sozialistischen Lehren eine
moderne Abwandlung der mythischen Heilserwartung aufzuweisen. So bildet die
Hoffnung des ewigen Reiches, dessen Kommen in immer neuen Variationen
verheißen wurde, den Kanon dieser ergreifenden Untersuchung.

In den ersten Kapiteln fußt Nigg weitgehend auf der Leben-Jesu-Forschung,
wie sie durch Albert Schweitzer und Martin Werner vertreten ist. Dieser
«futurischen Eschatologie», wonach Jesus die Verheißung des Weltendes und des nahe
bevorstehenden Gottesreiches zum Kerngehalt seiner Botschaft gemacht habe,
stehen bekanntlich jene Deutungen gegenüber, die Jesu Naherwartung als

unwesentlich beiseitestellen oder das Gewicht der Zeitvorstellung für sein Denken

bestreiten. Eine vermittelnde Antwort begründet etwa W. G. Kümmel,
wonach Jesus zwar eine erst zu erwartende Gottesherrsdiaft verkündet, die aber
in ihm selbst schon ihre erste entscheidende Erfüllung gefunden hat. Walter
Nigg erblickt in solchen Lösungen freilich schon die Wirksamkeit paulinisch-
johanneisdier Theologie, ohne an sich das Beieinander von Verheißung und
Erfüllung im Bewußtsein Jesu bestreiten zu wollen. Indessen verlegt er das

Hauptgewicht auf die tiefe Wandlung, die sich seit dem Nichteintreffen der
Gottesherrschaft in der frühchristlichen Gemeinde vollzogen hat: Während das

Wirken Jesu in der Botschaft vom unmittelbar bevorstehenden Gottesreich
gipfelt, treten bei Paulus die Erfüllungs- und bei Johannes die Gegenwartsmystik
in den Vordergrund: Nicht das kommende Reich Gottes, sondern das vollzogene
Heil in Christo wird damit zum Brennpunkt der religiösen Hingabe. Anders bei
Jesus selbst, dessen Wesen durch Nigg eine ebenso lebendige als vorurteilslose
Schilderung erfährt, wenn es sich auch in seiner Unergründlichkeit einer erschöpfenden

Erfassung prinzipiell entzieht. Bei allen radikalen Gegensätzen, die Person
und Worte Jesu kennzeichnen — etwa zwischen unerbittlicher Schicksalsergebenheit
und feurigem Appell an den freien Willen, zwischen harten Geboten und einer
überlegenen ethischen Freiheit, zwischen nationaler und übernationaler Gesinnung,

zwischen inniger Zartheit und männlichem Kampfesmut — hebt Nigg anderseits

die überwältigende Geschlossenheit des Heilands hervor, die Sammlung der
inneren Kräfte auf das einzig Wesentliche, die Verheißung des verwandelnden
Gottesreiches. Darin scheidet er sich von aller zeitgenössischen Apokalyptik, und
darin gründet die Heiligkeit seines Liebeswillens, die Sündenvergebung, der tiefe
Frohsinn. Von seinem Reichsmythos sind unabsehbare Impulse der
abendländischen Geschichte ausgegangen, und die Enttäuschung über das Nichteintreffen
der Naherwartung hat ihn nicht zu treffen vermocht. Im Gegenteil hebt Nigg
hervor, wie es gerade die Enttäuschung war, die neue Kräfte ausgelöst hat, indem
das einmal geweckte Heilsbewußtsein nun teils auf die Gestalt Jesu überging

1 Walter Nigg: Das ewige Reich. Geschichte einer Sehnsucht und einer Enttäuschung. Eugen Rentsch

Verlag, Erlenbach-Zürich 1944.

6 1



(durch Paulus und Johannes), teils zur metaphysischen Unsterblichkeitsschau aus-
wuchs (Origines), vor allem aber in der Kirche seine greifbare Verkörperung
fand, die durch Augustinus als civitas Dei glorifiziert worden ist.

Die ursprüngliche religiöse Reichserwartung konnte indessen weder durch
geistlich-weltliche Mächte ersetzt noch durch Unsterblichkeitslehren befriedigt
werden. Nachdem sie sich schon in der montanistischen Strömung ausgewirkt
hatte, fand sie einen neuen Aufschwung der Vergeistigung in Joachim von Floris,
dem Zeitgenossen von Franziskus. Wohl als erster Christ im Mittelalter stellt
er in den Mittelpunkt seiner Hoffnung nicht mehr die Wiederkunft des Herrn,
vielmehr das zukünftige johanneische Zeitalter, das als Reich der Heiligen gedacht
ist und das Reich der Kirche ablösen werde. Kann doch die Menschheit nur
durch innere, nicht aber durch organisatorische Mächte erneuert werden. Durch
seinen Vervollkommnungsgedanken, den er durch Uebertragung des Trinitäts-
symbols auf die Geschichte veranschaulichte, und wonach die Offenbarung nicht
von Anfang an vollendet vorliegt, sondern im Verlauf der Geschichte erst allmählich

hervortritt, weist Joachim deutlich hinaus über den Katholizismus seiner
Zeit. Walter Nigg steht nicht an, im Scheitern seines Wollens «die wahre Tragödie
des Hochmittelalters» zu sehen.

Erst Luthers Rückbesinnung auf den freudigen Geist des Urchristentums löste
dreihundert Jahre darauf die Kräfte der Reformation aus und wies durch seine
Gnadenlehre einen Weg zur Ueberwindung der Aengste vor dem Jüngsten
Gericht. Bei diesem klassischen Vertreter des Uebergangs vom Mittelalter zur
Neuzeit vollzieht sich zum erstenmal die fundamentale Scheidung des innern
göttlichen Reiches vom weltlichen, die zu unabsehbarer Tragweite auswachsen
sollte. Das religiöse Leben erfuhr dadurch eine Läuterung, die schon die deutsche

Mystik angebahnt hatte, eine Konzentration auf die rein innerliche Beziehung
des Einzelnen zu Gott und damit eine Belebung des Ewigen in sich selbst. Diese

neue Heimat der Seele, die dem Leben zwar wieder die echte Tiefe erschloß,
führte jedoch andrerseits zwangsläufig zu einer Spaltung des Daseins in ein geistliches

und weltliches. Das soziale Leben entbehrte jetzt der läuternden, veredelnden

Kräfte und blieb der Wildheit um so hilfloser überantwortet. «Das innere
Reich erwies sich als ein zu schwacher Schutz gegenüber den dämonischen Mächten
der Geschichte.» Calvins Einseitigkeit war die umgekehrte, findet doch bei ihm
das ersehnte ewige Reich, das den vom Schicksal Erwählten die Erlösung schenkt,
wieder in der Kirche und ihren Interessen seine weltliche Verkörperung. Diesem
herrschsüchtigen Politiker unter den Reformatoren verdankt der Protestantismus
weniger die Tiefe und Innerlichkeit als die weltumspannende Weite.

Im Prozeß der geistigen Emanzipation, der in allen Lebensbereichen mit
unaufhaltsamer Macht einsetzte, dabei freilich eine Rationalisierung und fortschreitende
Entfremdung von den alten belebenden Quellen mit sich brachte, verfolgt Nigg
das weitere Schicksal der Reichserwartung, wie sie etwa bei den Pietisten eine

gediegene Verkörperung gefunden hat. Sie waren es vor allem, die aus ihrer
Hoffnung den freudigen Impuls schöpften zum Aufbau eines lebenswerten
Daseins auf dem Trümmerschutt des Dreißigjährigen Krieges. Unverkennbar ist
allerdings, daß dieser religiöse Strom, dem Schwung und Weite fehlen, den andern
Mächten früh das Feld räumt und sich teils in naive Randbewegungen, teils
in reflektierte philosophische Reiche verliert. Zwar findet der Autor ihn auch
bei den großen im Pietismus wurzelnden Gestalten, bei Lessing, bei Kant und
Schelling, wo er aber nur noch einen Teilaspekt ihres Wirkens ausmacht, obschon
letzten Endes ein jeder von ihnen auf seine Art das ewige Reich zu fassen sucht.
Wo früher der irrationale Glaube und die Hoffnung angerufen wurden, dominiert
nun der scheidende Verstand, doch wendet er sich dem Heil mit gleichem Ernst,
oft mit der gleichen Hingabe zu. Nicht als erstem drängt sich Nigg hier das

62



Problem auf, wie weit die überragende intellektuelle Bemühung letztlich durch
irrationale Faktoren bestimmt bleibt und einem Glauben dient. Dabei erfährt
namentlich der verborgene Zusammenhang des philosophischen Fortschrittsglaubens

mit dem frühchristlichen Chiliasmus, ja mit den Spekulationen der
Apokalyptik eine aufschlußreiche Würdigung.

Eine solche psychologisch-historische Analyse, die zum Ursprung der Ideologien
vorzudringen sucht, hat auch die chiliastischen Elemente im völlig anders gearteten
Gewände des modernen Kommunismus zu berücksichtigen. Diese dem Unkundigen
erstaunlichen Zusammenhänge verdeutlichen wie weniges, daß selbst gegensätzlichen

Gebilden ein verwandter Kern zugrunde liegen kann, der übrigens im frühen

Sozialismus, bei Owen, Fourier, Saint-Simon, noch sichtbar vor uns liegt, um
sich dann freilich bald zu verflüchtigen. Welche Abgründe zwischen Kollektivismus

und Läuterung der Einzelseele, zwischen sozialer Massenorganisation und
i sublimer Gemeinschaft vermochte doch das eine chiliastische Element zu

überschreiten.

IL

Hier wurden bloß einige Hauptphasen dieser Geschichte der Enttäuschungen
und Hoffnungen berührt. Die Auffassung mancher Gestalten, die Würdigung
einzelner Volksbewegungen, die Nigg der Vergessenheit zu entreißen sucht, die

Tragweite dieser und jener Wandlung wird gewiß umstritten bleiben. Das
Faszinierende an diesem Werk liegt vor allem in der Art, wie es gelungen ist,
den grundverschiedenen Heilserwartungen von einer einzigen, relativ geschlossenen
Perspektive aus psychologisch-menschlich gerecht zu werden und sie in sinnvolle
Beziehung zueinander zu bringen, woraus eine überwältigende Schau erwachsen ist.

Als verbindendes Element erweist sich das Ringen nach dem Reich in seinen

Metamorphosen. Damit stellt sich die Frage nach dem Wesen dieser

Reichserwartung und nah ihrem eigentlichen Gehalt. Wiewohl sie vom Verfasser
nicht zusammenhängend behandelt wurde, läßt sich immerhin seine Stellung
dazu aus dem Gesamtwerk erschließen. Ohne ihre philosophischen Ursprünge
eingehender zu erörtern, sei sie hier in Kürze verfolgt. Nigg interpretiert die
Wirklichkeit, im Sinne eines der Existenzphilosophie verpflichteten, aber auch
Fritz Medicus verwandten Standpunkts, als das ewig Unbegreifliche, das allem
Erleben und aller Weltdeutung zugrunde liegt. Daher kann sie weder durch
spiritualistische noch naturalistische Begriffe erschöpfend erfaßt werden, die bloß
manchen Dimensionen dieser Wirklichkeit entsprechen. Ihr metaphysischer Aspekt
als letzter, ungreifbarer Gehalt, der dem Menschen zur Botschaft des ewig
Kommenden, des Unaussprechlichen wird, kann einzig in der bildhaften
Umschreibung eines Mythos erlebt werden (46). Darin gründet das Wesen der
Reichserwartung, die einem tiefverankerten Bedürfnis und offenbar auch einer objektiven

Notwendigkeit entspricht (311). Der Mythos wird hier also nicht als bloßer
Ausfluß unerlöster Seelenkräfte, sondern als unabweisbare und überzeitliche
Urwahrheit verstanden, die dem Menschen jedoch einzig in historisch bedingten,
wandelbaren Formen zugänglich ist, von denen jede «eine gewisse Legitimität
besitzt» (364). In seinen reifern Gestaltungen weckt er die Ahnung eines unfaßbaren

Höchsten und damit die Einsicht in das Bedingte aller menschlichen
Horizonte, die zur Bescheidung hinführt. Wo echte Reichshoffnung aufflammte,
da brach auch stets die unergründliche Freude durch und überwand als innere
Erfüllung die Lebensangst.

Als Gegner alles Dogmatischen sucht Walter Nigg der freimachenden Wahrheit
zu dienen. Trotz der einzigartigen Botschaft Christi dient sie ihm nicht mehr
zum absoluten Maßstab, mit dem alle weitern Entwicklungen gemessen werden

6 3



dürfen. Denn konsequenterweise müßten dann schon Augustinus, Luther, Kant
abgelehnt werden, und die Bibelforscher hätten recht, deren Sterilität vor allem
auf ihrer Verkennung der ewigen Wandlungsnotwendigkeiten beruht. Diese
historische Relativierung der Erwartungen eines «Endheiles», die Walter Nigg
vornimmt, führt konsequenterweise zu einer neuen, moderner Einsicht gemäßen
Haltung, sucht aber auch den Schwächen eines liberalen Protestantismus zu
entgehen: Der Chiliasmus wird einerseits in seiner positiven Kraft voll gewürdigt,
anderseits aber in seinem Endgültigkeitsanspruch überwunden. Dennoch stellt
sich die Frage, ob damit die Gefahr eines historischen Wertrelativismus schon
wirklich gebannt sei. Welche Strömungen dürfen als fruchtbar und schöpferisch,
als beispielhaft und zukunftsträchtig bewertet werden? Walter Nigg sucht hier
auf Grund seines eigenen, an der Geschichte gebildeten Standpunktes die produktiven

und lebendigen Kräfte von den überwundenen zu scheiden. Vor allem
sind es Gehalte bei Joachim, bei Luther und bei Schelling, die ihm, über die
neuzeitliche Krise hinweg, die Hoffnung auf ein wiedererwachendes religiöses
Leben zu rechtfertigen scheinen.

Doch bleibt das eigentliche Feld des Historikers auf das Geschehene beschränkt.
Schon seine Betrachtung des Vergangenen als solchen wird da und dort
Antithesen wachrufen. Gewiß schafft die Geschichte als Geschichte der Heilserwartungen

ein überaus eindrückliches Bild vom Sehnen und Hoffen, vom Irren und
Reifen der Menschen. Dennoch weckt sie die Frage, ob Licht und Schatten durch
sie nicht in manchem willkürlich verteilt worden sind. Daß die Reichshoffnung
überall aufleuchtete, wo entscheidende religiöse Gehalte lebendig wurden, kann
zwar kaum ernstlich bestritten werden. Ihre tiefenseelischen, irrationalen Kräfte
waren aber dann auf einmalige Art verwoben mit einem überragenden Menschentum.

Die gesonderte Betrachtung der Heilserwartungen dagegen verleitet zur
Ueberschätzung radikalistischer Bewegungen und ihrer Vertreter, die nicht immer
durch wahrhafte menschliche Verbundenheit bestimmt waren. Montanisten wie
Spirituale, Täufer wie Taboriten erfahren eine zwar sinngemäße, jedoch
weitgehende Aufwertung auf Kosten etwa des Aquinaten oder des Zürcher Reformators

(um nur zwei Hauptgestalten anzuführen).
Was im Verlauf dieser Geistesgeschichte vor allem nachdenklich stimmt, ist

die erstaunliche, vom Verfasser nicht immer deutlich herausgearbeitete Dekadenz
der eigentlichen Reichserwartung, die trotz ihren Wandlungen nur selten die
ursprüngliche menschliche Größe erreicht und schließlich in der Neuzeit die

regsamsten und schöpferischen Kräfte nicht mehr wirklich zu durchdringen
vermag. Das kann gewiß kein Einwand sein gegen die zentrale Macht der ewig sich

verjüngenden religiösen Zukunftshoffnung, wohl aber ein Hinweis darauf, welche

grundlegende Wandlung sie erfahren müßte, um künftig die lebendigen Keime
des Aufbaus zu erfassen und zu bereichern. Ein sinnvolles, der Botschaft Jesu

würdiges Dasein läßt sich heute doch wohl nur auf eine überlegenere Hoffnung
gründen, die die Enge und Uebersteigerung der chiliastischen Strömungen
überwunden hat.

Mögen also diese oder jene Grenzen sich abheben, auch sie führen innerlich
weiter. Denn zweifellos erfährt hier die religiöse als auch die soziale Geschichte
eine ungewohnte Beleuchtung. Jeder mit den allgemein menschlichen Fragen
Ringende wird dieser innerste Anteilnahme weckenden Untersuchung gewichtige
Hinweise zur Besinnung entnehmen. Wennschon das Wissen um vergangenes
Hoffen noch keine neue Zuversicht schafft und die Kenntnis bisheriger Vorbilder
und Irrtümer noch nicht die Last der heutigen Aufgaben löst — so kann sie doch
die nötige Weite des Urteils fördern, ohne die eine wahrhafte Klärung der Lage
nicht fortschreiten kann.

OSWALD BRQCKHAUS

64


	Kleine Rundschau

