Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)
Heft: 1
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Revolutionstrilogie, der Egalité, ihre Zuversicht auf die gemein-
schaftliche Organisierung der Existenz zu setzen geneigt ist; wenn sie,
irre geworden am lebendigen Menschen, den Staat mit der totalen
Fiirsorge betraut; wenn sie, des besseren Wertmafistabes beraubt, den
Preis der Liberté und Fraternite — die einst mit hohem Pathos als
«Volksinteressen» ausgegeben wurden — fiir die einzurichtende Ega-
lité zu bezahlen gewillt ist: dann vervielfacht sich die Last der Ver-
antwortung fiir jene, die den Hintergrund und das Ende dieser Ent-
wicklung entdeckt zu haben glauben. Je weiter der Kreis der 6ffent-
lichen, staatlichen Aufgaben gezogen wird, um so gewichtiger mufl das
Bewuf8tsein der geistigen und sittlichen Freiheit und Verpflichtung
werden. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Liberalismus der
Gemeinschaftssehnsucht nachgeben. Das Gleichgewicht zwischen Staat
und Einzelnem, zwischen Organisation und Freiheit, zwischen Materie
und Geist, zwischen Administration und Kultur scheint aber gestort
zu sein; der Biirger selbst geht achtlos am makabren Zug seiner Zeit-
genossen vorbei, die den befohlenen Lebensmarsch in der Viererko-
lonne der Egalité dem bald zagenden, bald erhebenden Suchen der
Selbstverantwortlichen vorziehen und die Seelen jener zu verachten
und zu zertreten bereit sind, die da mit Micha sprechen:

«Es ist dir gesagt, o Mensch, was gut ist und was der Herr von dir
fordert: nichts als Recht iiben und die Giite lieben und demiitig
wandeln vor deinem Gott.»

KLEINE RUNDSCHAU

EINE GESCHICHTE DER HEILSERWARTUNGEN

I,

Im Schicksal der Volker zeigt sich, dafl die Zeiten innerer Ausweglosigkeit
nicht selten zu Geburtsstitten umwilzender Erlosungsbotschaften wurden. Es
zihlt zu den Geheimnissen menschlichen Daseins, dafl die Krise einer tradi-
tionellen Ordnung stets lebendige Gegenkrifte geweckt hat, die schliefilich in
gewandelten Heilsvorstellungen ihren Ausdruck fanden. Auch der neuen Zukunfts-
hoffnung war dann treilich das Los beschieden, als Enttiuschung durchlebt und
in ihren Grenzen durchschaut zu werden. Doch selten wurde sie deshalb preis-
gegeben. Meist erfuhr sie eine Reihe von Modifikationen, so dafl gegensitzliche
Stromungen sich bildeten, zunichst ohne die Kraft, das Gesellschaftsleben neu
zu festigen. Erst die Erfahrung weiterer Generationen ermdglichte die aus-
gewogenere Gestaltung der neuen Lebensinhalte. Mochten also die Heilsbotschaf-

60



ten sich in manchem zunichst als Irrtum erweisen — in ihren iiberragenden
Formen eréffneten sie doch auch gewaltig befreiende Moglichkeiten eines mensch-
licheren Daseins.

Walter Nigg ist einer ebenso anspruchsvollen als dankbaren Aufgabe nach-
gekommen, wenn er in seinem kiirzlich erschienenen Werk die abendlindischen
Wandlungen der Reichserwartung erstmalig in ihrem ganzen Umfange verfolgt!.
Die packende Darstellung, die sich an einen weiteren Leserkreis wendet, geht aus
von der abgriindigen Bilderwelt der spitjiidischen Apokalyptik, aus der die Ge-
stalt des christlichen Erlsers hervorgegangen ist. Anschliefend verfolgt der
Historiker das urchristliche und altkirchliche Heilsbewufitsein, das mittelalterliche
und reformatorische Ringen um das wahre Reich, die Bewegungen der Taufer
und Pietisten in der Aufklirung, um schliefilich, nach einer kurzen Beleuchtung
des deutschen Idealismus, in den urspriinglichen sozialistischen Lehren eine
moderne Abwandlung der mythischen Heilserwartung aufzuweisen. So bildet die
Hoffnung des ewigen Reiches, dessen Kommen in immer neuen Variationen ver-
heiflen wurde, den Kanon dieser ergreifenden Untersuchung.

In den ersten Kapiteln fuflt Nigg weitgehend auf der Leben-Jesu-Forschung,
wie sie durch Albert Schweitzer und Martin Werner vertreten ist. Dieser «futu-
rischen Eschatologie», wonach Jesus die Verheifflung des Weltendes und des nahe
bevorstehenden Gottesreiches zum Kerngehalt seiner Botschaft gemacht habe,
stehen bekanntlich jene Deutungen gegeniiber, die Jesu Naherwartung als
unwesentlich beiseitestellen oder das Gewicht der Zeitvorstellung fir sein Den-
ken bestreiten. Eine vermittelnde Antwort begriindet etwa W.G. Kiimmel,
wonach Jesus zwar eine erst zu erwartende Gottesherrschaft verkiindet, die aber
in ihm selbst schon ihre erste entscheidende Erfillung gefunden hat. Walter
Nigg erblickt in solchen Losungen freilich schon die Wirksamkeit paulinisch-
johanneischer Theologie, ohne an sich das Beieinander von Verheilung und
Erfiillung im Bewufltsein Jesu bestreiten zu wollen. Indessen verlegt er das
Hauptgewicht auf die tiefe Wandlung, die sich seit dem Nichteintreffen der
Gottesherrschaft in der friithchristlichen Gemeinde vollzogen hat: Wihrend das
Wirken Jesu in der Botschaft vom unmittelbar bevorstehenden Gottesreich
gipfelt, treten bei Paulus die Erfiillungs- und bei Johannes die Gegenwartsmystik
in den Vordergrund: Nicht das kommende Reich Gottes, sondern das vollzogene
Heil in Christo wird damit zum Brennpunkt der religidsen Hingabe. Anders bei
Jesus selbst, dessen Wesen durch Nigg eine ebenso lebendige als vorurteilslose
Schilderung erfihrt, wenn es sich auch in seiner Unergriindlichkeit einer erschop-
fenden Erfassung prinzipiell entzieht. Bei allen radikalen Gegensitzen, die Person
und Worte Jesu kennzeichnen — etwa zwischen unerbittlicher Schicksalsergebenheit
und feurigem Appell an den freien Willen, zwischen harten Geboten und einer
tiberlegenen ethischen Freiheit, zwischen nationaler und iibernationaler Gesin-
nung, zwischen inniger Zartheit und minnlichem Kampfesmut — hebt Nigg ander-
seits die iiberwiltigende Geschlossenheit des Heilands hervor, die Sammlung der
inneren Krifte auf das einzig Wesentliche, die Verheiffung des verwandelnden
Gottesreiches. Darin scheidet er sich von aller zeitgendssischen Apokalyptik, und
darin griindet die Heiligkeit seines Liebeswillens, die Siindenvergebung, der tiefe
Frohsinn. Von seinem Reichsmythos sind unabsehbare Impulse der abend-
lindischen Geschichte ausgegangen, und die Enttiuschung iiber das Nichteintreffen
der Naherwartung hat ihn nicht zu treffen vermocht. Im Gegenteil hebt Nigg
hervor, wie es gerade die Enttduschung war, die neue Krifte ausgeldst hat, indem
das einmal geweckte Heilsbewufltsein nun teils auf die Gestalt Jesu iiberging

1 Walter Nigg: Das ewige Reich. Geschichte einer Sehnsucht und einer Enttiuschung. Eugen Rentsch
Verlag, Erlenbach-Ziirich 1944,

61



(durch Paulus und Johannes), teils zur metaphysischen Unsterblichkeitsschau aus-
wuchs (Origines), vor allem aber in der Kirche seine greifbare Verkorperung
fand, die durch Augustinus als civitas Del glorifiziert worden ist.

Die urspriingliche religidse Reichserwartung konnte indessen weder durch
geistlich-weltliche Michte ersetzt noch durch Unsterblichkeitslehren befriedigt
werden. Nachdem sie sich schon in der montanistischen Strémung ausgewirkt
hatte, fand sie einen neuen Aufschwung der Vergeistigung in Joachim von Floris,
dem Zeitgenossen von Franziskus. Wohl als erster Christ im Mittelalter stellt
er in den Mittelpunkt seiner Hoffnung nicht mehr die Wiederkunft des Herrn,
vielmehr das zukiinftige johanneische Zeitalter, das als Reich der Heiligen gedacht
ist und das Reich der Kirche ablosen werde. Kann doch die Menschheit nur
durch innere, nicht aber durch organisatorische Michte erneuert werden. Durch
seinen Vervollkommnungsgedanken, den er durch Uebertragung des Trinitits-
symbols auf die Geschichte veranschaulichte, und wonach die Offenbarung nicht
von Anfang an vollendet vorliegt, sondern im Verlauf der Geschichte erst allmih-
lich hervortritt, weist Joachim deutlich hinaus iiber den Katholizismus seiner
Zeit. Walter Nigg steht nicht an, im Scheitern seines Wollens «die wahre Tragddie
des Hochmittelalters» zu sehen.

Erst Luthers Riickbesinnung auf den freudigen Geist des Urchristentums l5ste
dreihundert Jahre darauf die Krifte der Reformation aus und wies durch seine
Gnadenlehre einen Weg zur Ueberwindung der Aengste vor dem Jiingsten
Gericht. Bei diesem klassischen Vertreter des Uebergangs vom Mittelalter zur
Neuzeit vollzieht sich zum erstenmal die fundamentale Scheidung des innern
gottlichen Reiches vom weltlichen, die zu unabsehbarer Tragweite auswachsen
sollte. Das religiose Leben erfuhr dadurch eine Liuterung, die schon die deutsche
Mystik angebahnt hatte, eine Konzentration auf die rein innerliche Beziehung
des Einzelnen zu Gott und damit eine Belebung des Ewigen in sich selbst. Diese
neue Heimat der Seele, die dem Leben zwar wieder die echte Tiefe erschlof,
fithrte jedoch andrerseits zwangsliufig zu einer Spaltung des Daseins in ein geist-
liches und weltliches. Das soziale Leben entbehrte jetzt der liuternden, veredeln-
den Krifte und blieb der Wildheit um so hilfloser iiberantwortet. «Das innere
Reich erwies sich als ein zu schwacher Schutz gegeniiber den dimonischen Michten
der Geschichte.» Calvins Einseitigkeit war die umgekehrte, findet doch bei ihm
das ersehnte ewige Reich, das den vom Schicksal Erwihlten die Erldsung schenkt,
wieder in der Kirche und ihren Interessen seine weltliche Verkorperung. Diesem
herrschsiichtigen Politiker unter den Reformatoren verdankt der Protestantismus
weniger die Tiefe und Innerlichkeit als die weltumspannende Weite.

Im Prozefl der geistigen Emanzipation, der in allen Lebensbereichen mit unauf-
haltsamer Macht einsetzte, dabei freilich eine Rationalisierung und fortschreitende
Entfremdung von den alten belebenden Quellen mit sich brachte, verfolgt Nigg
das weitere Schicksal der Reichserwartung, wie sie etwa bei den Pietisten eine
gediegene Verkdrperung gefunden hat. Sie waren es vor allem, die aus ihrer
Hoffnung den freudigen Impuls schopften zum Aufbau eines lebenswerten
Daseins auf dem Triimmerschutt des Dreifligjihrigen Krieges. Unverkennbar ist
allerdings, daf} dieser religiose Strom, dem Schwung und Weite fehlen, den andern
Michten frith das Feld rdumt und sich teils in naive Randbewegungen, teils
in reflektierte philosophische Reiche verliert. Zwar findet der Autor ihn auch
bei den groflen im Pietismus wurzelnden Gestalten, bei Lessing, bei Kant und
Schelling, wo er aber nur noch einen Teilaspekt ihres Wirkens ausmacht, obschon
letzten Endes ein jeder von ihnen auf seine Art das ewige Reich zu fassen sucht.
Wo friiher der irrationale Glaube und die Hoffnung angerufen wurden, dominiert
nun der scheidende Verstand, doch wendet er sich dem Heil mit gleichem Ernst,
oft mit der gleichen Hingabe zu. Nicht als erstem dringt sich Nigg hier das

62



Problem auf, wie weit die iiberragende intellektuelle Bemiihung letztlich durch
irrationale Faktoren bestimmt bleibt und einem Glauben dient. Dabei erfihrt
namentlich der verborgene Zusammenhang des philosophischen Fortschritts-
glaubens mit dem friihchristlichen Chiliasmus, ja mit den Spekulationen der
Apokalyptik eine aufschlufireiche Wiirdigung.

Eine solche psychologisch-historische Analyse, die zum Ursprung der Ideologien
vorzudringen sucht, hat auch die chiliastischen Elemente im vollig anders gearteten
Gewande des modernen Kommunismus zu beriicksichtigen. Diese dem Unkundigen
erstaunlichen Zusammenhinge verdeutlichen wie weniges, dafl selbst gegensitz-
lichen Gebilden ein verwandter Kern zugrunde liegen kann, der iibrigens im frii-
hen Sozialismus, bei Owen, Fourier, Saint-Simon, noch sichtbar vor uns liegt, um
sich dann freilich bald zu verfliichtigen. Welche Abgriinde zwischen Kollektivis-
mus und Liuterung der Einzelseele, zwischen sozialer Massenorganisation und
sublimer Gemeinschaft vermochte doch das eine chiliastische Element zu iiber-
schreiten.

IL

Hier wurden blofl einige Hauptphasen dieser Geschichte der Enttduschungen
und Hoffnungen beriihrt. Die Auffassung mancher Gestalten, die Wiirdigung
einzelner Volksbewegungen, die Nigg der Vergessenheit zu entreiffen sucht, die
Tragweite dieser und jener Wandlung wird gewiff umstritten bleiben. Das
Faszinierende an diesem Werk liegt vor allem in der Art, wie es gelungen ist,
den grundverschiedenen Heilserwartungen von einer einzigen, relativ geschlossenen
Perspektive aus psychologisch-menschlich gerecht zu werden und sie in sinnvolle
Beziehung zueinander zu bringen, woraus eine iiberwiltigende Schau erwachsen ist.

Als verbindendes Element erweist sich das Ringen nach dem Reich in seinen
Metamorphosen. Damit stellt sich die Frage nach dem Wesen dieser Reichs-
erwartung und nach ihrem eigentlichen Gehalt. Wiewohl sie vom Verfasser
nicht zusammenhingend behandelt wurde, lifft sich immerhin seine Stellung
dazu aus dem Gesamtwerk erschliefen. Ohne ihre philosophischen Urspriinge
eingehender zu erdrtern, sei sie hier in Kiirze verfolgt. Nigg interpretiert die
Wirklichkeit, im Sinne eines der Existenzphilosophie verpflichteten, aber auch
Fritz Medicus verwandten Standpunkts, als das ewig Unbegreifliche, das allem
Erleben und aller Weltdeutung zugrunde liegt. Daher kann sie weder durch
spiritualistische noch naturalistische Begriffe erschépfend erfafit werden, die blofl
manchen Dimensionen dieser Wirklichkeit entsprechen. Ihr metaphysischer Aspekt
als letzter, ungreifbarer Gehalt, der dem Menschen zur Botschaft des ewig
Kommenden, des Unaussprechlichen wird, kann einzig in der bildhaften Um-
schreibung eines Mythos erlebt werden (46). Darin griindet das Wesen der Reichs-
erwartung, die einem tiefverankerten Bediirfnis und offenbar auch einer objek-
tiven Notwendigkeit entspricht (311). Der Mythos wird hier also nicht als blofler
Ausflufl unerloster Seelenkrifte, sondern als unabweisbare und iiberzeitliche
Urwahrheit verstanden, die dem Menschen jedoch einzig in historisch bedingten,
wandelbaren Formen zuginglich ist, von denen jede «eine gewisse Legitimitdt
besitzt» (364). In seinen reifern Gestaltungen weckt er die Ahnung eines unfafl-
baren Hochsten und damit die Einsicht in das Bedingte aller menschlichen
Horizonte, die zur Bescheidung hinfiihrt. Wo echte Reichshoffnung aufflammte,
da brach auch stets die unergriindliche Freude durch und iiberwand als innere
Erfiillung die Lebensangst.

Als Gegner alles Dogmatischen sucht Walter Nigg der freimachenden Wahrheit
zu dienen. Trotz der einzigartigen Botschaft Christi dient sie thm nicht mehr
zum absoluten Mafistab, mit dem alle weitern Entwicklungen gemessen werden

63



diirfen. Denn konsequenterweise miifiten dann schon Augustinus, Luther, Kant
abgelehnt werden, und die Bibelforscher hitten recht, deren Sterilitit vor allem
auf ihrer Verkennung der ewigen Wandlungsnotwendigkeiten beruht. Diese
historische Relativierung der Erwartungen eines «Endheiles», die Walter Nigg
vornimmt, fithrt konsequenterweise zu einer neuen, moderner Einsicht gemifien
Haltung, sucht aber auch den Schwichen eines liberalen Protestantismus zu ent-
gehen: Der Chiliasmus wird einerseits in seiner positiven Kraft voll gewiirdigt,
anderseits aber in seinem Endgiltgkeitsanspruch iiberwunden. Dennoch stellt
sich die Frage, ob damit die Gefahr eines historischen Wertrelativismus schon
wirklich gebannt sei. Welche Stréomungen diirfen als fruchtbar und schépferisch,
als beispielhaft und zukunftstrichtig bewertet werden? Walter Nigg sucht hier
auf Grund seines eigenen, an der Geschichte gebildeten Standpunktes die produk-
tiven und lebendigen Krifte von den i{iberwundenen zu scheiden. Vor allem
sind es Gehalte bei Joachim, bei Luther und bei Schelling, die ihm, tiber die
neuzeitliche Krise hinweg, die Hoffnung auf ein wiedererwachendes religidses
Leben zu rechtfertigen scheinen.

Doch bleibt das eigentliche Feld des Historikers auf das Geschehene beschrinkt.
Schon seine Betrachtung des Vergangenen als solchen wird da und dort Anti-
thesen wachrufen. Gewify schafft die Geschichte als Geschichte der Heilserwartun-
gen ein iiberaus eindriickliches Bild vom Sehnen und Hoffen, vom Irren und
Reifen der Menschen. Dennoch wecke sie die Frage, ob Licht und Schatten durch
sie nicht in manchem willkiirlich verteilt worden sind. Dafl die Reichshoffnung
tiberall aufleuchtete, wo entscheidende religiose Gehalte lebendig wurden, kann
zwar kaum ernstlich bestritten werden. Ihre tiefenseelischen, irrationalen Krifte
waren aber dann auf einmalige Art verwoben mit einem iiberragenden Menschen-
tum. Die gesonderte Betrachtung der Heilserwartungen dagegen verleitet zur
Ueberschitzung radikalistischer Bewegungen und ihrer Vertreter, die nicht immer
durch wahrhafte menschliche Verbundenheit bestimmt waren. Montanisten wie
Spirituale, Tdufer wie Taboriten erfahren eine zwar sinngemifle, jedoch weit-
gehende Aufwertung auf Kosten etwa des Aquinaten oder des Ziircher Reforma-
tors (um nur zwei Hauptgestalten anzufithren).

Was im Verlauf dieser Geistesgeschichte vor allem nachdenklich stimmt, ist
die erstaunliche, vom Verfasser nicht immer deutlich herausgearbeitete Dekadenz
der eigentlichen Reichserwartung, die trotz ihren Wandlungen nur selten die
urspriingliche menschliche Grofle erreicht und schlieflich in der Neuzeit die
regsamsten und schopferischen Krifte nicht mehr wirklich zu durchdringen ver-
mag. Das kann gewifl kein Einwand sein gegen die zentrale Macht der ewig sich
verjiingenden religidsen Zukunftshoffnung, wohl aber ein Hinweis darauf, welche
grundlegende Wandlung sie erfahren miifite, um kiinftig die lebendigen Keime
des Aufbaus zu erfassen und zu bereichern. Ein sinnvolles, der Botschaft Jesu
wiirdiges Dasein lifft sich heute doch wohl nur auf ecine iiberlegenere Hoffnung
griinden, die die Enge und Uebersteigerung der chiliastischen Stromungen iiber-
wunden hat.

Mogen also diese oder jene Grenzen sich abheben, auch sie fithren innerlich
weiter. Denn zweifellos erfihrt hier die religidse als auch die soziale Geschichte
eine ungewohnte Beleuchtung. Jeder mit den allgemein menschlichen Fragen Rin-
gende wird dieser innerste Anteilnahme weckenden Untersuchung gewichtige
Hinweise zur Besinnung entnehmen. Wennschon das Wissen um vergangenes
Hoffen noch keine neue Zuversicht schafft und die Kenntnis bisheriger Vorbilder
und Irrtiimer noch nicht die Last der heutigen Aufgaben 16st — so kann sie doch
die notige Weite des Urteils fordern, ohne die eine wahrhafte Klirung der Lage
nicht fortschreiten kann. OSWALD BROCKHAUS

64



	Kleine Rundschau

