
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 1

Artikel: Gefahren des Wohlfahrtsstaates

Autor: Bieri, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEFAHREN DES WOHLFAHRTSSTAATES

VON ERNST B1ER1 I.

Im Bundesvertrag zwischen den XXII Kantonen der Schweiz vom
7. August 1815 wird der Zweck der Vereinigung in § 1 dahin
umschrieben, daß der gegenwärtige Bund für Behauptung der Freiheit,
Unabhängigkeit und Sicherheit gegen alle Angriffe fremder Mächte
und für Handhabung der Ruhe und Ordnung im Innern sorgen soll.
Dreiunddreißig Jahre später, am 12. September 1848, auferlegt sich
das Volk in Artikel 2 der neuen Bundesverfassung über das
unveränderte Ziel der nationalen Selbständigkeit und des inneren Friedens

hinaus zwei neue Pflichten: Schutz der Freiheit und Rechte
der Eidgenossen, Beförderung ihrer gemeinsamen Wohlfahrt. Nicht
nur die aus der demokratischen Bewegung heraus geborenen
politischen Individualrechte, sondern auch Grundsatz und Postulat der
gemeinsamen Wohlfahrt werden nun in den Rang eines eigentlichen
Staatszweckes erhoben, und wer die zahlreichen Abänderungen und
Ergänzungen unseres staatlichen Grundgesetzes seit 1848 überfliegt,
wird unschwer erkennen, daß wir in den letzten hundert Jahren einen
weiten und nicht immer leichten Weg der Uebertragung jenes
Wohlfahrtsprinzips in die Praxis beschritten haben. Ein Blick in die
vielgestaltige gesetzgeberische Arbeit des Bundesstaates und der Kantone
verstärkt den Eindruck, daß sich unter dem Titel «Wohlfahrt» eine

Entwicklung vollzogen hat, die von der ursprünglichen Beschränkung
der Staatsgewalt auf die Sicherung politischer Rechte und Freiheiten
und auf die Behauptung der Unabhängigkeit wegführte und, historisch
gesprochen, den Bogen zum aufgeklärten Absolutismus des 17. und
18. Jahrhunderts in neuer Gestalt schlug. Der oft geäußerte Vorwurf,
wir seien bei der politischen Demokratie stehengeblieben und hätten
es nicht verstanden und nicht gewollt, das «Volksinteresse» auch auf
sozialem und wirtschaftlichem Gebiet zu wahren, darf auf Grund
der vorurteilslosen Prüfung der jüngsten Verfassungs- und
Gesetzesgeschichte ruhig zurückgewiesen werden. Neue wissenschaftliche
Erkenntnisse, vor allem in der Hygiene, industrielle und technische
Fortschritte, zunehmende Verflechtung des Wirtschaftslebens, vermehrtes

5 1



Schutzbedürfnis der Schwachen, Kranken, Alten und Armen bewirkten

eine ständige Erweiterung des Aufgabenkreises der öffentlichen
Hand und trieben zur Abtretung bisheriger Privatrechte an den Staat:
Bekämpfung des Alkoholismus und der Epidemien, Fabrikgesetz,
Bundesbahnen, Protektionismus zugunsten einzelner "Wirtschaftsgrup-
pen, Krankenversicherung, Altersfürsorge, öffentliche Unterstützungen

skizzieren die große "Wandlung in der Anschauung vom Staat
und seinen Pflichten, eine "Wandlung, die nur euphemistisch
«Ergänzung» genannt werden darf, weil sie in Wirklichkeit und
gemessen an der vor hundert Jahren gehegten Staatsauffassung eine
Revolution bedeutet. Es ist allerdings zuzugeben, daß die Revolution

eine stille war und weniger einem großangelegten wirtschaftspolitischem

Theorem, von dem die extremen Vertreter der
sogenannten «wirtschaftlichen Demokratie» inspiriert sind, als der steten
Auseinandersetzung mit konkreten Einzelfragen entsprang. Nicht
zu Unrecht wendet man deshalb gegen die Wirtschafts- und Sozialpolitik

der liberalen und — seit 1920 — liberal-konservativ-bäuerlichen

Eidgenossenschaft ein, sie ermangle der großen, durchschlagenden

Konzeption, wie sie vor einem Säkulum im Bereich der
politischen Demokratie entworfen und durchgesetzt wurde.

Der alte, ursprüngliche Liberalismus war es sicher nicht, der bei der
Eintragung des "Wortes «Wohlfahrt» in das Pflichtenheft des Staates
den Griffel führte, und das Unbehagen, das dieser vieldeutige Begriff
immer noch zu verbreiten die Kraft hat, zieht seine Nahrung aus
einer guten, ja edlen "Wurzel. Trat nicht der in allen Stücken
freiheitsfeindliche, dem Grundsatz der Ungleichheit huldigende aufgeklärte
Absolutismus mit dem einschmeichelnden Anspruch auf, die Existenz
der Untertanen nach allen Richtungen zu sichern? Leitete diese bis

zum Exzeß etatistische Lehre das Recht zur unbeschränkten Einmischung

des Despoten und seiner Administration in die persönlichen
Verhältnisse der Landesbewohner nicht aus dem Auftrag ab, mehr zu
wollen als die bloße Garantierung der geographischen und der
rechtlichen Grenzen? Und nur historische Kurzsichtigkeit könnte uns die

Augen so trüben, daß wir nicht frei und offen zugäben, wie
weitgehend der aufgeklärte Absolutismus sein Ziel der umfassenden
Organisierung des ganzen Lebens tatsächlich verwirklicht hat — sicher

in erster Linie im Interesse des Herrschers und seines Adelsplanetariums,

aber doch auch zu Nutz und Frommen der Untertanen. Man
verbaut sich unseres Erachtens das Verständnis für die Freiheitsbewegung

des ausgehenden 18. und des 19. Jahrhunderts, wenn man
ihre innersten Triebkräfte einzig in den freudlosen wirtschaftlichen
und sozialen Mißständen sucht. Große Geister der Revolution stammten

aus einem Milieu, das ihnen den Kampf gegen den Absolutismus

5 2



nicht zur Brotfrage verhärtete und verdüsterte; ihr Sprung in das
Reich der Freiheit war eine Tat der ethischen Verantwortung und der
geistigen Selbsterziehung.

Kein Zweifel, daß wir heute die Welle eines neuen aufgeklärten
Absolutismus anwachsen und durch die Völker fluten sehen. Ein
großes Bedürfnis nach Sicherheit, vornehmlich nach materieller Sicherheit,

nach Schutz vor allen äußeren Schicksalsschlägen des. Lebens und
nach gesetzlicher Organisierung der «Wohlfahrt» meldet sich
gebieterisch zum Wort, und wie jede geschichtliche Bewegung, so vermag
auch dieser unmißverständliche Drang nach gegenseitiger Abstützung
und Risikoverteilung beachtliche und triftige Argumente für sich ins
Feld zu führen. Das Kriterium der Aussetzungen an den Fehlleistungen

des Kapitalismus ist dabei weniger dem tatsächlichen Versagen
dieser dem Liberalismus konformen Wirtschaftsform als vielmehr den
enttäuschten Hoffnungen breiter Schichten entnommen; denn niemand
wird bestreiten, daß der wirtschaftliche Aufschwung des letzten
Jahrhunderts ein geradezu erstaunlicher war und auch die untersten Klassen

aus ihrem früheren Elend erlöst hat. Könnten aber, so postuliert
man, die Früchte des industriellen Zeitalters nicht köstlicher sein und
nicht gleichmäßiger über die ganze Menschheit hin ausgestreut werden?

Neue Pflanzmänner machen sich anheischig, diese hochgespannten

Erwartungen mit Hilfe eines neuen Acker- und Verteilungsprogramms

zu erfüllen, und sie fühlen sich bei diesem Geschäft als

legitime Vollstrecker des Volkswillens. Daß die angestrebte Ausweitung

der Staatsbefugnisse im Dienste der «gemeinsamen Wohlfahrt»
prinzipiell eine versteckte Neuauflage des scheinbar für immer
überwundenen Absolutismus darstellt, ist ihnen und den vielen im Garn
der Organisationsgläubigkeit verstrickten Mitläufern aus zwei Gründen

nicht bewußt:

1. Sie glauben, das dankbar anerkannte liberale Gebäude durch die

wohlangelegte und enthusiastisch projektierte Etage der wirtschaftlichen

Sicherheit und Gleichheit aufstocken zu können. Mit Ausnahme
der von anderen Voraussetzungen und Traditionen ausgehenden
russischen Kommunisten und ihrer Trabanten besteht eine begrüßenswerte

Anhänglichkeit an das liberale Erbe. Man möchte die politischen
Freiheiten und Rechte nicht missen, sondern sie durch den
gleichmäßigen Anteil am Sozialprodukt lediglich ergänzen und
vervollkommnen.

2. Der aufgeklärte Absolutismus der Vergangenheit basierte auf
einer monarchisch-hierarchischen Gliederung des Staates. In der

Gegenwart gilt in Abweichung von dieser Konzentration der politischen
Macht das demokratische Prinzip der Majorität. Viele meinen nun,

5 3



daß Absolutismus nur dort herrsche, wo ein Einzelner oder eine kleine
Gruppe festsetze und auslege, was dem Volk dienlich und nützlich
sei; wo aber auf Grund des allgemeinen, gleichen Stimmrechts die
Entscheidung über die politische und wirtschaftliche Zielsetzung eines

Staates erfolge, sei der demokratische Charakter der Entwicklung in
vollem Umfang gesichert.

Beide Versuche, das moderne Postulat einer umfassenden Organisierung

der "Wohlfahrt innerlich von den bekannten, wenig beispielhaften

historischen Ausprägungen dieses Prinzips zu lösen, enthüllen
sich als Selbsttäuschungen.

1. Die Zuweisung des Wohlfahrtsauftrages an den Staat — in den
sich die so oft angerufene «Allgemeinheit» praktisch verwandeln muß

— widerstreitet einer fundamentalen Erkenntnis des Liberalismus und
kann nicht als ungebrochene "Weiterentwicklung dieser politischen
Lehre und geistigen Haltung angesprochen werden. Die Bestimmung
in Artikel 2 unserer Bundesverfassung («Beförderung ihrer gemeinsamen

Wohlfahrt») muß mindestens der Unklarheit geziehen werden;
denn im Unterschied zu den Formeln «Unabhängigkeit», «Ruhe und
Ordnung» und «Schutz der Freiheit und Rechte» entbehrt sie der
präzisen Objektbezogenheit, ja öffnet die Bahn der freien Spekulation.
Wird unter «gemeinsamer Wohlfahrt» die vorurteilslose Würdigung
der Begehren und Möglichkeiten verstanden, dürften vom Liberalismus

her keine Vorbehalte anzubringen sein. Soll aber a priori der
Bund, und nur der Bund, mit der Wohlfahrtsförderung betraut werden,

wäre das Nein freiheitlich gesinnter Menschen wohl berechtigt.
Zum wenigsten müßte eine genaue Definition des schillernden, elastischen

Begriffes Wohlfahrt verlangt werden; hat doch in der Geschichte
noch jeder Monarch, jeder Tyrann und jede Regierung das
unbestrittene Ziel in Anspruch genommen, für das Glück des Volkes zu
wirken, und je undemokratischer, je unfreiheitlicher ein Staat
organisiert war, um so lauter ertönten die Fanfaren des Volksinteresses...
Es ist eine Haupteigenschaft des Liberalismus, dem Staat Grenzen zu
setzen. Die unbegrenzte Fürsorgepflicht, die man heute der Oeffent-
lichkeit, mit anderen Worten der Administration, überbinden will,
verachtet und durchbricht diese Grenzen, trifft die liberale
Lebensauffassung an der Wurzel und weist sich in Wahrheit als rücksichtsloser

Absolutismus aus.

2. Diese Qualifikation kann mit dem Hinweis auf den demokratischen,

will sagen «volksmehrheitlichen» Ursprung der gewandelten
Staatsidee nicht entkräftet werden. Selbst angenommen, daß die Billigung

der Mehrheit nicht nur dem ersten, entscheidenden Akt der
großen Neuordnung zukommt, sondern sich — was anzunehmen

5 4



allerdings mehr problematisch als assertorisch ist — über die ganze
Dauer der absolutistischen Staatspraxis fortpflanzt und erhält, muß
die demokratische Natur eines solchen harten Exerzitiums in erheblichen

Zweifel gezogen werden. Wohl vollzieht sich die demokratische
Beschlußfassung auf dem Wege der Herausbildung einer Majorität,
der die Minorität zu gehorchen genötigt ist; aber über der bald so,
bald anders gearteten und gesinnten Mehrheit stehen die leitenden
Ideale der Eidgenossenschaft, und wo sich eine Mehrheit zu dem

unwürdigen Geschäft hergäbe, beispielsweise die Glaubens- oder die
Versammlungsfreiheit anzutasten und abzuschaffen, dürfte man wohl
kaum mehr von Demokratie in unserem gut schweizerischen Sinn
sprechen. Wenn schon die politische Tagesarbeit zeigt, wie man, weit
entfernt von der Sturheit einer hartnäckigen Majorisierung, bemüht
ist, den Minderheiten entgegenzukommen, hat man um so weniger
Anlaß, der Volksmehrheit strikte Infallibilität zu vindizieren. Es

bedeutete nicht bloß eine Ueberspannung des Gleichheitsdogmas und
des demokratischen Abstimmungsmodus, die Wahrheit immer auf der
Waagschale der zahlenmäßig Stärkeren zu suchen; vielmehr stünden
wir vor einer eigentlichen Irrlehre des Demokratismus. Die Souveränität

des Volkes, die in concreto immer eine Souveränität der
Mehrheit ist, erstreckt sich niemals auf die Festsetzung des

Wertsystems. Man kann dem Bürger nicht vorschreiben, was er als

letztgültig wahr und gut anzunehmen hat. Die hervorragende Klugheit
und im tiefsten Grund menschlich-christliche Haltung des Liberalismus

äußert sich gerade in der weisen Beschränkung seines Anspruchs
an den Einzelnen. Indem er die religiöse, geistige und kulturelle
Sphäre aus dem Staatsapparat herausnimmt und sie durch die
verschiedenen Freiheitsrechte sichert, bestreitet er sowohl der Regierung
wie einem Parlament die Befugnis, hier bestimmend einzugreifen.
Indirekt gilt dieses Veto auch gegenüber dem Volk als Gesamtheit
und als Mehrheit, und wenn theoretisch die Möglichkeit gegeben ist,
die Verfassung durch Majoritätsbeschluß sogar in diesen Punkten
einschneidend zu verändern, so würde einem solchen Vorgehen die

Auszeichnung, demokratisch und liberal zu sein, mangeln. Der
Absolutismus der Mehrheit ist nicht weniger schlimm als der Absolutismus

eines Einzelnen, um an die schöne Stelle bei Mill zu erinnern:
«Wenn die ganze Menschheit mit Ausnahme einer einzigen Person

gleicher Meinung wäre, und diese eine entgegengesetzter, so wäre die

ganze Menschheit nicht mehr berechtigt, diese eine Person mundtot
zu machen, als sie ihrerseits, wenn sie die Macht dazu hätte, berechtigt
wäre, die Menschheit zum Schweigen zu verdammen1.»

1 John Stuart Mill, On liberty. Vgl. H. v. Treitschke, Die Freiheit.

55



II.

Mit der Aufdeckung des absolutistischen Charakters eines
Wohlfahrtsstaates à outrance ist aber unsere Prüfung nicht zu Ende.
Vielleicht haben sich die Verhältnisse der Umwelt und die Bedürfnisse der
Zeitgenossen in einer Art und Weise verändert, daß die Umwandlung
der «politischen» in die «wirtschaftliche Demokratie», wie man
euphemistisch zu sagen pflegt, geboten und natürlich erscheint? Warum
soll — könnte man sagen — die Ausdehnung des Staatszwecks und
der Staatspraxis mißgünstig beobachtet werden, wenn schließlich eine
starke Mehrheit des Volkes damit einverstanden ist, sei es, weil sie

große Erwartungen hegt, sei es, weil sie wenigstens keinen Rückschritt
befürchtet? Es mag darüber hinaus Mitmenschen geben, die, jedem
Etatismus abhold, dieser phantastischen Abwertung echten liberalen
Empfindens mit Gleichgültigkeit gegenüberstehen und, obwohl von
Natur ausgeprägte Individualisten, unfreiwillige Helfer des
Absolutismus werden. Wir meinen jene, die stolz darauf sind, mehr Menschen

als Bürger zu sein: in der Gewißheit, daß ihnen keine Macht die
Freiheit der Seele rauben kann, finden sie sich mit Unfreiheit in allen
anderen Bezirken der Existenz ab. Sie sind willens, sich der Mehrheit
selbst dann unterzuordnen, wenn sie das Gewand der Tyrannei
anlegt, und die Befürchtung ist nicht von der Hand zu weisen, daß
die Zahl der Kleinmütigen und Stillen mit zunehmendem Druck des

exaltierten «Volkswillens» proportional wächst.
Ein kritischer Vorbehalt ist nicht zu unterlassen. Der Kampf um

die Zukunft spielt sich nur in den Höhen der geistigen Abstraktion
zwischen «Kollektivismus» und «Individualismus» oder zwischen
«Sozialismus» und «Liberalismus», um diese etwas abgenützten
Begriffe zu erwähnen, ab; in der Welt der konkreten Einzelarbeit fällt
die Entscheidung nie so eindeutig und scharf wie in der grundsätzlichen,

theoretischen Auseinandersetzung. Die jüngste Geschichte
unseres Bundesstaates führt uns nicht in ein Laboratorium der abstrakten
politischen Idee, sondern in die betriebsame Werkstatt des tätigen
Lebens. Die Alternative lautete hier nicht «Kollektivismus oder
Individualismus?»; es ging und geht um die stete Anpassung an neue
Möglichkeiten, um die Behebung wirklich festgestellter Schäden und
um die Vorbereitung einer möglichst gerechten und möglichst
nützlichen Entwicklung. Der föderalistische Aufbau unseres Staates schuf
eine Reihe von Zwischengliedern, die eine direkte Flucht in die
allmächtige Administration des Zentralapparates verhinderte. Viele
Begehren der «Allgemeinheit» — die in Tat und Wahrheit ein sehr
konstruiertes Gebilde ist — wurden ganz oder halb selbständigen
Untergruppen zur Erledigung übertragen. Wir haben deshalb in unserem

56



Land etwelche Schwierigkeit, den Umschlag vom praktischen,
konkreten Liberalismus zum Absolutismus präzis festzustellen.

Die Entscheidung fällt auf dem Plan der grundlegenden Idee, die
befolgt und verwirklicht werden soll. Es ist durchaus denkbar, daß
dieselbe konkrete Maßnahme, zum Beispiel eine Schutzbestimmung
zugunsten der Landwirtschaft, zwei völlig verschiedenen Geisteshaltungen,

einer bewährten liberalen wie einer absolutistischen, entspringen

kann. Auf die Grundkonzeption aber kommt es an, und wir sind

überzeugt, daß es nur die liberale sein darf. Wollen wir als Einzelne,
als Bürger, als Menschen abdanken, unsere Unfähigkeit zugestehen,
um uns von der leichten Speise der bloßen Hoffnung zu nähren, der

Hoffnung, daß die Gesamtheit dieser einzelnen Unfähigen und
Einsichtslosen plötzlich die Kraft aufbringe, alle Dinge zum Guten zu
wenden? Verzichten wir auf den Glauben, daß die «gemeinsame
Wohlfahrt» letzten Endes das Werk tätiger Individuen ist, die auf
dem Vehikel des Egoismus zu sitzen ehrlich zugeben, um die Utopie
zu schüren, die Masse dieser Egoisten widme sich mit Inbrunst dem
Altruismus und der Nächstenliebe? Hegen wir die Illusion, dem Staat
die Last der umfassenden Existenzsicherung aufbürden zu können,
ohne einerseits die öffentliche Gewalt unverhältnismäßig zu steigern
und anderseits an der individuellen Leistung Schaden zu nehmen?
Diese Fragen wären zu bejahen, wenn der Zweck des Lebens allein
in der staatlich garantierten Herstellung eines gleichmäßigen
Lebensstandards bestünde, wenn die meß- und wägbaren äußeren Güter die

einzigen Werte wären, für die zu arbeiten ein Mensch auf der Welt
ist. Die fortschreitende Zerstörung des Privatrechtes zugunsten der
Ausdehnung des öffentlichen Rechtes empfinge ihre Legitimation von
einer neuen, das Wesen des Menschen in seine materielle Existenz
verlegenden Anthropologie, und vergeblich hätte Otto Gierke in
einem Vortrag 1889 zu Wien gemahnt: «Erkennen wir im Privatrecht
nicht mehr das Individuum als Selbstzweck an, verkümmern wir seine

Ordnungen zu Mitteln des Gesellschaftszweckes, so hat das Christentum

umsonst den unvergleichlichen und unvergänglichen Wert jedes
Menschendaseins offenbart und die Weltgeschichte vergeblich die Ideen
der Freiheit und Gerechtigkeit entwickelt!»

Die tiefste Kluft, die uns vom Absolutismus jeder Schattierung
trennt, besteht in der Frage des Existenzsinnes. Wo des Lebens
höchster Zweck in der Garantierung und Organisierung der materiellen

Existenz erblickt wird, hat man dem christlichen und dem (damit
nicht identischen) idealistischen Verständnis des Menschen die Gefolgschaft

verweigert. Der beste Kern des Liberalismus dürfte nicht in
einem doch recht fragwürdigen Fortschritts- und Vernunftglauben,
sondern in der deutlichen Grenzziehung zwischen öffentlicher Gewalt

57



und privater Sphäre liegen. Mag auch der geschützte private Bereich

zum Tummelplatz sehr unethischer Verhaltungsweisen werden, er
bietet anderseits die einzige Möglichkeit, die Entwicklung des

Individuums in die Bahn der persönlichen Verantwortung zu lenken. Das
Uebel, das der liberale Individualismus ohne Zweifel begünstigt oder

gar mit sich führt, erscheint gegenüber dem Unglück, das der
Absolutismus für das religiöse, geistige und kulturelle Leben heraufbeschwört,

erträglich zu sein. Und wer verspricht, wer garantiert uns,
daß die Wirksamkeit des die Schranken des bisherigen Rechtes
übersteigenden Allstaates auf rein wirtschaftliche Maßnahmen beschränkt
sei, daß er geradezu der Willensvollstrecker der Humanität werde,
wo doch schon seine Anfänge mit einer freiheitsfeindlichen,
undemokratischen Interpretation des «Volkswillens» verknüpft sind? Das

gesamte Geistesleben, das schon unter der Aegide des rein ökonomisch
und rein materiell verfälschten Liberalismus gefährdet ist, droht von
der Tyrannei einer vom Idol der hundertprozentigen Existenzsicherung

betörten Massengesinnung erstickt zu werden. Der Götzendienst
der äußeren und nur äußeren Lebensgestaltung und Lebensverschönerung

nimmt die Menschen gefangen, die noch zu anderen, edleren und
dauerhafteren Aufgaben berufen sind als zur Ansammlung von Geld
auf der einen und von Aerger auf der anderen Seite.

Die Furcht der Wohlhabenden und die Begehrlichkeit der
Enttäuschten kennen keine anderen Kriterien als materielle. Was nicht
greifbar, ist ihnen fremd, was tief, verhaßt. Mit ihnen, den erklärten
und unerklärten Materialisten, marschieren die Pessimisten, die den
Glauben an den inneren Wert des Menschen zu verlieren im Begriffe
stehen und das Bildungs- und Erziehungsideal vergangener Epochen
für utopisch und falsch halten, ohne sich um ein besseres zu mühen.

III.

Doppelt ist der erzieherische Auftrag des Liberalismus an die
Menschen, und er vollführt ihn durch bewußtes Schweigen hier, durch
beredtes Verkündigen dort. Niemals hat er eine ausgefertigte, detaillierte

Weltanschauung anzubieten, die auf dem Jahrmarkt der
Ideologien von der willigen Masse der Denkmüden und Seelenträgen billig
einzuhandeln ist. Kultureller und politischer Träger einer
philosophisch-religiösen Lehre zu sein, widerspräche seiner innersten Ueber-

zeugung von der Selbstverantwortlichkeit des Menschen. Der weltliche
Katechismus muß ungeschrieben bleiben. Diesen Dienst darf der
Liberalismus nicht leisten, so oft er auch anbegehrt wird. Hingegen
verlangt der zweite Auftrag die Kraft des Geistes, die Macht der Rede
und den Mut des Handelns: die Gewährleistung einer individuellen

5 8



Sphäre, die Achtung vor der menschlichen Person, die Werterfüllung
der Einzelexistenz. Vom Glauben, daß die Würde jedes einzelnen
menschlichen Geschöpfes höher als die noch so vortreffliche Maschinerie

der Gemeinschaft steht, daß der innerste Sinn des Lebens der
persönlichen, verantwortlichen Auseinandersetzung mit letzten Fragen
des Daseins und nicht der bloßen Mitgliedschaft bei einem sozialen
Gebilde (die in der Mehrzahl eine Mit-leidenschaft sein wird)
zukommt, darf der Liberalismus keinen Schritt zurückweichen. Darum
ist dem Staat, den öffentlich-rechtlichen und privaten Körperschaften,
ja sogar der Volksmehrheit das Recht zu bestreiten, das Geheimnis
des Personlebens ans Licht zu zerren und in eine Schablone zu zwängen,

weniger um des problematischen Ideals der geistigen Selbstgenügsamkeit

als um der ungeheuren ethischen Gefahr willen, die in der
groben oder versteckten Aufzwängung von Schemata lauert und vor
der Wilhelm von Humboldt feinsinnig gewarnt hat: «Noch mehr aber
leidet durch eine zu ausgedehnte Sorgfalt des Staates die Energie des

Handelns überhaupt und der moralische Charakter... Wer oft und
viel geleitet wird, kommt leicht dahin, den Ueberrest seiner
Selbsttätigkeit gleichsam freiwillig zu opfern. Er glaubt sich der Sorge
überhoben, die er in fremden Händen sieht, und genug zu tun, wenn er
ihre Leitung erwartet und ihr folgt. Damit verrücken sich seine

Vorstellungen von Verdienst und Schuld. Die Idee des erstem feuert ihn
nicht an, das quälende Gefühl der letztern ergreift ihn seltener und
minder wirksam, da er dieselbe bei weitem leichter auf seine Lage und
auf den schiebt, der dieser die Form gab .2»

Gefahren des Wohlfahrtsstaates: Abtötung des Empfindens für
andere als materielle, äußere Güter; Schwund des Vertrauens in das

Individuum unter gleichzeitiger Inflation des Gemeinschaftsmythos
und Ueberschätzung der Organisation; Verletzung der heiligen Grenzen

des Geschöpfliehen; Absolutismus des Staates und seiner Administration;

Auflösung der ethischen Verantwortlichkeit.
Auftrag des Liberalismus: Schaffung eines freien Entwicklungsraumes

für die Einzelperson; grundsätzliche Betonung der geistigen,
innerlichen Güter; Schutz der Menschen vor dem unheilvollsten aller
Zwangssysteme — der mit öffentlicher Gewalt durchgesetzten
Ideologie; Ermöglichung der freien, verantwortlichen Selbstbesinnung.

Sprechen wir uns damit gegen die bessere, gerechtere Verteilung der

von den Menschen erarbeiteten Werte aus? Wünschen wir die Rückkehr

zu jenem Liberalismus, der sogar die staatliche Schule und die

Epidemiebekämpfung mit unverhohlenem Mißtrauen beobachtete?

Wenn die Gegenwart, geleitet vom einen leuchtenden Stern aus der
2 W. v. Humboldt, Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit

des Staats zu bestimmen.

59



Revolutionstrilogie, der Egalité, ihre Zuversicht auf die
gemeinschaftliche Organisierung der Existenz zu setzen geneigt ist; wenn sie,

irre geworden am lebendigen Menschen, den Staat mit der totalen
Fürsorge betraut; wenn sie, des besseren Wertmaßstabes beraubt, den
Preis der Liberté und Fraternité — die einst mit hohem Pathos als
«Volksinteressen» ausgegeben wurden — für die einzurichtende Egalité

zu bezahlen gewillt ist: dann vervielfacht sich die Last der

Verantwortung für jene, die den Hintergrund und das Ende dieser
Entwicklung entdeckt zu haben glauben. Je weiter der Kreis der öffentlichen,

staatlichen Aufgaben gezogen wird, um so gewichtiger muß das

Bewußtsein der geistigen und sittlichen Freiheit und Verpflichtung
werden. Nur unter dieser Voraussetzung kann der Liberalismus der
Gemeinschaftssehnsucht nachgeben. Das Gleichgewicht zwischen Staat
und Einzelnem, zwischen Organisation und Freiheit, zwischen Materie
und Geist, zwischen Administration und Kultur scheint aber gestört
zu sein; der Bürger selbst geht achtlos am makabren Zug seiner

Zeitgenossen vorbei, die den befohlenen Lebensmarsch in der Viererkolonne

der Egalité dem bald zagenden, bald erhebenden Suchen der
Selbstverantwortlichen vorziehen und die Seelen jener zu verachten
und zu zertreten bereit sind, die da mit Micha sprechen:

«Es ist dir gesagt, o Mensch, was gut ist und was der Herr von dir
fordert: nichts als Recht üben und die Güte lieben und demütig
wandeln vor deinem Gott.»

KLEINE RUNDSCHAU
EINE GESCHICHTE DER HEUSER WARTUNGEN

I.

Im Schicksal der Völker zeigt sich, daß die Zeiten innerer Ausweglosigkeit
nicht selten zu Geburtsstätten umwälzender Erlösungsbotschaften wurden. Es

zählt zu den Geheimnissen menschlichen Daseins, daß die Krise einer
traditionellen Ordnung stets lebendige Gegenkräfte geweckt hat, die schließlich in
gewandelten Heilsvorstellungen ihren Ausdruck fanden. Auch der neuen Zukunftshoffnung

war dann freilich das Los beschieden, als Enttäuschung durchlebt und
in ihren Grenzen durchschaut zu werden. Doch selten wurde sie deshalb
preisgegeben. Meist erfuhr sie eine Reihe von Modifikationen, so daß gegensätzliche
Strömungen sich bildeten, zunächst ohne die Kraft, das Gesellschaftsleben neu
zu festigen. Erst die Erfahrung weiterer Generationen ermöglichte die

ausgewogenere Gestaltung der neuen Lebensinhalte. Mochten also die Heilsbotschaf -

60


	Gefahren des Wohlfahrtsstaates

