Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 14 (1946-1947)

Heft: 1

Artikel: André Malraux

Autor: Tauber, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDRE MALRAUX

VON HERBERT TAUBER

André Malraux wurde im Jahre 1901 in Paris geboren. Er hat orientalische
Sprachen studiert. 1920 und 1921 hat er die beiden surrealistischen Erzihlungen
«Lunes en papier» und «Ecrit pour une idole & trompe» verdffentlicht, 1923 ist er
zum erstenmal nach China gereist, wo er sich nicht nur in die chinesische Kultur
vertieft, sondern auch Einblick in die Revolutionskimpfe gewonnen hat. 1926
erscheint von ihm «La Tentation de 1’Occidents, 1927 (in den «Cahiers Verts»,
Paris) der Aufsatz «D’une jeunesse européenne» sowie die Erzdhlung «Royaume-
Farfelu». 1927 befindet er sich wieder in dem von Revolutionskdmpfen erschiitterten
Schanghai. 1928 erscheint der Roman «Les Conquérants», 1930 «La Voie Royale»,
1933 «La Condition Humaine», 1935 «Le Temps du Mépris». Im spanischen Biirger-
krieg organisiert Malraux die Luftwaffe der Regierungstruppen. Der 1937 erschienene
Roman «L’Espoir» gibt sein Bild von diesen Kimpfen wieder. 1939 riickt Malraux
als Tankoffizier ins Feld. Er wird im Juni 1940 gefangengenommen, entflieht im
November und sucht unverziiglich durch Verstecken von Waffen, darunter ganzen
Tanks, den Widerstand vorzubereiten. 1943 erscheint von seinem Roman «La Lutte
avec ’Ange» der erste Band, «Les Noyers de I’Altenburg». Am Vorabend der
Invasion wird Malraux als einem wichtigen Fiihrer des franzosischen Maquis die
Ausfiihrung des Planes «Steel» anvertraut. Die darin vorgesehenen Sabotageakte
werden von seinen Leuten zu fiinfundachtzig Prozent ausgefiihrt, wihrend die
Alliierten nur mit zehn bis fiinfzehn Prozent gerechnet haben. Im Verlauf der
Befreiungskimpfe griindet Malraux die Brigade «Alsace-Lorraine», deren dreihundert
Minner den Vormarsch der Panzerdivision «Das Reich» von Toulouse nach dem
Norden, an die Invasionsfront, zu verzogern suchen. Als FFL.-Oberst kimpft er
sodann im Elsaf. Nach der Wahl der konstitutiven Nationalversammlung wird
Malraux in das neu gebildete Kabinett de Gaulle als Informationsminister (parteilos)
aufgenommen. Wihrend er frither sehr mit den Kommunisten sympathisiert hat,
ohne freilich in ihre Partei einzutreten, wird er heute von den Kommunisten mit
Mifltrauen betrachtet, da er von ithnen abgerticke ist.

Aufler den oben erwihnten Werken hat Malraux verschiedene literarische Auf-
sitze, unter anderem iiber Bernanos und D.H.Lawrence, die in Zeitschriften zer-
streut sind, verdffentlicht, 1944, als sein Besitz von der Gestapo beschlagnahmt
wurde, ist das Manuskript seines grolen Werkes «La Psychologie de I’Art» vernichtet
worden. Dieses Werk, von dem vereinzelte Abschnitte vor dem Krieg in der Zeit-
schrift «Verve» erschienen sind, soll rekonstruiert werden und erscheinen.

Malraux’ Werke sind in der vorbildlich schonen Gesamtausgabe von Albert Skira,
Genéve, neu herausgekommen. Die «QOeuvres Complétes» umfassen alle oben er-
wihnten Werke aufler «Ecrit pour une idole a trompe», «D’une jeunesse européenne»
und den literarischen Aufsitzen. Im folgenden wird nach der Ausgabe von Skira zitiert.

44



L

So, wie Gides Buchtitel «L’Immoraliste» bezeichnend ist fiir den
Geist einer Generation von Schriftstellern, die durch den Gegensatz
zur biirgerlichen Welt sich selbst zu finden hoffte, so spricht André
Malraux’ ins Allgemeinste zielender Titel «La Condition Humaine»
fiir eine Generation, die von diesem Gegensatz allein nichts mehr
erhofft. Von ihr aus gesehen, erscheint die in der Opposition selbst
sich bestdtigende Bindung an die biirgerliche Welt noch von einer
gewissen ununterdriickbaren Behaglichkeit gezeichnet. Das eigene
Lebensgefiithl wird davon nicht mehr angesprochen. Es steht jenseits
einer Entfesselung, die sich noch als Selbstzweck feiern durfte. In
seiner umfassenden Frage nach den Bedingungen des Menschlichen
tont unverkennbar ein neues und gleichzeitig uraltes De profundis,
dem die Erfahrung des Nichtigen vieler menschlicher Lebensversuche
zugrunde liegt?.

Malraux’ Anfinge im Surrealismus sind allerdings darin noch der
Vergangenheit verpflichtet, dafl sie sich im Rahmen jener antibiirger-
lichen Entfesselung bewegen. Sie bleiben der Mode untertan und teilen
in dieser Beziehung auch das Schicksal der meisten surrealistischen
Produkte, die im zahmen Rahmen des Geschmacklerischen bleiben und
darum auf ihrer Flucht vor der biirgerlichen Welt dem Hasen im
Grimmschen Marchen gleichen, der im Wettlauf mit dem Igel von
dem am einen Ende der Rennstrecke postierten Stachelhduter und
seinem am andern Ende wartenden Eheweib durch das immer wieder-
kehrende «Ich bin schon da» zur Verzweiflung getrieben wird.

Das Capriccio Lunes en papier ist ein teilweise amiisantes, teilweise
abgeschmacktes Spiel von Farben, Formen und iiberraschenden Asso-
ziationen, in dem sich die kiinstlerische Phantasie an der freien Ver-
fligharkeit ihrer Vorstellungen, an der Ueberschreitung aller Grenzen
des Moglichen und des miteinander Vereinbaren ergotzt. Das Irgend-
wo, das Irgendwie und das Irgendwas feiern darin Orgien der
freien Bestimmbarkeit, und das Geschehen bewegt sich — insofern der
Musik gleichend — in der Sphire des Spurlosen. Dieser leere Raum
wird hier in verdichtig herausfordernder Weise als der Bereich der
kiinstlerischen Freiheit genossen. Es ist vielleicht billige, aber auf
jeden Fall naheliegende Prophetie, im selben Raum schon das Nir-
gendwo zu erkennen, gegeniiber dessen Leere und Bedrohung die
Helden der spiteren Werke sich ans Hic et nunc der Aktion
klammern.

In dem in ihm getibten freien Verfiigen iiber die Welt der Vor-
stellungen, in der vollstindigen Entfesselung von den Gesetzen der

1 Vgl. hierzu: Erich Brock, Das Weltbild Ernst Jiingers, Ziirich 1945. S. 21 ff,

45



Erscheinungswelt wie auch von Sinnstrukturen, erscheint das Werk
als die Illustrierung eines Geisteszustandes, den die Tentation de
POccident kritisch analysiert. Dieses 1921 bis 1925 geschriebene und
1926 in Paris erschienene Werk ist ein Briefwechsel zwischen einem
durch Europa streifenden Chinesen und einem in China studierenden
Europider. Die chinesische und die europdische Kultur erscheinen im
Blickfeld des Fremden, wobei freilich keine pedantische Scheidung und
Gegeniiberstellung durchgefiihrt wird, da die beiden Schreiber ihr
gemeinsames Thema: den Wesensunterschied zwischen West und Ost,
im Sinne eines Zwiegesprachs behandeln und gegenseitig auf ihre
Beobachtungen eingehen. Die Briefe des Chinesen {iberwiegen, und
der Westen bleibt, wie es auch der Titel andeutet, das Hauptthema.

Der Chinese ist keineswegs der Fremde schlechthin, wie er als
Vertreter einer unverdorbenen, natiirlichen Vernunft so oft als
literarische Hilfskonstruktion zwecks Ausiibung von Kulturkritik
erfunden wurde. Er ist ein wirklicher Chinese von heute. Gegenstand
seiner Beobachtung und Kritik ist jene «natiirliche» europdische Ver-
nunft selbst. Gleichzeitig weifl er, im Gegensatz zu jenem theoretischen
Fremden, seine eigene asiatische Welt dem europiischen Geist ver-
fallen. Die Betrachtung miindet in das Bewufitsein der geschichtlichen
Krise, zu deren Darlegung dem Europder das letzte Wort bleibt.

Der Chinese bringt im Gegensatz zu jenem theoretischen Asiaten
mit dem Kulturkreis, den er darstellt, ein Element der Erfahrung,
etwas, das die Unwiderleglichkeit des Faktischen hat, in die
Diskussion mit. Die Qualitit des Faktischen, des Gegebenen, der
gelebten Wahrheit im Gegensatz zur gedachten Moglichkeit, spielt
in Malraux’ Denken eine besondere Rolle. Ein besonderer Akzent
muf ihr ja schon aus der Spannung gegeniiber der Verachtung der
Erscheinungswelt im Surrealismus zuwachsen.

Diesem Faktischen zugewandt ist in dem Buch auch die unruhige
Fiille geistreicher Apercus, von denen einige spielerisch aufgegriffen,
andere griindlich erdrtert werden. Es duflert sich darin eine bohrende
und zugleich um eine grofitmogliche Vielfalt der Perspektiven be-
sorgte Intelligenz, die ihre Einsichten in der Menge der Erfahrungen
zu priifen sucht.

Malraux bietet all diese Einzelbeobachtungen auf, um einen Grund-
unterschied zwischen der westlichen und der Gstlichen Seinsweise her-
auszuarbeiten. Der stliche Mensch fiihlt sich getragen vom Sein, er
ist Teil eines anerkannten, freilich zugegebenermaflen unabsehbaren
Weltganzen, wogegen der westliche Mensch sich als ein unabhéngiges
Ich der Welt herrschend gegeniiberstellt, ihr Gegebenes nur insofern
anerkennt, als es sich seinen Vernunftkategorien unterwirft. Sein
Denken kommt von der das Antlitz der Umwelt verwandelnden Tat

46



her und miindet in die Tat. Der griechische Mensch, der sich selbst
zum Mafl der Dinge setzt, und der christliche Mensch, dessen Welt
Gott unterworfen ist, stellen sich beide in gleicher Weise nicht als Teil
des Ganzen, sondern als herausgehobenes, zentrales Ich der Welt ge-
geniiber, deren Wesenheit durch ihren Geist bestimmt ist. Diese
Grundtatsache prigt sich im gesamten Lebensgefiihl, in der Empfin-
dungsweise, aus. Wenn der Chinese sich in seinen Tridumen einem
seligen Einswerden mit dem «ewigen Licht» hingibt und bei der
Flucht aus der beschrinkten Wirklichkeit sich in die Phantasiegestalt
des heiter ergebenen Weisen kleidet, iiberhcht der westliche Mensch
in seinen Triaumen und Phantasien sein Ich, indem er die Gestalt
des Helden und groflen Tdaters, des Abenteurers, annimmt, den er
auch im Scheitern noch bewundert. Der Wille zur Macht ist eine
Grundleidenschaft des westlichen Menschen. Das Ich, das als
rationales Ich nicht nur die hochentwickelte, auf mathematischen
Grundlagen fuflende Wissenschaft und Technik des Westens
begriindet, sondern auch seiner bildenden Kunst und ihrer Art, sich
der Welt zu bemichtigen, den Stempel aufprigt, zeigt in diesen
heroischen Trdaumereien, die keine Bezichung zu den Moglichkeiten
der Verwirklichung haben, die irrationalen Gewalten, die hinter ihm
stehen, «das Absurde, das schone Absurde, das unserem Wesen ver-
bunden ist, wie die Schlange dem Baum der Erkenntnis®.»

Auch in der Liebe, die im Osten wie im Westen einen Ausbruch aus
dem, «was eine beinah allgemeine Vereinbarung Wirklichkeit nennt®»,
darstellt, bezeugt sich ein grundlegender Unterschied. Dem &stlichen
Menschen ist die Frau ein fremdes Wesen, andersartig als der Mann.
Der westliche Mensch will sich in ithr der «Seele», eines anderen «Ich»,
bemichtigen, er will nicht nur lieben, sondern auch geliebt sein. Fiir
den Chinesen liegt in dieser Leidenschaft der Beweis dafiir, daf} «im
Innersten des europdischen Menschen, die groflen Bewegungen seines
Lebens beherrschend, etwas wesenhaft Absurdes steckt*»>. Im Grund
begegnet das Ich im andern, dessen Seele es zu erkennen sucht, nur
seiner eigenen Vorstellung, der Projektion des eigenen Ich. Das Ver-
stehen ist ein Sich-Identifizieren.

Hierin liegt das Grundgeheimnis des europdischen Geistes. Der
Geist schafft die Welt als seine Welt, in der das Ich auf unwillkiirliche
«Unterstellungen», Projektionen, reagiert. «Die Entdeckungen wie
die Irrtiimer gehoren seinem Bereich an, auflerhalb dessen die Formen
verschwinden; und seinem Bereich zugehorig ist auch unsere (des
Europiers) gemeinsame Verteidigung: die Idee des Ich, die Vorspie-
gelung der Wahrscheinlichkeiten®.» «Diese unablissige Verteidigung

¥ 5 6l 4 S. 54.
3 S. 54. 5 S. 64.

47



gegen das Andringen der Welt ist das eigentliche Kennzeichen des
europdischen Geistes®.»

Dieses Ich befindet sich beim modernen Menschen aber selbst in
einem Zustand der Krise. Sein Garant, Gott, ist tot, aber auch das
an seine Stelle getretene allgemeingiiltige Bild des Menschen besteht
nicht mehr. Das Dauernde geltender, iiberzeitlicher Formen versinkt
in der Flucht der Zeit. Die Herrschaft des Ich, die Wahlfreiheit des
Geristes, sich sein Gegebenes selbst zu geben, das ihm sich Darstellende
zu verstehen, zu interpretieren (und das heifdt immer: wihlen), ver-
wandelt sich in uferlose Willktir. Die Zeit gewinnt im Bereich des
Geistes, der sie iiberwinden sollte, die Oberhand. Das zeigt sich
besonders im Bereich der Kunst, wo Stile und Moden in rascher Folge
wechseln. Der Geist ist zum Nichtverstehen unfihig. Den modernen
Menschen bewegt keine Liebe zu einer bestimmten Form, sondern nur
die grenzenlose Entdeckerlust. Und noch in der Reaktion, jenem
«negativen Klassizismus», der sich in der plétzlich mit Inbrunst
erwachenden Liebe zu den starren, kaum geldsten archaischen Formen,
wie denen des delphischen Wagenlenkers oder Ostlicher Frithkunst
auflert, bleibt die allumfassende Gefahr des verstromenden Lebens
gegenwirtig, gegen das diese Kunst von unserer Kultur zur Abwehr
aufgeboten wird.

Wenn so im Bereich der geistigen Schopfungen der Bezug des Ich
zum Gegebenen im Zeichen der Willkiir steht, so herrscht der Welt
der dufleren Wirklichkeit, der Politik, gegeniiber das Bewufltsein der
Ohnmacht des Geistes. «Die westliche Intelligenz weiff, dafl sie auf
keine Realitit einwirken, daf sie den notwendigen Zusammenhang
zwischen jener und der Ueberzeugung, die sie rechtfertigt, nicht
schaffen kann”.» «Mehr oder weniger klar beherrscht der Gedanke
der Unmoglichkeit, irgendeine Wirklichkeit zu erfassen, Europa®.»
So schwebt denn jenes geistige Ich im Leeren. Die Selbstentfaltung zur
Erlangung der Macht geschieht nicht auf Grund einer wahrhaften,
begriindeten Bejahung, sondern «aus einer Art Opportunismus, einer
stindigen Anpassung oder der Annahme der Dogmen einer Partei’.»
Alle Bejahung geschieht nicht aus tieferen Griinden, sondern um der
«Differenz», um der willkiirlichen Heraushebung der Personlichkeit
willen. Es ist eine Funktion der Mode, solche grundlosen Differenzen,
die der grundlosen Bejahung dienen, aufzustellen.

Das Ergebnis dieser Lage ist die Verzweiflung. «Europa, du grofler
Friedhof, wo nur tote Eroberer schlafen, ... du laft um mich herum
nichts als einen nackten Horizont bestehen und den Spiegel, den die
Verzweiflung, die alte Herrin der Einsamkeit, herbeischafft'.» Das

8 S. 64. ¢ 8. 121, 10 8. 124,
5 121 8. 122,

48



eigene Antlitz, das im Spiegel erscheint, «wie eine grofe, schlecht
geheilte Wunde», dieser «verstorbene Ruhm und lebendige Schmerz!'»
des Ich, erweckt keine Liebe.

So steht das Ich des westlichen Menschen, das einst an seine Welt
geglaubt hat, wie es an den Menschen geglaubt hat, nur seinem
Spiegelbild und dem Nichts gegeniiber. Der Welt bleibt es entriickt,
und doch ist die Welt, das Gegebene, sein Schicksal. Der innere,
Ostliche Weg, von dem der Chinese spricht, wird abgelehnt; da er
auch nur «ein Glaube» an einen besonderen Zustand sei. Uebrigens ist
auch der Osten, wo der Individualismus machtvoll erwacht, dem
europdischen Weg verfallen.

Aus der «Tentation de 1’Occident» spricht ein durchgehender
Nihilismus, eine Intelligenz, die am Ende angelangt ist und nicht ohne
Faszinierung von den «metallischen Konigreichen des Absurden'®»
spricht, die im Heraufkommen seien. Es ist freilich auch eine Intelli-
genz, die ihr Bild vom Westen in tiberspitzter Weise intellektualistisch
faflt. Jener breite Strom 0Ostlicher Weisheit, der in die Weisheit des
Westens einfliefit und zu ihrer Tradition gehort, wird ebensowenig
beriicksichtigt wie der Kampf gegen das isolierte Ich, den die neuere
Psychologie im Riickgriff auf dltere Traditionen einleitet.

Malraux’ Feststellungen ordnen sich in den Rahmen der Kritik am
Geist ein, mit der die moderne Kultur sich ithrer Krise bewufit wird.
Seine Betrachtungen iiber den Leerlauf des Geistes, iiber das fiktive
Wesen des isolierten Ich sind nicht neu. Zur Feststellung ihrer un-
mittelbaren Ahnenschaft mag man auf Nietzsche zuriickgreifen.
Interessant 1st aber, dafl Malraux sich von seiner besonders auf den
ersten Seiten des Buches kriftig und tiberzeugend in Erscheinung
tretenden Gabe zur Gestaltung der poetischen Vision nicht verfithren
liflt, um dem Bewuftsein dieser Krise in einen mit Heilsqualitdten
begabten Osten zu entfliechen. Er verfillt dieser «Versuchung des
Westens», die damals, in den zwanziger Jahren, so viele in ihren
Bann zog, nicht. Ebensowenig verschreibt er sich in anderer Weise
der Welt des Gegebenen, des Objektiven, habe es historischen, bio-
logischen oder psychischen Charakter. Seine Kritik bleibt Selbst-
kritik des wachen Geistes, der zwar gerne sich selbst entrinnen
mochte, aber vorlaufig in seinen Fluchtmdglichkeiten keine eigentli-
chen Moglichkeiten, sondern nur das bare Nichts sieht. Die Wachheit
seines Denkens 1488t ithn auf jenem unruhigen und schwer ertriaglichen
Anfang beharren, von dem aus je und je die Aufbriiche ins Objektive
geschehen. Er spricht noch vom diesseitigen Ufer.

Dieses an sich selbst gebundene suchende und fragende Ich gibt den

1.8, 125. k& 122,



nichsten Werken Malraux’ das tiefere Interesse. Er stellt es in einer
Weise dar, die das Isoliertsein und den Abgrund gegeniiber der Welt
in extremer Weise hervortreten 1a8t. So sind die Helden von «Les
Conquérants» und zum Teil auch von «La Condition Humaine»
zumeist durch ein Hochstmaf} soziologischer Entwurzelung bestimmt.
Viele von ihnen sind Mischlinge. Perken in «La Voie Royale» stammt
aus Schleswig-Holstein, Berger in «La Lutte avec I’Ange» aus dem
Elsaf}, beide also kommen aus Grenzlindern, was fiir sie zunichst
heiflt, dafl sie der eindeutigen Bestimmtheit durch die Nationalitit
entzogen sind, im weiteren aber, dafy man ithre Heimat, wie die zahl-
reicher anderer Helden von Malraux, am genauesten a cheval iiber
Pascals Pyrenden lokalisieren mufite.

Die Welt hingegen lafit er in der Weise, wie sie sich dem praktischen
Zugriff und den geistigen Ordnungen des Ich am fremdesten dar-
stellen kann, in Erscheinung treten: nimlich als Wildnis des Urwalds,
wie in der «Voie Royale» oder als Revolution, wobei das Fremde
durch die exotische Umwelt zum Teil noch gesteigert wird. Seine
Abenteurer sind als Heimatlose Reprisentanten jenes weltlosen Ich,
das sich mit der Realitit im handgreiflichsten Sinne zu vermischen
sucht. Im Aktivismus seiner Revolutionire spricht sich die Sehnsucht
aus, jenen «nackten Horizont», von dem das moderne europiische
Individuum sich umgeben sicht, durch eine Welt, die nichts Fremdes,
Zufilliges, sondern den Wert des Erkdmpften und Erstrittenen hat,
zu erfiilien. Und spricht aus den furchtbaren Opfern an Menschen-
leben, die Malraux in seinen Biichern wie unter einem Zwang dar-
bringt, nicht unverkennbar das Bediirfnis, jenen Spiegel, in dem das
Gesicht des einsamen Ich «wie eine schlecht geheilte Wunde» ihm
erscheint, zu zerschlagen und immer wieder zu zerschlagen?

Es ist unverkennbar eines der Geheimnisse dieses isolierten Ich, daf}
Malraux in seinen Biichern, gleich den Dramatikern der Barockzeit,
sich nicht genug tun kann in der Schilderung unerhort blutiger und
grauenhafter Ereignisse. Der Schriftsteller des zwanzigsten Jahr-
hunderts wie derjenige des siebzehnten bietet den Hintergrund des
Grauens auf, um Triumph und Niederlagen des Ich zu erweisen.
Dieses Ich ist freilich nicht das christliche Ich des Barockmenschen,
aber es hat sich genau an seine Stelle gesetzt, wie im Roman «La
Lutte avec ’Ange» in der Bibliothek von Altenburg die Statue eines
Atlas, der die Weltkugel trigt, an die Stelle gesetzt wurde, wo einst
ein am Kreuz hingender Christus war. Was der gldubige oder zu
glauben hoffende Barockschriftsteller seinen Helden als Priifung wider-
fahren lie}, erscheint bei Malraux in der Indifferenz des Experiments.

(Schlup folgt)

50



	André Malraux

