
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ERICH BROCK:

DAS WELTBILD ERNST JÜNGERS

Eine wesentliche Auseinandersetzung mit Ernst Jünger muß eine Auseinandersetzung

mit den drängendsten Fragen des heutigen Denkens und Lebens werden.
Denn Jüngers Werk spiegelt die Entwicklung jenes Menschenschlags, der aus dem
Erlebnis des ersten Weltkriegs heraus neue Formen des Daseins suchte und dabei
teils bewußt, teils unbewußt den zweiten Weltkrieg heraufbeschwor. Erich Brocks
Darstellung des Weltbilds Ernst Jüngers1 führt mitten in die auf Sein oder
Nichtsein zielende Problematik hinein.

Jünger hat versucht, das Elementare, Gegenwärtige, «die großartige und
entsetzliche Einheit des Erlebens», wie er sie im ersten Weltkrieg erfahren hatte,
sich als dauernden Besitz eines intensiven Lebens zu sichern. Jünger gleicht somit
jenen mystisch Begnadeten, die versuchen, sich die Gegenwart des Absoluten zu
bewahren, während von ihnen verlangt wird, «Gott um Gottes willen zu lassen».

Denn das Umschlagen der höchsten Not in die letzte Erfüllung, das dem
symbolischen Todeserlebnis des Mystikers wie dem wirklichen des Frontkämpfers
zugrunde liegt, ist ein augenblickhaftes Ereignis, das weder dauernd festgehalten
noch auf mechanische Weise wiederholt werden kann. Jüngers Formel von der
«Sicherheit in flammender Gefahr» erweist sich als paradox: nicht etwa, weil es

nicht möglich wäre, sich in der Gefahr sicher zu fühlen, sondern weil die Gefahr
für den, der sich in ihr sicher fühlt, den Charakter der Gefahr verliert, und mit
dem Schrecklichen zugleich das Göttliche entschwindet. Jüngers Werke zeugen,
sofern sie nicht aus der Fülle des wirklich Geschauten und Erlebten mitzuteilen
vermögen, von dem Suchen — und Verfehlen des gefährlich-sinnvollen Daseins.
Damit ist angedeutet, daß uns Jünger als Beobachter, der zugleich über eine hohe
Kunst der Sprache verfügt, in seltenem Maße bereichert, während die Folgerungen,
welche der Denker Jünger aus seinen Beobachtungen gezogen hat, zur Kritik
herausfordern.

Kennzeichnend für das Jüngersche Denken — und in vielem bildet die
Geschichte des deutschen Volkes vor dem letzten Krieg die Parallele zu diesem Denken
— ist der Glaube, daß durch die Preisgabe der bürgerlich-romantischen
Individualität, durch den Verzicht auf ein unbeschränktes Waltenlassen der Vernunft,
durch die ständige «Berührung mit dem Schmerz», durch den Willen zum Opfer
schlechthin ein Etwas erzwungen werden könnte, das alles Geopferte bei weitem
aufwiegt. Die Haltung des Soldaten, der, auf sein Eigenleben verzichtend, gehorcht
bis zum Tod auf verlorenem Posten, diese Haltung wird von der Situation, in
der sie geboten sein kann, losgelöst und zum absoluten sittlichen Maßstab, zur
pseudo-religiösen Forderung erhoben. (Mit Recht zieht Broch Beispiele aus der
Religionsgeschichte zum Vergleich heran, weist er auf den magisch beschwörenden
Charakter dieser Denkhaltung hin.) Wo aber der positive Glaube, der Glaubens-

1 Max Niehans Verlag, Zürich 1945.

764



Inhalt fehlt, führt der rein formale Glaube, der «Glaube an den Glauben», der
zu immer neuen Opfern treibt, ins Leere; die Opfer werden sinnlos. So konnte
wohl mehr als ein Jahrzehnt lang geopfert, entbehrt und dabei gerüstet werden;
aber die Rüstung selber konnte nur mit der Katastrophe enden; das Nichts hatte
sich eines Tages als Nichts zu enthüllen.

Freilich muß hier gesagt sein, daß Jünger, der die Katastrophe seit langem
ahnte, von den Entschlüssen seines Volkes mehr und mehr Abstand nahm, in
seinen neueren Werken den Wert der seienden und überlieferten Dinge
betonte (Marmorklippen, Gärten und Straßen, Myrdun) und es wagte, in
tyrannos zu schreiben. Auch sein politisches Verhalten in dieser Zeit zeugt von
Mut; und es geht nicht an, aus Unkenntnis des Sachverhalts Jünger zu den
Nationalsozialisten zu zählen. Dennoch sind unbestreitbar Gedanken aus seinen
früheren Werken (Arbeiter, Ueber den Schmerz, Totale Mobilmachung) durch
die Geschehnisse auf eine furchtbare Weise weiter entwickelt und besiegelt worden.

— Wir kommen auf den Opfergedanken, die Verherrlichung des Schmerzes
zurück. Jünger selbst hat in einer seiner neuesten, im Manuskript verbreiteten
Schriften (Der Friede) auf das Bibelwort hingewiesen: «Es muß ja Aergernis
kommen; doch wehe dem Menschen, durch welchen Aergernis kommt!» (Matth.
18, 7; Luk. 17, 1). Diesem Wort entsprechend ließe sich sagen, und damit wäre
die Kritik an dem leeren Opferwillen, an dem Glauben an die Magie des

Schmerzes zusammengefaßt: Man muß ja leiden; aber wehe dem, der freiwillig
leidet — der entbehrt, wo er nicht geheißen ist, der das Pfund vergräbt, das

ihm anvertraut wurde. Gott nimmt sich seiner nicht an. «Wer sich selbst

erniedrigt, wird nicht erhöht», sagt Brock. Denn"wenn Gott ist, «so brauchen
wir uns nicht mehr aus eigenem Sinn und eigener Kraft von uns abzusetzen,
nicht mehr am eigenen Schöpfe aus dem Sumpf zu ziehen, so brauchen wir uns
nicht mehr selbst zu erniedrigen, selbst zu opfern: so werden wir erniedrigt,
werden geopfert und wissen von wem.» «Nach übereinstimmender Erfahrung
und Zeugnis der (wirklichen) Heiligen ist nicht Fortwerfen des Lebens, sondern
sein Entrissenwerden das erste.» Andernfalls könnte das Opfer vom Selbstmord
nicht unterschieden werden (vgl. das Zitat aus Giraudoux bei Brock S. 242).

Von allen ungeforderten Opfern ist das der Vernunft das verhängnisvollste2.
Brocks Kritik des Jüngerschen Denkens richtet sich in erster Linie gegen den
«Hochverrat des Geistes gegen den Geist», der als Antwort auf den angeblichen
«Hochverrat des Geistes gegen das Leben» gemeint war und der «zu den hohen
und grausamen Genüssen unserer Zeit» gehören sollte. Brock weist darauf hin,
wie Jünger «durch kurzangebundene agitatorische Abzweckung» tief in die
Antinomie des «Vernunftbeweises gegen die Vernunft» (ein Ausdruck Kants)
hineingeriet, «die nachher so grausige Ausmaße annehmen sollte». Daß es an dem
Ort, an welchem der geistig entwickelte Mensch steht, nicht ein Zurück im Sinn
eines Verzichts, sondern nur ein Vorwärts im Sinn einer noch vollständigeren
Entfaltung gibt, ist die Tatsache, um die wir nicht herumkommen. Im Bereich
der Vernunft rächt sich der diktatorische Entscheid, die willensmäßige Festlegung
von Grenzen am bittersten. «Der Vernunftbeweis, daß es keine Vernunft gebe,
führt nicht zur Freiheit der Natur, sondern zu ihrer Knechtschaft unter dem
Geisthaß — führt zum Freiwerden eines Natürlichen, das nicht Unschuld, Kraft
und Fülle des Vorgeistigen ist, sondern gegengeistige, gegenchristliche,
gegenmenschliche Ersatznatur.» Dieser Weg «führt dahin, wo es vor keinem Greuel
mehr Halt gibt.»

Wohl ist es wahr, daß das bloß Geistige sich in der Richtung zum Nihilismus

1 In diesem Sinn äußerte sich auch Ernst Beutier in seinem Vortrag: «Goethe und die Deutschen»,
NSR. Januar 1946, Beutler klagt über den Grundsatz: «Nicht denken, sondern glauben!»

765



hin bewegt (eine Entwicklung, die Nietzsche beobachtet hat, und deren Umschlag
in die entgegengesetzte Richtung er bewirken wollte); aber sein bloßes Gegenteil,
das einseitige Existenz-Denken, das in gewisser Hinsicht im Faschismus ein
politisches Seitenstück besitzt, führt «noch unvergleichlich schneller in den
Nihilismus». Die «beiderseitigen Ergebnisse werden in unseren späten Zeiten
kaum so weit abstehen wie Wüste und Urwald». Es gilt also, den Weg zwischen
Szylla und Charybdis hindurchzufinden und weder auf Kosten einer menschlicheren

Geistigkeit dem bloßen Lebenswillen und Machttrieb zu verfallen, noch
auf Kosten des Lebendigen sich im leer Geistigen zu verlieren. Der Weg, den
Brock auf Grund seiner Auseinandersetzung mit Jünger weist, ist bestimmt
schwierig, weil er verpflichtet, nach zwei Seiten hin gerecht zu sein, weil er den
Menschen in der ständigen hohen Spannung zwischen den beiden Aeußersten
hält. Aber was lohnt denn, wenn nicht während der kurzen Dauer, die das
menschliche Leben umfaßt, in der Spannung, im Strom, freiwillig und bewußt
sich mitzubewegen und durch Denken und Leben am Vollzug der göttlichen
Schöpfung mitbeteiligt zu sein? Wir finden in der geschaffenen Natur die
einzelnen Gegebenheiten vor, deren Anspruch an uns wir erfüllen müssen; aber
damit wir nicht wahllos dem Einzelnen verfallen und von seiner Dämonie
überwältigt werden, ist uns ein Führendes mitgegeben worden: «der Logos, die
gutwillige, gutgläubige Vernunft».

Hiermit seien die Hauptgedanken des Brocksdhen Buches angedeutet. Zu
ergänzen ist, daß Brock, der über den Denker Jünger scharf urteilt, den Beobachter
und Künstler Jünger sehr schön würdigt. Eindrücklich sind die Kapitel über
Jüngers Art, zu sehen, die Kennzeichnung seiner Sprache, die Vergleiche vor allem
auch mit verwandten französischen Schriftstellern. — Infolge seines Bestrebens,
verschiedenen Seiten gerecht zu werden, ist Brocks Buch nicht leicht zu verstehen
(auch die aufschlußreichen, aber sehr gedrängten Anmerkungen erschweren die
Lektüre). Es kostet Mühe, jeden einzelnen Gedankengang mitzuvollziehen. Aber
wer sich Brocks «Jünger» erarbeitet hat, dankt dem Verfasser für den Gewinn,
der ihm durch das Buch zuteil geworden ist.& MARIA BINDSCHEDLER

EIN LEHRSTUCK VON PRIESTLEY

J. B. Priestley hat sich schon in allen Gangarten der Muse getummelt und dabei
beachtlich neue Formen entwickelt. In dem Schauspiel «Die Zeit und die Conways»
hatte er den originellen, längst fälligen Einfall, den dritten Akt vor den zweiten
zu stellen. Gerade, weil man bei der Zürcher Aufführung vor Jahren gleich
erkannte, daß ihm dieser verblüffende Einfall erst hinterher kam und er, mit
einem Taschenspielertrick, die Umstellung erst nach Vollendung des Ganzen
vornahm, just deswegen mußte man dem Artisten dieser Volte zurufen: Bravo! Was
indes Priestley von anderen Experimentatoren unterscheidet, das ist seine
Zeitaufgeschlossenheit, die ihn vermutlich bei seinen immer etwas hinter ihrer Zeit
zurückbleibenden Landsleuten zu einem kühnen Neuerer und Schrittmacher stempeln

dürfte! Nun, ein Neuerer ist Priestley nicht; wohl aber ein Schrittmacher
für europäisches Zeitgedankengut. Uns ist das alles nicht neu, was er da in seinem
merkwürdigen Schauspiel Und ein Tor tat sich auf vorbringt; aber den Engländern

dürfte er ein Tor aufgetan haben... Merkwürdig bleibt sein Stück, dessen
sich zuerst das Berner Stadttheater annahm, dann das Zürcher Schauspielhaus und

766



zuletzt auch das Basler Schauspiel, weil es — kein Stück ist. Ja, doch, ein Stück
Rede, eine Debatte, ein dialogisierter Essay — aber mit dem Theater hat das
alles wenig zu tun. Im besten Fall wird man es ein Lehrstück nennen und dabei
auch an Brecht denken, der diese Form wollte, versuchte und durchsetzte. Indes,
die «epische» Dramatik Brechts ist, mit dem Schauspiel Priestleys verglichen, tolles
Theater, packend und aufwühlend. Das englische mutet wie ein Diskussionsabend
in der Vorstadt an, oder wie ein Hörspiel, das wir zufällig auch zu Gesicht bekommen

— aber zu sehen gibt's da nichts! Was sich diese Personen, sorgsam
ausgewählte «Typen», Repräsentanten ihres Milieus und einer bestimmten
Einkommensklasse, zu bieten haben, ist erzählt, nicht gehandelt; und die Stadt, die sie

zuerst fatamorganisch sehen, dann, durch das geöffnete Tor tretend, persönlich
erleben, wird uns ebenfalls nur erzählt, nicht gezeigt!

They came to a city, und sie finden eine ganz neue Individualität von Stadt
dort unten, von der sie Wunders was zu berichten haben, hoch begeistert oder
tief enttäuscht. Es ist eine Stadt nach Wunsch und Maß der jungen Generation,
die, durch soziale Erschütterungen gegangen, müde ist der kapitalistischen
Stadtwesen, wo Arme und Reiche unterschiedlich wohnen und sich auch nach ihrer
Lebensart unterscheiden. Kurz und gut: was Priestley sieht — aber im Grunde
nur beiläufig andeutet —, das ist die soziale Stadt und die Sozietät in ihr, die
eine neue Gemeinschaft bildet, eine Kommune, in der Rassen- und Klassenunterschiede

aufgehört haben, ja gänzlich vergessen sind. Und dafür, daß er uns die
Stadt nicht selber sehen läßt, entschädigt er uns mit einigen Beispielen ihrer
Andersartigkeit, die bald didaktisch, bald witzig herauskommen: so, wenn er uns
durch den frechen Mund des Finanziers verkündet, daß die Leute dort keine
Ahnung haben von Geldgeschäften, daß sie nicht wissen, was eine Bank ist, es
sei denn eine Schulbank — doch in jener Stadt scheint es nicht einmal Schulbänke
zu geben, da der Unterricht sich in Spiel auflöst. Wir verstehen gleich, was
gemeint ist, wenn uns das diesseits als Barmädel mißbrauchte Mädel begeistert
versichert, jenseits — dies- und jenseits vom Tor! — habe sie nur freundliche
und freudige Gesichter gesehen, und die ganze Stadt sei nur Freude und Tanz
und Lachen! Und da auch von viel Grün und Gärten erzählt wird, das die Reihe
der Steinhäuser unterbricht und das Städtische sozusagen mildert, scheint uns, daß
zum ideologisch-östlichen Urbild der von Priestley angelegten Stadt auch das
Modell der Gartenstädte eines Muthesius hinzukam. Es ist eigentlich schade, daß
der Autor seine Form nicht noch freier macht, so daß dem Zuschauer erlaubt
wäre, an den Diskussionen dieser undramatischen Figuren teilzunehmen — denn
wir hätten ihn an einer bestimmten Stelle, wo die Rede ist von der Anhaltung
eines kapitalistischen Schwätzers durch Schutzleute, gern interpelliert und gefragt,
warum es denn in dieser Stadt, die er Ideal hätte taufen können, überhaupt noch
Polizei gebe und Uniformen?

Doch da ein Drama, ob nun der Autor will oder nicht, von einem gewissen
Moment an selber zu leben beginnt, scheint uns kein Zufall, und auch keine
Stilabsicht des Verfassers, daß er von seiner Stadt nur erzählen läßt: so wie einer,
der von einer Reise eben zurückkehrt, noch verwirrt von all den Eindrücken,
nicht alles hübsch der Reihe nach berichtet, sondern nur diesen und jenen
Eindruck, aus dem Zusammenhang des Ganzen gerissen; vielmehr beweist uns gerade
damit Priestley, der Priester seiner Stadt, daß er sie nur undeutlich geschaut
hat und daß sie noch Vision ist, unklar selbst dem Dichter, der noch nicht die
Kraft hat, sie vor uns sichtbar aufzubauen! Immerhin gibt es hübsche Pointen
in diesem Lehrstück, das, wie gesagt, uns wie ein irrtümlich auf die Bühne
geratenes Hörspiel anmutet — zu welchem Eindruck auch die ägyptische Finsternis
(oder soll man nun sagen: die bombeneuropäische?) der ersten Szenen beiträgt.
Aber auch über Gemeinplätze, die der Autor irrig für Fruchtfeld ansieht, führt

7 67



der längliche Weg dieser, von keinen erregenden, nur erredeten Momenten
belebten Unterhaltung, die keine Handlung, nur einen Handel mit Begriffen
enthält.

Zu guter Letzt leistet sich der sozialistisch angehauchte und uns anhauchende
Autor einen Witz wider Willen, den er als solchen gar nicht erkennt: wenn das

Tor sich wieder schließt und wir erwarten dürfen, daß sich Barmädel und
Mechaniker rasch wieder in die zauberhafte Stadt begeben werden, um fortan
ihren Idealen an idealem Ort zu leben, müssen wir erfahren, daß der
kommunistische Arbeiter draußen bleibt, gleich den Kapitalisten, die sich enttäuscht,
ja angewidert von dieser city wenden — und warum? Weil er hier die Aufgabe
sieht, von ihr zu erzählen, und zwar die Wahrheit, die jene Kapitalisten
entstellen würden! Verstehen wir recht, so zieht er die Rolle des Agitators in der
kapitalistischen Kapitale der Vollendung seines eigenen Lebens entschieden vor
— was man zwar als Symbol annehmen, aber auch als Symptom deuten kann,
wenn man gerade schlecht auf Kommune und Kollektiv zu sprechen ist: jedenfalls
werden boshafte Beobachter hier einwenden können, daß mancher theoretische
Kollektivist lieber dem Kollektiv fernbleibt und sich unter den Individualisten
wohl sein läßt... Doch wir wollen gerecht sein: in Priestleys legendärer Stadt
ist auch das englische Ideal des privat life insofern erfüllt, als auch von einzelnen
Häuschen mit Gärtchen gesprochen wird, die es dort gibt (wenn wir recht gehört
haben).

Von Werner Kraut, der das Experiment in Bern inszenierte, auch in Zürich
eingeübt, schien die Prämisse des ersten Aktes das Publikum zu langweilen, wohingegen

die Beweisführung des zweiten willige Ohren fand, die gern lauschten.
Viele, die keine Zeit und Geduld haben, ein theoretisches Werk zu lesen, genießen
solche Utopien auf dem Theater um so lieber, weil ihnen die Theorien bequem
ans Ohr gereicht werden — wie denn überhaupt der Unterschied zwischen Lektüre
und Theaterbesuch der gleiche ist wie zwischen Gymnastik und Massage.

VICTOR WITTNER

GENERAL HERZOG

Es ist nicht allzu schwierig, mit der
Biographie eines überragenden Menschen

eine weitere Leserschaft zu
fesseln. Wer sich aber an die Darstellung
eines bescheidenen, zurückhaltenden
Mannes wagt, aus dessen Leben nicht
viel Neues zu berichten ist, dessen

Biographie in fast monotoner Gleichmäßigkeit

abrollt, von dem das einzige,
was ihn für kürzeste Zeit berühmt
gemacht hat, zudem allgemein bekannt
ist — ein solcher Biograph hat es

unendlich viel schwerer.
Um so größer ist die Anerkennung,

die wir dem Buch von Hans Senn über
General Herzog (Verlag Sauerländer,

Aarau) zollen. Der Verfasser hat es

verstanden, aus der Verhaltenheit dieses

Lebens eine allmählich sich
steigernde Spannung herauszuholen, die
die Lektüre des Buches zur Freude
gestaltet.

Ein erstes Kapitel führt uns in die
Verhältnisse des schweizerischen
Militärwesens im 19. Jahrhundert ein, wo
wir allerhand unbekannte und lesenswerte

Dinge vernehmen und wo auch
ein historisch gebildeter Leser bisweilen
überrascht den Kopf schüttelt. Nach
dieser mehr technischen Einleitung
entwickelt Senn dann die Geschichte der
Familie Herzog — gleichzeitig ein Stück

768



schweizerischer Industrieentwicklung.
Vor diesem Hintergrund und aus dieser
materiellen Grundlage wächst nun der
Geschäftsmann Karl Johann Herzog
heraus, den die technischen und
militärischen Liebhabereien immer
ausgesprochener auf die Offizierslaufbahn
verweisen. Er eignet sich eine Fülle von
soliden Kenntnissen an, er wird
unmerklich zum Fachmann, auf dessen
Urteil weite Kreise hören, so daß es
schließlich selbstverständlich ist, daß er
zum Artillerieinspektor ernannt wird.
Dieses — und weniger sein Generalsamt
— wurde die große Aufgabe seines
Lebens. Was er hier geleistet hat, wurde
bahnbrechend für die Zukunft. Ihm war
es zu danken, daß 1870 die Artillerie
als die Elitetruppe des schweizerischen
Heeres galt.

Wohl das beste Kapitel des Buches ist
aber die Darstellung der Grenzbesetzung
von 1870/71. Nirgends kommt die
saubere Objektivität und die menschliche
Ueberlegenheit über den Stoff besser

zum Ausdruck. Herzog wurde im Juli
1870 zum General gewählt. In der
Folgezeit hatte er allerhand Streitigkeiten

mit der obersten Bundesbehörde
durchzufechten. Senn schildert uns erst
genau und gewissenhaft die Rechtslage,
die durchaus nicht eindeutig war. Dann
wird eindrücklich jene Seite von Herzogs

Charakter herausgearbeitet, die in
ihrer menschlichen Bescheidenheit ja
sympathisch berührt, die aber dennoch
den Eindruck hinterläßt, Herzog habe
sich seinem hohen Amt vielleicht nicht
ganz zu Unrecht nicht gewachsen
gefühlt. Wohl mochte er dumpf in sich

tragen, was ihn zum militärischen Führer

der Stunde erhoben hatte. All seine
Ideen waren gut, seine Absichten richtig;

aber das Bewußtsein seiner eigenen
Unsicherheit nahm ihm die Kraft, das
Gefühlte energisch durchzusetzen. Er
war nicht die große Führerpersönlichkeit,

die Behörden und Volk hätte
mitreißen können. Er wurde erst in dem
Augenblick wirklicher General, als die
Ereignisse ihm Aufgaben stellten, bei
denen er nicht mehr fragen und
zaudern durfte. Als die Bourbakiarmee sidi

der Schweizer Grenze näherte, stellte der
Bundesrat an den General das Ansinnen,

Truppen zu entlassen, da ja
soeben der Waffenstillstand geschlossen
worden sei. Hier wagte es Herzog, sich
dem Willen des Bundesrates zu
widersetzen, da er klarer und von
theoretischen Ueberlegungen nicht
angekränkelt, die augenblickliche Gefahr an
der Grenze erfaßte. Jetzt bewies Herzog

jene Festigkeit, Geistesgegenwart
und Entschlußkraft, die ihm in den
Zeiten des bloßen Planens und
Vorbereitens gemangelt hatten. -— In der
Zeit des Wartens, zwischen Juli und
Dezember 1870, war es vielmehr
Bundesrat Welti gewesen, der in klarer Art
gewußt hatte, was er wollte, und délais

Staatsmann von bedeutendem Format

seinen Willen General Herzog
gegenüber durchzusetzen verstanden hatte.
Senn bricht hier einen Augenblick ab

und führt den Leser in die Welt der
Politiker ein, weist auf die Ideen hin,
die insbesondere bei Bundesrat Welti
maßgebend waren, und hebt damit
die beiderseitigen Differenzen aus der

Atmosphäre persönlichen Haders auf
die Ebene grundsätzlicher Konzeptionen:

Welti besaß den Sinn für das

Ideelle, für große Gesamtaspekte, Herzog

eignete der unbestechliche
Wirklichkeitssinn des Praktikers, der in der
konkreten Situation den sichereren
Blick hatte.

Dadurch, daß Senn für die Schwächen

und Unzulänglichkeiten seines Helden
in keiner Weise blind ist, scheint
indessen die Gestalt General Herzogs nur
zu gewinnen. Er war vielleicht kein
Führer und kein Held, aber er war ein
Fachmann von unbestechlichem Scharfblick,

unerhörter Arbeitskraft, durch
und durch rechtlich und in der Stunde
der Entscheidung seiner Aufgabe voll
gewachsen.

Herzog soll seine Sache jeweilen am
liebsten durch Zahlen und Fakten
vertreten haben; diese waren zwar
unrhetorisch, aber unwiderleglich. Es will
uns schier bedünken, als ob die Art des

Helden den Autor unmerklich beeinflußt

habe; sein Buch wirkt durch die

769



Tatsachen. Vieles muß sich der Leser
in eigener Gedankenarbeit aus den
Tatsachen heraus aufbauen. Hie und da
hätte man wohl wünschen mögen, der
Verfasser hätte etwas nachgeholfen.
Vielleicht ist das auch die Ursache
dafür, daß man sowohl im Stil als im
Bild der Persönlichkeit einen gewissen
letzten Glanz vermissen könnte. Doch
möchten wir nachdrücklich betonen,
daß das Bemerkungen am Rande sind,
daß der Verfasser bei entscheidenden
Abschnitten doch innehält, um uns das

Wesen der Personen geradezu zu
schildern.

Der Fachmann wird dem Autor für
die Fülle gediegenen und genauen
Detailwissens dankbar sein und der Laie
dafür, daß dieses wissenschaftliche
Material so übersichtlich und gemeinverständlich

verarbeitet worden ist. Sie
beide werden das Buch aus der Hand
legen mit dem Bewußtsein, eine immerhin

bedeutende und in ihrer menschlichen

Erscheinung vorbildliche Gestalt
kennengelernt zu haben.

THEODOR FLURY

«NARZISS UND GOLDMUND» UND «TRAUMFÄHRTE»

Zwei Bücher von Hermann Hesse

In der Erzählung Narziß und Goldmund

(1930) verläßt Hermann Hesse
das autobiographische Bekennen im
engeren Sinn, ein Bekennen, das in den
Gedichten «Krisis», in den Erzählungen
von Klingsor und vom Steppenwolf in
großer schöpferischer Spannung bebte,
und gibt sich der reinen Menschengestaltung

in einem erträumten
spätmittelalterlichen Kulturkreis hin. Die
Urthemen des Dichters, die Probleme
des Demian leuchten in neuer Gewandung:

der Künstler, der Freund, die
Geliebte, die ewige Mutter. Das
Vulkanisch-Qualvolle des Jugendwerkes
«Demian» verwandelte sich nun in
überlegenes Schaffen, in eine Könnerschaft,
getragen von pochendem Herzen und
kühlem Kopfe. Im Demian fehlt noch
die Darstellung des väterlichen Prinzips,

die Urmutter wirkt mit allen
Wonnen der Dunkelheit und des grellen

Lichtes in die unerschlossene Seele

Sinclairs. In Narziß und Goldmund
sprengt der Dichter die Welt der
bedingungslosen Introversion und taucht
die Probleme in episches Geschehen.
Der ewigen Mutterwelt, der kreatür-
lichen Psyche, der der Künstler
Goldmund angehört, stellt er die Vaterwelt,
den Logos, Narziß gegenüber.

In einem Kloster — es heißt Mariabronn

in Erinnerung an Hesses Jugend
zu Maulbronn — findet der weiche,
schöne, unerschlossene Jüngling
Goldmund den geliebten Führer, den jungen
gelehrten Mönch Narziß. Die Freundschaft

des Jüngeren ist intuitiv,
schwärmerisch; Narziß überwindet die Wärme
des eigenen Gefühls und verwandelt es

in führende Hingabe, im tiefen Wissen,
daß jeder Mensch seiner eigenen
Bestimmung entgegenwachsen müsse, wie
stark auch die Macht der Umgebung
sei. Goldmund gehört dem Leben, er
verläßt das Kloster, stürzt sich in die
bunte, verwirrende Aventiure, einwandernder,

künstlerisch Schaffender, ein
Liebender und Sünder, ein Sucher der
ewigen Mutter. Narziß gehört dem
Geiste, der Kirche. Er ist ein Verzichtender,

der von der Mutterwelt
Goldmunds träumt und dann in schwerster
Erschütterung dem sterbenden Freunde
nahe ist.

Bis in die Wurzeln seiner Existenz
ist Narziß aufgewühlt; denn seine Heimat

war der Logos, der strenge kühle
Geist. Goldmund zeigte ihm die Ganzheit

des Lebens, und wie Feuer brennen

in ihm die letzten Worte des

Freundes: «Aber wie willst du denn

770



einmal sterben, Narziß, wenn du doch
keine Mutter hast? Ohne Mutter kann
man nicht lieben, ohne Mutter kann
man nicht sterben.»

Die Mutterwelt bedeutet Liebe und
Schicksal, Leben und Tod. Sie umfängt
— die ewige Mutter — rätselhaft
lächelnd alle Kreatur. Wer ihr dient,
leidet tiefer als der kühle, vornehm
abgeschlossene Geistesmensch. Menschen
wie Narziß sehnen sich nach dieser
Mutterwelt, der der Künstler innigst
angehört; Adel und Größe, Sehnsucht
und Opferfreude sind Form geworden
in diesen beiden Typen des Menschlichen,

in Narziß und Goldmund. Beide
sind sie Kinder der Eva-Mutter, dem
Künstler wird das geliebte Leben schwer,
dem Gelehrten aber der Tod. Denn nur
im Begreifen des Ewig-Mütterlichen
wird die große Einsamkeit von uns
genommen. Das ist die Weisheit dieses

großen Buches, das die Merkmale der
Meisterschaft trägt: Liebe und Maß. Es
ist neu erschienen in der anmutig
ausgestatteten Manesse-Bibliothek der
Weltliteratur.

Die Erzählungen Traumfährte sind
wie Wunderblumen, gewachsen am
Rande der Dichterstraße von Hermann
Hesse. Der Verlag Fretz & Wasmuth
hat sie zu einem schönen Strauße
gebunden. Diese Geschichten sind keine
Nebenwerke, denn fast in allen ist der
Dichter ganz. Er ist in ihnen mit seinen
Farben und seiner Musik, mit seiner
symbolschaffenden Kraft, mit seiner
Liebe. Die Novellen sind in verschiedenen

Schaffensperioden entstanden.
Allen gemeinsam aber ist der faszinierende

Stil des Dichters. Es ist eine heimlich

leuchtende, sanft rhythmisierte
Prosa, die sich sowohl von der Zwittergattung

der alliterierenden, stark
akzentuierten Prosa (nur die Dichter des

Zarathustra und der Imago konnten
diesen Stil sich leisten!) als auch von
der Härte eines Hemmingway
unterscheidet. Kein Hauptwort, kein
Eigenschaftswort steht zufällig in Hesses

anmutigen Perioden, alles ist notwendig
ohne Zwang, schön ohne Perücke und
Schminke. Leise Wehmut und feine

Ironie sind besondere Ingredienzien
dieses Stils. So führt uns Hesse behutsam

auf seine Trumfährte, hebt in
poetischer Analyse jugendliche Urbilder
aus dem Mantel des Traumes. Die
Kindheit des Zauberers zeigt uns das

frühe Vertrautsein mit dem lebendigen
Mythos, östliche Gottheiten schimmern
auch in den kurzgefaßten Lebenslauf
hinein. «König Yu» ist eine herrliche
Legende in chinesischem Gewände, und
«Vogel» ein Märchen voll romantischer
Ironie, die Heimatlosigkeit und ewige
Gegenwart des Poetischen, des Wundervogels,

zeichnend. «Das Märchen vom
Korbstuhl», das den Dilettantismus
verspottet, wirkt vielleicht etwas blasser,
und «Edmund», eine unzulängliche
geistige Führerschaft anklagend, ist schwerer

zugänglich. Die «Schwäbische Parodie»

und «Vom Steppenwolf» funkeln
in liebenswürdiger Ironie. «Die Stadt»
und «Der Europäer» erleuchten unser
tragisches Zeitalter, das —• von der
Technik beherrscht — in bösen oder
unfruchtbaren Ideologien verharrt, sich

selbst zerstört und den Zusammenhang
mit den ewigen schöpferischen Mächten
verloren hat. Die Novelle «Tragisch»
ist erfüllt von der Ehrfurcht vor dem

Worte, vor der deutschen Sprache.
Hermann Hesse dient unserer Sprache wie
wenige in diesen Tagen. Unablässig

rang der Dichter seit Jahrzehnten um
die Bewahrung der großen geistigen
Zusammenhänge, er war ein Tröster in
den furchtbaren Anfechtungen einer
rasenden Epoche und ist einer der

ersten, die das durch Schuld und
Verzweiflung gebeugte Volk der Deutschen
auf der Fährte des Traumes zu seinem

wahren Selbst, zum geläuterten
Menschentum, führen werden. So steht
Hermann Hesse neben seinem Bruder im
Geiste, Ernst Wiechert, der durch den
Totenwald hindurchgeschritten ist. Das
Werk des Meisters von Montagnola ist
uns köstlicher Besitz, wie ein Edelstein,
der gerade im Dunkeln zu strahlen und
zu leuchten vermag.

RICHARD B. MATZIG

771



«FRANZ VON ASSISI, LEGENDEN UND LAUDE »1

Es ist ergreifend, die liebe weltliche
Torheit bei Franz von Assisi schon
entdecken zu können, da er noch keineswegs

ahnt, daß sie die Vorläuferin der
kindlichen Selbstentäußerung ist, der er
sich kurze Zeit darnach für alle Ewigkeit

verschreibt. Ja, mehr noch: es ist
einer der ins Auge fallenden Wesenszüge

des vorliegenden Buches, daß man
es nicht nur als eine höchst eindrucksvolle

Sammlung aus dem 12. Jahrhundert

zu lesen vermag, sondern auch als

ein Problem unserer Zeiten empfindet,
vor das sich die Menschheit immer wieder

gestellt sieht. Zur Unmittelbarkeit
trägt gewiß die vorzügliche Uebertra-
gung bei. Da mir Berufene dies
bestätigten, darf ich wohl auch die Einwände,

die gegen die Uebersetzung von
einigen Leuten vorgebracht worden
sind, mit den Worten widerlegen, die
ein Freund des vorliegenden Bandes
gefunden hat. Es heißt in jenen Ausführungen:

«Von einigen Lesern ist kritisiert

worden, daß die deutsche Ueber-

1 Herausgegeben und erläutert von Otto Karrer,

Manesse-Bibliothek der Weltliteratur,
Zürich, Conzett & Huber, 811 Seiten, Fr. 9.90

Setzung der Legenden und Laude nicht
.genau' sei. Das ist natürlich ein
Irrtum. Diese Kritiker haben die

Einleitungen und Anmerkungen von Prof.
Dr. O. Karrer nicht oder nur flüchtig
gelesen, sonst hätten sie sehen müssen,
daß der Herausgeber dem deutschen
Text den lateinischen zugrunde gelegt
hat. Wir haben es also bei den
nebeneinanderstehenden Texten mit der
lateinischen Fassung in deutscher Sprache
und um die volkstümliche italienische
Fassung zu tun. Die beiden letzten
Fassungen entsprechen sich weitgehend,
aber nicht immer. Und gerade diese

Unterschiede sind höchst belehrend.»
Es gibt Bücher, die zu allen Zeiten

gleich viele Leser finden werden.
Sowohl unter den Laien, die ihren Durst
nur an reinen Quellen zu stillen
vermögen, als unter den Schöngeistigen,
wie auch unter den Gelehrten, die Weizen

von Spreu sondern. Zu diesen zählt
meines Erachtens «Legenden und Laude».

Das Buchformat und die Wahl des

Papiers finden allgemeinen Anklang,
der Druck ist leserlich, die Ausstattung
einfach, gediegen. rEGINA ULLMann

772


	Kleine Rundschau

