Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 13 (1945-1946)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

ERICH BROCK:

DAS WELTBILD ERNST JUNGERS

Eine wesentliche Auseinandersetzung mit Ernst Jiinger mufl eine Auseinander-
setzung mit den dringendsten Fragen des heutigen Denkens und Lebens werden.
Denn Jiingers Werk spiegelt die Entwicklung jenes Menschenschlags, der aus dem
Erlebnis des ersten Weltkriegs heraus neue Formen des Daseins suchte und dabei
teils bewufit, teils unbewuflt den zweiten Weltkrieg heraufbeschwor. Erich Brocks
Darstellung des Weltbilds Ernst Jiingers! fiihrt mitten in die auf Sein oder
Nichtsein zielende Problematik hinein.

Jiinger hat versucht, das Elementare, Gegenwirtige, «die grofartige und ent-
setzliche Einheit des Erlebens», wie er sie im ersten Weltkrieg erfahren hatte,
sich als dauernden Besitz eines intensiven Lebens zu sichern. Jiinger gleicht somit
jenen mystisch Begnadeten, die versuchen, sich die Gegenwart des Absoluten zu
bewahren, wihrend von ithnen verlangt wird, «Gott um Gottes willen zu lassen».
Denn das Umschlagen der hochsten Not in die letzte Erfiillung, das dem sym-
bolischen Todeserlebnis des Mystikers wie dem wirklichen des Frontkimpfers
zugrunde liegt, ist ein augenblickhaftes Ereignis, das weder dauernd festgehalten
noch auf mechanische Weise wiederholt werden kann. Jingers Formel von der
«Sicherheit in flammender Gefahr» erweist sich als paradox: nicht etwa, weil es
nicht moglich wire, sich in der Gefahr sicher zu fiihlen, sondern weil die Gefahr
fir den, der sich in ihr sicher fiihlt, den Charakter der Gefahr verliert, und mit
dem Schrecklichen zugleich das Gottliche entschwindet. Jiingers Werke zeugen,
sofern sie nicht aus der Fiille des wirklich Geschauten und Erlebten mitzuteilen
verméogen, von dem Suchen — und Verfehlen des gefihrlich-sinnvollen Daseins.
Damit ist angedeutet, dafl uns Jiinger als Beobachter, der zugleich iiber eine hohe
Kunst der Sprache verfiigt, in seltenem Mafle bereichert, wihrend die Folgerungen,
welche der Denker Jiinger aus seinen Beobachtungen gezogen hat, zur Kritik
herausfordern. )

Kennzeichnend fiir das Jingersche Denken — und in vielem bildet die Ge-
schichte des deutschen Volkes vor dem letzten Krieg die Parallele zu diesem Denken
— ist der Glaube, daff durch die Preisgabe der biirgerlich-romantischen Indivi-
dualitit, durch den Verzicht auf ein unbeschrinktes Waltenlassen der Vernunft,
durch die stindige «Berithrung mit dem Schmerz», durch den Willen zum Opfer
schlechthin ein Etwas erzwungen werden konnte, das alles Geopferte bei weitem
aufwiegt. Die Haltung des Soldaten, der, auf sein Eigenleben verzichtend, gehorcht
bis zum Tod auf verlorenem Posten, diese Haltung wird von der Situation, in
der sie geboten sein kann, losgeldst und zum absoluten sittlichen Mafistab, zur
pseudo-religidsen Forderung erhoben. (Mit Recht zieht Brock Beispiele aus der
Religionsgeschichte zum Vergleich heran, weist er auf den magisch beschworenden
Charakter dieser Denkhaltung hin.) Wo aber der positive Glaube, der Glaubens-

t Max Niehans Verlag, Ziirich 1945.

764



Inhalt fehlt, fithrt der rein formale Glaube, der «Glaube an den Glauben», der
zu immer neuen Opfern treibt, ins Leere; die Opfer werden sinnlos. So konnte
wohl mehr als ein Jahrzehnt lang geopfert, entbehrt und dabei geriister werden;
aber die Riistung selber konnte nur mit der Katastrophe enden; das Nichts hatte
sich eines Tages als Nichts zu enthiillen.

Freilich mufl hier gesagt sein, dafl Jiinger, der die Katastrophe seit langem
ahnte, von den Entschliissen seines Volkes mehr und mehr Abstand nahm, in
seinen neueren Werken den Wert der selenden und iberlieferten Dinge
betonte (Marmorklippen, Girten und Straflen, Myrdun) und es wagte, in
tyrannos zu schreiben. Auch sein politisches Verhalten in dieser Zeit zeugt von
Mut; und es geht nicht an, aus Unkenntnis des Sachverhalts Jinger zu den
Nationalsozialisten zu zihlen. Dennoch sind unbestreitbar Gedanken aus seinen
friheren Werken (Arbeiter, Ueber den Schmerz, Totale Mobilmachung) durch
die Geschehnisse auf eine furchtbare Weise weiter entwickelt und besiegelt wor-
den. — Wir kommen auf den Opfergedanken, die Verherrlichung des Schmerzes
zurlick. Jinger selbst hat in einer seiner neuesten, im Manuskript verbreiteten
Schriften (Der Friede) auf das Bibelwort hingewiesen: «Es mufl ja Aergernis
kommen; doch wehe dem Menschen, durch welchen Aergernis kommt!» (Matth.
18, 7; Luk. 17, 1). Diesem Wort entsprechend liefle sich sagen, und damit wire
die Kritik an dem leeren Opferwillen, an dem Glauben an die Magie des
Schmerzes zusammengefafit: Man mufl ja leiden; aber wehe dem, der freiwillig
leidet — der entbehrt, wo er nicht geheiffen ist, der das Pfund vergribt, das
thm anvertraut wurde. Gott nimmt sich seiner nicht an. «Wer sich selbst
erniedrigt, wird nicht erhoht», sagt Brodk. Denn®wenn Gott ist, «so brauchen
wir uns nicht mehr aus eigenem Sinn und eigener Kraft von uns abzusetzen,
nicht mehr am eigenen Schopfe aus dem Sumpf zu ziehen, so brauchen wir uns
nicht mehr selbst zu erniedrigen, selbst zu opfern: so werden wir erniedrigt,
werden geopfert und wissen von wem.» «Nach iibereinstimmender Erfahrung
und Zeugnis der (wirklichen) Heiligen ist nicht Fortwerfen des Lebens, sondern
sein Entrissenwerden das erste.» Andernfalls kénnte das Opfer vom Selbstmord
nicht unterschieden werden (vgl. das Zitat aus Giraudoux bei Brock S. 242).

Von allen ungeforderten Opfern ist das der Vernunft das verhingnisvollste®.
Brocks Kritik des Jiingerschen Denkens richtet sich in erster Linie gegen den
«Hochverrat des Geistes gegen den Geist», der als Antwort auf den angeblichen
«Hochverrat des Geistes gegen das Leben» gemeint war und der «zu den hohen
und grausamen Geniissen unserer Zeit» gehdren sollte. Brock weist darauf hin,
wie Jiinger «durch kurzangebundene agitatorische Abzweckung» tief in die
Antinomie des «Vernunftbeweises gegen die Vernunft» (ein Ausdruck Kants)
hineingeriet, «die nachher so grausige Ausmafle annehmen sollte». Dafl es an dem
Ort, an welchem der geistig entwickelte Mensch steht, nicht ein Zuriick im Sinn
eines Verzichts, sondern nur ein Vorwirts im Sinn einer noch vollstindigeren
Entfaltung gibt, ist die Tatsache, um die wir nicht herumkommen. Im Bereich
der Vernunft richt sich der diktatorische Entscheid, die willensmiflige Festlegung
von Grenzen am bittersten. «Der Vernunftbeweis, dafl es keine Vernunft gebe,
fihrt nicht zur Freiheit der Natur, sondern zu ihrer Knechtschaft unter dem
Geisthafl — fithrt zum Freiwerden eines Natiirlichen, das nicht Unschuld, Kraft
und Fiille des Vorgeistigen ist, sondern gegengeistige, gegenchristliche, gegen-
menschliche Ersatznatur.» Dieser Weg «fithrt dahin, wo es vor keinem Greuel
mehr Halt gibt.»

Wohl ist es wahr, dafl das blof Geistige sich in der Richtung zum Nihilismus

? In diesem Sinn duflerte sich auch Ernst Beutler in seinem Vortrag: «Goethe und die Deutschens,
NSR. Januar 1946, Beutler klagt iiber den Grundsatz: «Nicht denken, sondern glauben!»

765



hin bewegt (eine Entwicklung, die Nietzsche beobachtet hat, und deren Umschlag
in die entgegengesetzte Richtung er bewirken wollte); aber sein blofles Gegenteil,
das einseitige Existenz-Denken, das in gewisser Hinsicht im Faschismus ein
politisches Seitenstiick besitzt, fithrt «noch unvergleichlich schneller in den
Nihilismus». Die «beiderseitigen Ergebnisse werden in unseren spiten Zeiten
kaum so weit abstehen wie Wiiste und Urwald». Es gilt also, den Weg zwischen
Szylla und Charybdis hindurchzufinden und weder auf Kosten einer mensch-
licheren Geistigkeit dem bloflen Lebenswillen und Machttrieb zu verfallen, noch
auf Kosten des Lebendigen sich im leer Geistigen zu verlieren. Der Weg, den
Brock auf Grund seiner Auseinandersetzung mit Jiinger weist, ist bestimmt
schwierig, weil er verpflichtet, nach zwei Seiten hin gerecht zu sein, weil er den
Menschen in der stindigen hohen Spannung zwischen den beiden Aeuflersten
hilt. Aber was lohnt denn, wenn nicht wihrend der kurzen Dauer, die das
menschliche Leben umfaflt, in der Spannung, im Strom, freiwillig und bewufit
sich mitzubewegen und durch Denken und Leben am Vollzug der gottlichen
Schopfung mitbeteiligt zu sein? Wir finden in der geschaffenen Natur die ein-
zelnen Gegebenheiten vor, deren Anspruch an uns wir erfiillen miissen; aber
damit wir nicht wahllos dem Einzelnen verfallen und von seiner Dimonie iiber-
wiltigt werden, ist uns ein Fithrendes mitgegeben worden: «der Logos, die gut-
willige, gutgliubige Vernunfu».

Hiermit seien die Hauptgedanken des Brockschen Buches angedeuter. Zu
erginzen ist, dafl Brock, der iiber den Denker Jiinger scharf urteilt, den Beobachter
und Kiinstler Jiinger sehr schon wiirdigt. Eindriicklich sind die Kapitel iiber
Jingers Art, zu schen, die Kennzeichnung seiner Sprache, die Vergleiche vor allem
auch mit verwandten franzdsischen Schriftstellern. — Infolge seines Bestrebens,
verschiedenen Seiten gerecht zu werden, ist Brocks Buch nicht leicht zu verstehen
(auch die aufschluflreichen, aber sehr gedringten Anmerkungen erschweren die
Lektiire). Es kostet Miihe, jeden einzelnen Gedankengang mitzuvollziehen. Aber
wer sich Brocks «Jiinger» erarbeitet hat, dankt dem Verfasser fiir den Gewinn,

der thm durch das Buch zuteil geworden ist.
MARIA BINDSCHEDLER

EIN LEHRSTUCK VON PRIESTLEY

J. B. Priestley hat sich schon in allen Gangarten der Muse getummelt und dabei
beachtlich neue Formen entwidkelt. In dem Schauspiel «Die Zeit und die Conways»
hatte er den originellen, lingst falligen Einfall, den dritten Akt vor den zweiten
zu stellen. Gerade, weil man bei der Ziircher Auffithrung vor Jahren gleich
erkannte, dafl ithm dieser verbliiffende Einfall erst hinterher kam und er, mit
einem Taschenspielertrick, die Umstellung erst nach Vollendung des Ganzen vor-
nahm, just deswegen mufite man dem Artisten dieser Volte zurufen: Bravo! Was
indes Priestley von anderen Experimentatoren unterscheidet, das ist seine Zeit-
aufgeschlossenheit, die ihn vermutlich bei seinen immer etwas hinter ihrer Zeit
zuriickbleibenden Landsleuten zu einem kiihnen Neuerer und Schrittmacher stem-
peln diirfte! Nun, ein Neuerer ist Priestley nicht; wohl aber ein Schrittmacher
fiir europiisches Zeitgedankengut. Uns ist das alles nicht neu, was er da in seinem
merkwiirdigen Schauspiel Und ein Tor tat sich auf vorbringt; aber den Englin-
dern diirfte er ein Tor aufgetan haben... Merkwiirdig bleibt sein Stiick, dessen
sich zuerst das Berner Stadttheater annahm, dann das Ziircher Schauspielhaus und

766



zuletzt auch das Basler Schauspiel, weil es — kein Stiick ist. Ja, doch, ein Stiick
Rede, eine Debatte, ein dialogisierter Essay — aber mit dem Theater hat das
alles wenig zu tun. Im besten Fall wird man es ein Lebrstiick nennen und dabei
auch an Brecht denken, der diese Form wollte, versuchte und durchsetzte. Indes,
die «epische» Dramatik Brechts ist, mit dem Schauspiel Priestleys verglichen, tolles
Theater, packend und aufwiihlend. Das englische mutet wie ein Diskussionsabend
in der Vorstadt an, oder wie ein Horspiel, das wir zufillig auch zu Gesicht bekom-
men — aber zu sehen gibt’s da nichts! Was sich diese Personen, sorgsam aus-
gewihlte «Typen», Reprisentanten ihres Milieus und einer bestimmten Einkom-
mensklasse, zu bieten haben, ist erzihlt, nicht gehandelt; und die Stadt, die sie
zuerst fatamorganisch sehen, dann, durch das gedffnete Tor tretend, persdnlich
erleben, wird uns ebenfalls nur erzihlt, nicht gezeigt!

They came to a city, und sie finden eine ganz neue Individualitit von Stadt
dort unten, von der sie wunders was zu berichten haben, hoch begeistert oder
tief enttduscht. Es ist eine Stadt nach Wunsch und Mafl der jungen Generation,
die, durch soziale Erschiitterungen gegangen, miide ist der kapitalistischen Stadt-
wesen, wo Arme und Reiche unterschiedlich wohnen und sich auch nach ihrer
Lebensart unterscheiden. Kurz und gut: was Priestley sieht — aber im Grunde
nur beildufig andeuter —, das ist die soziale Stadt und die Sozietit in ihr, die
ceine neue Gemeinschaft bildet, eine Kommune, in der Rassen- und Klassenunter-
schiede aufgehért haben, ja ginzlich vergessen sind. Und dafiir, dal er uns die
Stadt nicht selber sehen lift, entschidigt er uns mit einigen Beispielen ihrer
Andersartigkeit, die bald didaktisch, bald witzig herauskommen: so, wenn er uns
durch den frechen Mund des Finanziers verkiindet, daf die Leute dort keine
Ahnung haben von Geldgeschiften, dafl sie nicht wissen, was eine Bank ist, es
sei denn eine Schulbank — doch in jener Stadt scheint es nicht einmal Schulbinke
zu geben, da der Unterricht sich in Spiel auflést. Wir verstehen gleich, was
gemeint ist, wenn uns das diesseits als Barmidel mifibrauchte Midel begeistert
versichert, jenseits — dies- und jenseits vom Tor! — habe sie nur freundliche
und freudige Gesichter gesehen, und die ganze Stadt sei nur Freude und Tanz
und Lachen! Und da auch von viel Griin und Girten erzihlt wird, das die Reihe
der Steinhiuser unterbricht und das Stidtische sozusagen mildert, scheint uns, dafl
zum ideologisch-ostlichen Urbild der von Priestley angelegten Stadt auch das
Modell der Gartenstidte eines Muthesius hinzukam. Es ist eigentlich schade, daf}
der Autor seine Form nicht noch freier macht, so dafl dem Zuschauer erlaubt
wire, an den Diskussionen dieser undramatischen Figuren teilzunchmen — denn
wir hitten ihn an einer bestimmten Stelle, wo die Rede ist von der Anhaltung
eines kapitalistischen Schwitzers durch Schutzleute, gern interpelliert und gefragt,
warum es denn in dieser Stadt, die er Ideal hitte taufen konnen, iiberhaupt noch
Polizei gebe und Uniformen?

Doch da ein Drama, ob nun der Autor will oder nicht, von einem gewissen
Moment an selber zu leben beginnt, scheint uns kein Zufall, und auch keine
Stilabsicht des Verfassers, dafl er von seiner Stadt nur erzahblen lifit: so wie einer,
der von einer Reise eben zuriickkehrt, noch verwirrt von all den Eindriicken,
nicht alles hiibsch der Reihe nach berichtet, sondern nur diesen und jenen Ein-
druck, aus dem Zusammenhang des Ganzen gerissen; viclmehr beweist uns gerade
damit Priestley, der Priester seiner Stadt, dafl er sie nur undeutlich geschaut
hat und daf sie noch Vision ist, unklar selbst dem Dichter, der noch nicht die
Kraft hat, sie vor uns sichtbar aufzubauen! Immerhin gibt es hiibsche Pointen
in diesem Lehrstiick, das, wie gesagt, uns wie ein irrtimlich auf die Biihne
geratenes Horspiel anmutet — zu welchem Eindruck auch die dgyptische Finsternis
(oder soll man nun sagen: die bombeneuropiische?) der ersten Szenen beitrigt.
Aber auch iiber Gemeinplitze, die der Autor irrig fiir Fruchtfeld ansieht, fiihrt

767



der lingliche Weg dieser, von keinen erregenden, nur erredeten Momenten
belebten Unterhaltung, die keine Handlung, nur einen Handel mit Begriffen
enthalt.

Zu guter Letzt leistet sich der sozialistisch angehauchte und uns anhauchende
Autor einen Witz wider Willen, den er als solchen gar nicht erkennt: wenn das
Tor sich wieder schlieft und wir erwarten diirfen, dafl sich Barmidel und
Medchaniker rasch wieder in die zauberhafte Stadt begeben werden, um fortan
ihren Idealen an idealem Ort zu leben, miissen wir erfahren, dafl der kom-
munistische Arbeiter drauflen bleibt, gleich den Kapitalisten, die sich enttiuscht,
ja angewidert von dieser city wenden — und warum? Weil er hier die Aufgabe
sieht, von ihr zu erzihlen, und zwar die Wahrheit, die jene Kapitalisten ent-
stellen wiirden! Verstehen wir recht, so zieht er die Rolle des Agitators in der
kapitalistischen Kapitale der Vollendung seines eigenen Lebens entschieden vor
— was man zwar als Symbol annehmen, aber auch als Symptom deuten kann,
wenn man gerade schlecht auf Kommune und Kollektiv zu sprechen ist: jedenfalls
werden boshafte Beobachter hier einwenden konnen, daff mancher theoretische
Kollektivist lieber dem Kollektiv fernbleibt und sich unter den Individualisten
wohl sein laflit... Doch wir wollen gerecht sein: in Priestleys legendirer Stadt
ist auch das englische Ideal des privat life insofern erfiillt, als auch von einzelnen
Hiuschen mit Girtchen gesprochen wird, die es dort gibt (wenn wir recht gehort
haben).

Von Werner Kraut, der das Experiment in Bern inszenierte, auch in Ziirich
eingeiibt, schien die Primisse des ersten Aktes das Publikum zu langweilen, wohin-
gegen die Beweisfihrung des zweiten willige Ohren fand, die gern lauschten.
Viele, die keine Zeit und Geduld haben, ein theoretisches Werk zu lesen, genieflen
solche Utopien auf dem Theater um so lieber, weil thnen die Theorien bequem
ans Ohr gereicht werden — wie denn iberhaupt der Unterschied zwischen Lektiire
und Theaterbesuch der gleiche ist wie zwischen Gymnastik und Massage.

VICTOR WITTNER

GENERAL HERZOG

Es ist nicht allzu schwierig, mit der
Biographie eines iiberragenden Men-
schen eine weitere Leserschaft zu fes-
seln. Wer sich aber an die Darstellung
eines bescheidenen, zuriickhaltenden
Mannes wagt, aus dessen Leben nicht
viel Neues zu berichten ist, dessen Bio-
graphie in fast monotoner Gleichmi-
figkeit abrollt, von dem das einzige,
was 1thn fiir kiirzeste Zeit berithmt ge-
macht hat, zudem allgemein bekannt
ist — ein solcher Biograph hat es un-
endlich viel schwerer.

Um so grofler ist die Anerkennung,
die wir dem Buch von Hans Senn iiber
General Herzog (Verlag Sauerlinder,

Aarau) zollen. Der Verfasser hat es
verstanden, aus der Verhaltenheit die-
ses Lebens eine allmihlich sich stei-
gernde Spannung herauszuholen, die
die Lektiire des Buches zur Freude ge-
staltet.

Ein erstes Kapitel fithrt uns in die
Verhiltnisse des schweizerischen Mili-
tirwesens im 19. Jahrhundert ein, wo
wir allerhand unbekannte und lesens-
werte Dinge vernehmen und wo auch
ein historisch gebildeter Leser bisweilen
iiberrascht den Kopf schiittelt. Nach
dieser mehr technischen Einleitung ent-
wickelt Senn dann die Geschichte der
Familie Herzog — gleichzeitig ein Stiick

768



schweizerischer ~ Industrieentwicklung,
Vor diesem Hintergrund und aus dieser
materiellen Grundlage wichst nun der
Geschiftsmann  Karl Johann Herzog
heraus, den die technischen und mili-
tirischen Liebhabereien immer ausge-
sprochener auf die Offizierslaufbahn
verweisen. Er eignet sich eine Fiille von
soliden Kenntnissen an, er wird un-
merklich zum Fachmann, auf dessen
Urteil weite Kreise horen, so dafl es
schlieflich selbstverstindlich ist, dafl er
zum Artillerieinspektor ernannt wird.
Dieses — und weniger sein Generalsamt
— wurde die grofle Aufgabe seines Le-
bens. Was er hier geleistet hat, wurde
bahnbrechend fiir die Zukunft. Thm war
es zu danken, dal 1870 die Artillerie
als die Elitetruppe des schweizerischen
Heeres galt.

Wohl das beste Kapitel des Buches ist
aber die Darstellung der Grenzbesetzung
von 1870/71. Nirgends kommt die sau-
bere Objektivitit und die menschliche
Ueberlegenheit iiber den Stoff besser
zum Ausdruck. Herzog wurde im Juli
1870 zum General gewihlt. In der
Folgezeit hatte er allerhand Streitig-
keiten mit der obersten Bundesbehorde
durchzufechten. Senn schildert uns erst
genau und gewissenhaft die Rechtslage,
die durchaus nicht eindeutig war. Dann
wird eindriicklich jene Seite von Her-
zogs Charakter herausgearbeitet, die in
ithrer menschlichen Bescheidenheit ja
sympathisch beriihrt, die aber dennoch
den Eindruck hinterlifit, Herzog habe
sich seinem hohen Amrt vielleicht nicht
ganz zu Unrecht nicht gewachsen ge-
fithlt. Wohl mochte er dumpf in sich
tragen, was ihn zum militirischen Fiih-
rer der Stunde erhoben hatte. All seine
Ideen waren gut, seine Absichten rich-
tig; aber das Bewufitsein seiner eigenen
Unsicherheit nahm ihm die Kraft, das
Gefiihlte energisch durchzusetzen. Er
war nicht die grofle Fiihrerpersonlich-
keit, die Behdrden und Volk hitte mit-
reiflen konnen. Er wurde erst in dem
Augenblick wirklicher General, als die
Ereignisse ihm Aufgaben stellten, bei
denen er nicht mehr fragen und zau-
dern durfte. Als die Bourbakiarmee sich

der Schweizer Grenze niherte, stellte der
Bundesrat an den General das Ansin-
nen, Truppen zu entlassen, da ja so-
eben der Waffenstillstand geschlossen
worden sei. Hier wagte es Herzog, sich
dem Willen des Bundesrates zu wider-
setzen, da er klarer und von theo-
retischen Ueberlegungen nicht ange-
krinkelt, die augenblickliche Gefahr an
der Grenze erfafite. Jetzt bewies Her-
zog jene Festigkeit, Geistesgegenwart
und Entschluffkraft, die thm in den
Zeiten des bloflen Planens und Vor-
bereitens gemangelt hatten. — In der
Zeit des Wartens, zwischen Juli und
Dezember 1870, war es vielmehr Bun-
desrat Welti gewesen, der in klarer Art
gewuflt hatte, was er wollte, und der
als Staatsmann von bedeutendem For-
mat seinen Willen General Herzog ge-
geniiber durchzusetzen verstanden hatte.
Senn bricht hier einen Augenblick ab
und fiihrt den Leser in die Welt der
Politiker ein, weist auf die Ideen hin,
die insbesondere bei Bundesrat Welti
maflgebend waren, und hebt damit
die beiderseitigen Differenzen aus der
Atmosphire personlichen Haders auf
die Ebene grundsitzlicher Konzep-
tionen: Welti besafl den Sinn fiir das
Ideelle, fiir grofle Gesamtaspekte, Her-
zog eignete der unbestechliche Wirk-
lichkeitssinn des Praktikers, der in der
konkreten Situation den sichereren
Blick hatte.

Dadurch, dafl Senn fiir die Schwichen
und Unzulinglichkeiten seines Helden
in keiner Weise blind ist, scheint in-
dessen die Gestalt General Herzogs nur
zu gewinnen. Er war vielleicht kein
Fithrer und kein Held, aber er war ein
Fachmann von unbestechlichem Scharf-
blick, unerhorter Arbeitskraft, durch
und durch rechtlich und in der Stunde
der Entscheidung seiner Aufgabe voll
gewachsen.

Herzog soll seine Sache jeweilen am
liebsten durch Zahlen und Fakten ver-
treten haben; diese waren zwar un-
rhetorisch, aber unwiderleglich. Es will
uns schier bediinken, als ob die Art des
Helden den Autor unmerklich beein-
fluBc habe; sein Buch wirkt durch die

769



Tatsachen. Vieles mufl sich der Leser
in eigener Gedankenarbeit aus den Tat-
sachen heraus aufbauen. Hie und da
hdtte man wohl wiinschen mdgen, der
Verfasser hitte etwas nachgeholfen.
Vielleicht ist das auch die Ursache da-
fiir, dal man sowohl im Stil als im
Bild der Personlichkeit einen gewissen
letzten Glanz vermissen konnte. Doch
mochten wir nachdriicklich betonen,
dafl das Bemerkungen am Rande sind,
dafl der Verfasser bei entscheidenden
Abschnitten doch innehilt, um uns das

Wesen der Personen geradezu zu schil-
dern.

Der Fachmann wird dem Autor fiir
die Fiille gediegenen und genauen De-
tailwissens dankbar sein und der Laie
dafiir, dafl dieses wissenschaftliche Ma-
terial so lbersichtlich und gemeinver-
stindlich verarbeitet worden ist. Sie
beide werden das Buch aus der Hand
legen mit dem Bewufltsein, eine immer-
hin bedeutende und in ithrer mensch-
lichen Erscheinung vorbildliche Gestalt

kennengelernt zu haben.

THEODOR FLURY

«NARZISS UND GOLDMUND» UND «TRAUMFAHRTE»

Zwei Biicher von Hermann Hesse

In der Erzihlung Narziff und Gold-
mund (1930) verlilt Hermann Hesse
das autobiographische Bekennen im
engeren Sinn, ein Bekennen, das in den
Gedichten «Krisis», in den Erzihlungen
von Klingsor und vom Steppenwolf in
grofler schopferischer Spannung bebrte,
und gibt sich der reinen Menschen-
gestaltung in einem ertriumten spit-
mittelalterlichen Kulturkreis hin. Die
Urthemen des Dichters, die Probleme
des Demian leuchten in neuer Gewan-
dung: der Kiinstler, der Freund, die
Geliebte, die ewige Mutter. Das Vul-
kanisch-Qualvolle des Jugendwerkes
«Demian» verwandelte sich nun in iiber-
legenes Schaffen, in eine Konnerschaft,
getragen von pochendem Herzen und
kithlem Kopfe. Im Demian fehlt noch
die Darstellung des viterlichen Prin-
zips, die Urmutter wirkt mit allen
Wonnen der Dunkelheit und des grel-
len Lichtes in die unerschlossene Seele
Sinclairs. In Narzif und Goldmund
sprengt der Dichter die Welt der be-
dingungslosen Introversion und raucht
die Probleme in episches Geschehen.
Der ewigen Mutterwelt, der kreatiir-
lichen Psyche, der der Kiinstler Gold-
mund angehort, stellt er die Vaterwelt,
den Logos, Narzif} gegeniiber.

In einem Kloster — es heif3t Maria-
bronn in Erinnerung an Hesses Jugend
zu Maulbronn — findet der weiche,
schone, unerschlossene Jiingling Gold-
mund den geliebten Fiihrer, den jungen
gelehrten Monch Narziff. Die Freund-
schaft des Jiingeren ist intuitiv, schwir-
merisch; Narzif§ iberwindet die Wirme
des eigenen Gefiihls und verwandelt es
in fiihrende Hingabe, im tiefen Wissen,
dafl jeder Mensch seiner eigenen Be-
stimmung entgegenwachsen miisse, wie
stark auch die Macht der Umgebung
sel. Goldmund gehort dem Leben, er
verlifit das Kloster, stiirzt sich in die
bunte, verwirrende Aventiure, ein Wan-
dernder, kiinstlerisch Schaffender, ein
Liebender und Siinder, ein Sucher der
ewigen Mutter. Narzif} gehdrt dem
Geiste, der Kirche. Er ist ein Verzich-
tender, der von der Mutterwelt Gold-
munds triumt und dann in schwerster
Erschiitterung dem sterbenden Freunde
nahe ist.

Bis in die Wurzeln seiner Existenz
ist Narzif} aufgewiihlt; denn seine Hei-
mat war der Logos, der strenge kiihle
Geist. Goldmund zeigte ihm die Ganz-
heit des Lebens, und wie Feuer bren-
nen in ihm die letzten Worte des
Freundes: «Aber wie willst du denn

770



einmal sterben, Narziff, wenn du doch
keine Mutter hast? Ohne Mutter kann
man nicht lieben, ohne Mutter kann
man nicht sterben.»

Die Mutterwelt bedeuter Liebe und
Schicksal, Leben und Tod. Sie umfingt
— die ewige Mutter — ritselhaft li-
chelnd alle Kreatur. Wer ihr dient,
leidet tiefer als der kiihle, vornehm ab-
geschlossene  Geistesmensch. Menschen
wie NarzifR sehnen sich nach dieser
Mutterwelt, der der Kiinstler innigst
angehort; Adel und Grofle, Sehnsucht
und Opferfreude sind Form geworden
in diesen beiden Typen des Mensch-
lichen, in Narziff und Goldmund. Beide
sind sie Kinder der Eva-Mutter, dem
Kiinstler wird das geliebte Leben schwer,
dem Gelehrten aber der Tod. Denn nur
im Begreifen des Ewig-Miitterlichen
wird die grofle Einsamkeit von uns ge-
nommen. Das ist die Weisheit dieses
groflen Buches, das die Merkmale der
Meisterschaft trigt: Liebe und Maf. Es
ist neu erschienen in der anmutig aus-
gestatteten Manesse-Bibliothek der Welt-
literatur.

Die Erzihlungen Traumfihrte sind
wie Wunderblumen, gewachsen am
Rande der Dichterstrafle von Hermann
Hesse. Der Verlag Fretz & Wasmuth
hat sie zu einem schénen Straufle ge-
bunden. Diese Geschichten sind keine
Nebenwerke, denn fast in allen ist der
Dichter ganz. Er ist in ihnen mit seinen
Farben und seiner Musik, mit seiner
symbolschaffenden Kraft, mit seiner
Liebe. Die Novellen sind in verschie-
denen Schaffensperioden entstanden.
Allen gemeinsam aber ist der faszinie-
rende Stil des Dichters. Es ist eine heim-
lich leuchtende, sanft rhythmisierte
Prosa, die sich sowohl von der Zwitter-
gattung der alliterierenden, stark ak-
zentuierten Prosa (nur die Dichter des
Zarathustra und der Imago konnten
diesen Stil sich leisten!) als auch von
der Hirte eines Hemmingway unter-
scheidet. Kein Hauptwort, kein Eigen-
schaftswort steht zufillig in Hesses an-
mutigen Perioden, alles ist notwendig
ohne Zwang, schén ohne Periicke und
Schminke. Leise Wehmut und feine

Ironie sind besondere Ingredienzien
dieses Stils. So fithrt uns Hesse behut-
sam auf seine Trumfihrte, hebt in poe-
tischer Analyse jugendliche Urbilder
aus dem Mantel des Traumes. Die
Kindheit des Zauberers zeigt uns das
frithe Vertrautsein mit dem lebendigen
Mythos, ostliche Gottheiten schimmern
auch in den kurzgefaflten Lebenslauf
hinein. «K6nig Yu» ist eine herrliche
Legende in chinesischem Gewande, und
«Vogel» ein Mirchen voll romantischer
Ironie, die Heimatlosigkeit und ewige
Gegenwart des Poetischen, des Wunder-
vogels, zeichnend. «Das Mirchen vom
Korbstuhl», das den Dilettantismus ver-
spottet, wirkt vielleicht etwas blasser,
und «Edmund», eine unzulingliche gei-
stige Fiihrerschaft anklagend, ist schwe-
rer zuginglich. Die «Schwibische Paro-
die» und «Vom Steppenwolf» funkeln
in liebenswiirdiger Ironie. «Die Stadt»
und «Der Europier» erleuchten unser
tragisches Zeitalter, das — von der
Technik beherrscht — in bdsen oder
unfruchtbaren Ideologien verharrt, sich
selbst zerstort und den Zusammenhang
mit den ewigen schopferischen Michten
verloren hat. Die Novelle «Tragisch»
ist erfiillt von der Ehrfurcht vor dem
Worte, vor der deutschen Sprache. Her-
mann Hesse dient unserer Sprache wie
wenige in  diesen Tagen. Unablissig
rang der Dichter seit Jahrzehnten um
die Bewahrung der groflen geistigen
Zusammenhinge, er war ein Troster in
den furchtbaren Anfechtungen einer
rasenden Epoche und ist einer der er-
sten, die das durch Schuld und Ver-
zweiflung gebeugte Volk der Deutschen
auf der Fihrte des Traumes zu seinem
wahren Selbst, zum gelduterten Men-
schentum, fithren werden. So steht Her-
mann Hesse neben seinem Bruder im
Geiste, Ernst Wiechert, der durch den
Totenwald hindurchgeschritten ist. Das
Werk des Meisters von Montagnola ist
uns kostlicher Besitz, wie ein Edelstein,
der gerade im Dunkeln zu strahlen und
zu leuchten vermag.

RICHARD B. MATZIG

771



«FRANZ VON ASSISI,

Es ist ergreifend, die liebe weltliche
Torheit bei Franz von Assisi schon ent-
decken zu koénnen, da er noch keines-
wegs ahnt, dafl sie die Vorlauferin der
kindlichen Selbstentduflerung ist, der er
sich kurze Zeit darnach fiir alle Ewig-
keit verschreibt. Ja, mehr noch: es ist
einer der ins Auge fallenden Wesens-
ziige des vorliegenden Buches, dafl man
es nicht nur als eine hochst eindrucks-
volle Sammlung aus dem 12. Jahrhun-
dert zu lesen vermag, sondern auch als
ein Problem unserer Zeiten empfindet,
vor das sich die Menschheit immer wie-
der gestellt sieht. Zur Unmittelbarkeit
trigt gewill die vorziigliche Uebertra-
gung bei. Da mir Berufene dies besti-
tigten, darf ich wohl auch die Einwin-
de, die gegen die Uebersetzung von
einigen Leuten vorgebracht worden
sind, mit den Worten widerlegen, die
ein Freund des vorliegenden Bandes ge-
funden hat. Es heifit in jenen Ausfiih-
rungen: «Von einigen Lesern ist kriti-
siert worden, daf} die deutsche Ueber-

1 Herausgegeben und erldutert von Otro Kar-

rer, Manesse - Bibliothek der Weltliteratur,
Ziirich, Conzett & Huber, 811 Seiten, Fr.9.90

LEGENDEN UND LAUDE»!

setzung der Legenden und Laude nicht
,genau® sei. Das ist natlirlich ein Irr-
tum. Diese Kritiker haben die Einlei-
tungen und Anmerkungen von Prof.
Dr. O. Karrer nicht oder nur fliichtig
gelesen, sonst hidtten sie sehen miissen,
daf der Herausgeber dem deutschen
Text den lateinischen zugrunde gelegt
hat. Wir haben es also bei den neben-
einanderstehenden Texten mit der la-
teinischen Fassung in deutscher Sprache
und um die volkstiimliche italienische
Fassung zu tun. Die beiden letzten Fas-
sungen entsprechen sich weitgehend,
aber nicht immer. Und gerade diese
Unterschiede sind hochst belehrend.»
Es gibt Biicher, die zu allen Zeiten
gleich viele Leser finden werden. So-
wohl unter den Laien, die ithren Durst
nur an reinen Quellen zu stillen ver-
mogen, als unter den Schongeistigen,
wie auch unter den Gelehrten, die Wei-
zen von Spreu sondern. Zu diesen zizhlt
meines Erachtens «Legenden und Lau-
de». Das Buchformat und die Wahl des
Papiers finden allgemeinen Anklang,
der Druck ist leserlich, die Ausstattung

einfach, gediegen. REGINA ULLMANN

772



	Kleine Rundschau

