
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Franz Kafka und das Judentum

Autor: Brod, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANZ KAFKA UND DAS JUDENTUM

VON MAX BROD

Ich las einige Kritiken über meine jetzt in französischer Ueber-
setzung bei Gallimard erschienene Kafka-Biographie. Ich las auch

einiges von dem vielen, was jetzt in Frankreich über das Thema
Franz Kafka erscheint — nicht alles, das wäre ja unmöglich. Da finde
ich, daß öfters der Vorwurf gegen mich auftaucht, ich hätte, da ich
selbst Zionist bin, die zionistische Komponente im Wesen Kafkas
gewissermaßen «übertrieben», zu stark hervorziseliert (diesen Gedanken

finde ich beispielsweise in dem sonst vorzüglichen Essay
ausgedrückt, den Albert Béguin unter dem Titel «Franz Kafka et la
destinée d'Israël» in «Temps Présent» vom 12. Oktober 1945 publiziert
hat). Andere Kommentatoren Kafkas gehen weiter. Sie sagen, daß
man Kafka gar nicht richtig versteht, wenn man ihn als Juden auffaßt
— man müsse ihn vielmehr als Christen sehen oder doch als einen, der
mit dem Judentum unzufrieden, eine außerhalb des Judentums
liegende Lösung sucht, der also nicht zum Zionismus, sondern zum
Christentum, zu einer christlichen Liquidierung des Judentums
hintendiert. Nicht die weltliche Lösung der Judenfrage, wie sie vielleicht
ein jüdischer Staat bieten würde, sondern die Beruhigung der jüdischen
Seele im Glauben an die Erlösung, wie sie das Christentum verspricht,
sei Kafkas tiefere Sehnsucht gewesen. Und wenn nicht bewußt, so
doch im Unbewußten. Und weil er die richtige Antwort auf seine

Frage, die christliche Antwort nicht fand, deshalb (so meinen die
Kritiker) klinge Angst und Verzweiflung aus dem ganzen Werk Kafkas.

Es ist die Angst der Seele, die fühlt, daß sie den richtigen Weg
versäumt...

So sprechen diese Kritiker.
Wenn mein Freund noch lebte, wie würde er sich zu all den

Debatten stellen, die um sein Werk (von dem er selbst in so demütiger
Weise dachte) entbrannt sind? Ich sehe ihn vor mir, ich sehe sein

trauriges Lächeln, seine Handbewegung, die unscheinbar ist, ohne
jedes Pathos, und die dennoch in eine unbegrenzte Ferne zu deuten
scheint. «Es ist schwer», würde er wohl leise sagen (und in Gedanken
würde ich ergänzen: «Wo ist denn etwas Leichtes und völlig Deutliches

in der Welt, wenn man sie mit den Augen Kafkas sieht?»). Und

47 74 5



im nächsten Augenblick würde er vermutlich eine seiner scharfen,
helläugigen, manchmal ins boshafte spielenden Beobachtungen anschließen,

die in der ehrlichen Absicht, eine Sache zu erklären, sie nur noch

komplizierter machen, weil sie ganz in die Tiefe gehen und vor
konventionellen Begriffen eine heilige Scheu haben.

Kafka liebte die Theorien nicht. Er sprach in Bildern, denn er
dachte in Bildern. Bildersprache war die ihm natürliche Ausdrucksweise.

Auch im sogenannten «Alltag». Denn es gab bei ihm keine
Unterscheidung von Alltag und Feiertag. Das ganze Leben, das ganze
Dasein des Universums stand für Kafka unter einem einheitlichen
Gesetz. In diesem Sinne war Kafka der entschiedenste Monotheist,
dem ich je begegnet bin. Und in diesem Sinne war er auch Jude.
Es gab für ihn gar nicht die Möglichkeit, etwas zu denken, das nicht
in irgendeiner (sei es noch so enfernten, sei es noch so schmerzlichen)
Beziehung zum Allerheiligsten stünde.

Theorien aber verwirren diese Beziehung, weil sie ihr Gewalt
antun. Hiefür finde ich in Kafkas noch unveröffentlichtem Nachlaß
(den ich jetzt für eine definitive Gesamtausgabe in neun Bänden

ordne) folgenden Aphorismus:
«Von außen wird man die Welt mit Theorien immer siegreich

eindrücken und gleich mit in die eroberte Grube fallen; aber nur von
innen sich und sie still und wahr erhalten.»

Ja, dies war die Grundhaltung, das Ziel und die tiefste Sehnsucht
meines großen Freundes: sich still und wahr zu erhalten. «Von
innen», wie es hier heißt; also nicht unter dem Zwang bloß äußerlicher

Begriffskonstruktionen, die dem irrationalen Kern unseres
Daseins nicht entsprechen. Fragt man sich im Angesicht dieser tiefsten
Innerlichkeit nach Kafkas näheren Beziehungen zum Christentum,
zum Judentum, zum Zionismus, so muß man die hergebrachten
Wege verlassen und versuchen, diese drei lebendigen Strömungen in
ihrer ganzen Wahrheit zu erfassen. Dann wird man aber bemerken,
daß sie sich zwar in einigem unterscheiden, in einigem aber doch
auch so tief zusammenhängen, daß jede oberflächliche Scheidung
sinnlos ist.

Judentum und Christentum haben viel Gemeinsames. Der
Abscheu gegen jede Gewalt, gegen jeden unsittlichen Zwang, die Sehnsucht

nach einem unbefleckten, reinen Leben, sie ist beiden Religionen
in ihren edelsten Formen gemein. Unter Verzicht auf das «hassens-

werte (haïssable) Ich» zur absoluten Wahrheit vorzudringen, diese
Pascalsche Gestalt des Christentums findet sich natürlich audi
bei Kafka; denn dieser Drang ins Metaphysische ist ebensosehr

jüdisch, wie er christlich ist. Es ist sehr leicht, bei Kafka typisch
christliche Züge zu entdecken, wenn man ganz einfach dem religiösen

746



Grundzug, den das Judentum in die Welt gebracht hat, das Attribut
«christlich» verleiht. Hier aber bewegt sich Kafka durchaus auf dem
Boden, der dem Judentum und dem Christentum gemeinsam ist;
hier gibt es keinen Unterschied. Und es ist Willkür, Kafka als
Christen zu bezeichnen, weil er mit besonderer Innerlichkeit und
Vertiefung jene Sehnsucht, das Unendliche zu erfassen, ausgebildet
hat, die jüdisch-christliches Erbteil beider Bekenntnisse ist.

Was das Christentum vom Judentum trennt, ist der Glaube an
Jesus Christus, an den Messias, der nach Ansicht der Juden noch
kommen soll («am Ende der Tage»), nach Ansicht der Christen aber
bereits erschienen ist. Nun wird man im Werke Kafkas keine Stelle
entdecken, an der er dem Glauben an den bereits erschienenen
«Mittler» auch nur nahekommt. In dieser Hinsicht also ist Kafka
ganz Jude. Die Sache der Erlösung ist zwischen ihm (dem Menschen
überhaupt) und Gott auszutragen, ohne jegliche Vermittlung.
Charakteristisch scheint mir zu sein, daß das christliche Denken Kierkegaards

zwar einen ungeheuren Einfluß auf Kafka ausübte, aber nur
jener Teil des Kierkegaard-Werkes, der sich auf Abraham und Hiob
bezieht; dagegen nimmt Kafka von all den Schriften, die Kierkegaard

seiner persönlichen Einstellung zu Jesus gewidmet hat, gar
keine Notiz. Sie interessieren ihn nicht.

Kafka ist auch der christlichen Negation des diesseitigen Lebens
fremd. Was er wünscht und anstrebt, ist ein diesseitiges Leben,
allerdings nur ein solches, das im Zeichen der Heiligung steht. Daher
will er eine reine wahre Ehe, einen anständigen Beruf, in dem er
keinen Nebenmenschen ausbeutet, allen so viel wie möglich hilft.
Diesen Problemen entflieht er nicht, indem er sie (wie der radikale
Christ Kierkegaard es tut) für unlösbar erklärt. Er quält sich mit
den genannten Problemen ab, er kann sie für seine arme, schwache
Person nicht lösen, aber er besteht darauf, daß sie lösbar sind und daß
jeder, der wirklich Mensch sein will, sie lösen muß. Dabei ist einer
für den andern verantwortlich. «Der Einzelne ist Lüge, im Chor
ist Wahrheit», das ist ein Wort Kafkas (noch unveröffentlicht), das
ist die Hauptlinie, die ihn, der ja in vielen Beziehungen ein

einsamer, verschlossener Mensch war, von den großen Verschlossenen
und Einsamen christlichen Stils wie Pascal und Kierkegaard deutlich
abhebt. «Das Leben in der Gemeinschaft, nicht als Solovirtuose»,
das etwa wäre das Schlüsselwort einer der tiefsten, rätselvollsten
Novellen von Kafka: «Josefine — oder: Das Volk der Mäuse».

Hier wird geschildert, wie der Einzelne, der sich in die Gemeinschaft
nicht einordnen kann, einen (sei es auch nur im sublimen Sinne)
humoristischen Aspekt darbietet. In dieser Novelle (und in ihrem

Gegenbild, in der Darstellung grauenvollster Vereinsamung: «La

74 7



métamorphose») manifestiert sich Kafkas beherrschendes Interesse
für die Gemeinschaft, für das natürliche Löben, daher auch für die
natürliche Gemeinschaft, in die Kafka hineingeboren wurde und
deren hohe geistige Tradition er sich allmählich aneignete — für das

Judentum.
Getrieben von solch geheimen Kräften seiner Seele wurde Kafka

Zionist. Er lernte sehr fleißig Hebräisch. In seinem Nachlaß liegen
eine Menge von Heften, die mit vielen hebräischen Sprachübungen
gefüllt sind. Aus seinen Tagebuchnotizen geht deutlich hervor, wie
er bemüht war, die Lücken seiner jüdischen Bildung (er ist, wie ich,
in einer völlig assimilierten Familie aufgewachsen) durch eifrige
Studien auszufüllen. Er liest Werke über jüdische Geschichte,
moderne jiddische Literatur (von Pines). Noch in seinem letzten
Lebensjahr hört er an der Berliner «Hochschule des Judentums»
Vorlesungen über den Talmud. Er gelangt mit seinen hebräischen

Sprachkenntnissen so weit, daß er eine Novelle von Brenner im
Originaltext lesen kann. Er sprach mit mir sehr oft darüber, daß er
nach Erez-Israel auswandern und dort als einfacher Handwerker
leben wolle. Seine Gesinnung war die des Chaluz, des Pioniers.

Wenn man freilich unter Zionismus nur das Interesse an
Konferenzen, Debatten, politischen Schachzügen versteht, dann kann
man sagen, daß sich Kafka am zionistischen Leben praktisch nicht
beteiligt hat. Seine Beteiligung war eben eine viel persönlichere, war
ganz und gar «von innen», «still und wahr», im Sinne des oben
zitierten Aphorismus. Aber damit ist nicht gesagt, daß ihm der
politische Kampf etwa gleichgültig war. Er verfolgte ihn von ferne,
aber mit größter Anteilnahme (die er ja überhaupt keiner lebendigen
Bewegung versagte). Hiefür werden viele Beweise und Belege aus
dem noch unveröffentlichten Nachlaß, speziell aus den Briefen,
beigebracht werden.

Wenn ich meiner Biographie einen Vorwurf machen kann, so ist
es nicht der, daß ich Kafkas jüdisches und zionistisches Gefühl zu
viel, sondern der, daß ich es zu wenig hervorgehoben habe. Mit
wenigen Worten bin ich über seine Begeisterung für eine ostjüdische
Theatertruppe hinweggegangen. Kafkas eigene Tagebücher sind auf
Dutzenden von Seiten viel beredter. Die Entdeckung der ostjüdischen

Eigenart ist ein entscheidender Schritt seiner Entwicklung; sein

religiöses Gefühl findet hier eine lebendige Stütze. In einem Brief
an mich, der fast so lang wie ein Buch ist (und da er ein Buch von
Kafka ist, ist der Brief natürlich unvollendet) schildert er einen
chassidischen Rabbi, den er in Marienbad beobachtet, ja recht eigentlich

studiert hat. Allzu kurz habe ich auch Kafkas Eintreten für die
Gründung einer modernen jüdischen Schule in Prag behandelt. Wenn

74 S



ich im Kampf für diese Schule erlahmte, so war es mein Freund, der
mir Mut zusprach. Gemeinsam mit mir setzte er die feierlichen
Eröffnungsworte auf, die ich zu sprechen die Ehre hatte. Und er sorgte
dafür, daß im Laufe der Jahre alle seine schulpflichtigen
Familienmitglieder (vier Nichten und ein Neffe) in diese Schule eintraten, die
der in Prag regierenden Assimilation ein gesundes Zurückgreifen auf
die jüdischen Grundkräfte der Seele entgegensetzte. Wenn dies nicht

praktischer Zionismus ist, so wüßte ich nicht, was man als
«praktischen Zionismus» bezeichnen sollte. Und solche zionistischen Taten
ließen sich noch manche andere aus dem Leben Kafkas anführen.
Denn Kafka war nicht weltfern und in irgendwelche ästhetischen

Spekulationen eingesponnen, wie einige seiner heutigen Verehrer ihn
sehen. Er war, solange ihm die Krankheit noch einige Kräfte ließ,
durchaus Freund des aktiven Lebens. Wo er Aktivität in sittlidier
Richtung sah, lobte und ermunterte er mit Begeisterung. Was er sich

selbst ständig verübelte, das war die Tatsache, daß er hinter seinem

eigenen Ideal von Aktivität zurückblieb. Deutlich vor Augen hatte

er dabei, wie leicht alle menschliche Aktivität ins Nichts, ja in die

Unreinheit führt. Gerade dieses Mißlingen selbst bestgemeinter
Absichten gegenüber dem Wirrsal des Lebens ist gleichsam das

philosophische Leitmotiv in vielen seiner Erzählungen, zum Beispiel im

«Landarzt». Die Welt bleibt in Geheimnisse gehüllt.
Doch alle Schwierigkeit und Unvollendetheit darf, wie der

Talmud (Rabbi Tarfon) sagt, niemanden dahin bringen, «sich der

Arbeit am guten Werk zu entziehen». Das war auch Kafkas
Grundhaltung, seine charakteristisch jüdische Haltung. So ging er vom
Jüdischen aus, aber seine Liebe umfaßte dabei die ganze Menschheit,
das Universale, den verborgenen Gott (deus absconditus) wie auch

den, der sich im Geschehen offenbart. Die Einheit war es, die Kafka
suchte. «Unser Gott ist der Eine.» Wie klar mein Freund die

allgemeinen Zusammenhänge aller Menschen, ja aller Kreatur sah, wie

er die Gemeinschaft der Menschheit in ihrer allgegenwärtigen
Gliederung (und nicht etwa einen separatistischen Nationalismus von

engen Horizonten) verehrte, das geht aus folgenden Zeilen hervor,
die ich gleichfalls dem unveröffentlichten Nachlaß entnehme:

«Alle kämpfen wir einen Kampf. Wenn ich, angegriffen von der

letzten Frage, nach Waffen um mich greife, kann ich nicht unter den

Waffen wählen, und selbst wenn ich wählen könnte, müßte ich

fremde fassen, denn wir haben alle nur einen Waffenvorrat. Ich

kann keine eigenen führen; glaube ich einmal, selbständig zu sein,
sehe ich einmal niemanden um mich, so ergibt sich bald, daß ich

infolge der nur nicht gleich oder überhaupt nicht zugänglichen
Konstellation diesen Posten übernehmen mußte.»

749



Aber Kafka wäre nicht er selbst, er wäre nicht der gewissenhafte,
illusionslose, von allen Segnungen und Flüchen der Skepsis getroffene

geniale Realist, wenn er diesem in die höchsten Sphären
emporstürmenden Blick nicht gleich die melancholische Korrektur
nachschickte (die aber, das betone ich mit allem Nachdruck, den positiven
Blick niemals völlig aufhebt, die ihn eben nur korrigiert, ins Präzise,
in diese Kafka ganz eigentümliche «traumhafte Präzision und präzise

Traumhaftigkeit» verfeinert): «Dies schließt natürlich nicht aus,
daß es Vorreiter, Nachzügler, Franktireure und alle Sonderbarkeiten

der Kriegführung gibt.»
Es wird immer zwei Auffassungen der in ihrer Eigenart völlig

originalen Werke Kafkas geben. Die einen werden nur die
«Sonderbarkeiten» seiner Kriegführung sehen. Die andern werden zwar
kaum die Augen davor verschließen, daß er nicht zur Hauptarmee
gehörte, sondern ein «Vorreiter, Nachzügler» war, aber einer, der
die brennende Sehnsucht hatte, nicht in der Isolierung zu verharren.
Als Einsamer hat er gelitten — aber er hat um der Gemeinschaft
willen gelitten.

750


	Franz Kafka und das Judentum

