Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Franz Kafka und das Judentum
Autor: Brod, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ KAFKA UND DAS JUDENTUM

VON MAX BROD

Ich las einige Kritiken iiber meine jetzt in franzosischer Ueber-
setzung bei Gallimard erschienene Kafka-Biographie. Ich las auch
einiges von dem vielen, was jetzt in Frankreich iiber das Thema
Franz Kafka erscheint — nicht alles, das wire ja unméglich. Da finde
ich, daB 6fters der Vorwurf gegen mich auftaucht, ich hitte, da ich
selbst Zionist bin, die zionistische Komponente im Wesen Kafkas
gewissermaflen «iibertrieben», zu stark hervorziseliert (diesen Gedan-
ken finde ich beispiclsweise in dem sonst vorziiglichen Essay ausge-
driickt, den Albert Béguin unter dem Titel «Franz Kafka et la des-
tinée d’Israel» in «Temps Présent» vom 12. Oktober 1945 publiziert
hat). Andere Kommentatoren Kafkas gehen weiter. Sie sagen, daf}
man Kafka gar nicht richtig versteht, wenn man ihn als Juden auffafit
— man miisse ithn vielmehr als Christen sehen oder doch als einen, der
mit dem Judentum unzufrieden, eine auflerhalb des Judentums lie-
gende Losung sucht, der also nicht zum Zionismus, sondern zum
Christentum, zu einer christlichen Liquidierung des Judentums hin-
tendiert. Nicht die weltliche Losung der Judenfrage, wie sie vielleicht
ein jiidischer Staat bieten wiirde, sondern die Beruhigung der jiidischen
Seele im Glauben an die Erl6sung, wie sie das Christentum verspricht,
sei Kafkas tiefere Sehnsucht gewesen. Und wenn nicht bewuft, so
doch im Unbewuften. Und weil er die richtige Antwort auf seine
Frage, die christliche Antwort nicht fand, deshalb (so meinen die
Kritiker) klinge Angst und Verzweiflung aus dem ganzen Werk Kaf-
kas. Es ist die Angst der Seele, die fiihlt, dafl sie den richtigen Weg
versaumt. . .

So sprechen diese Kritiker.

Wenn mein Freund noch lebte, wie wiirde er sich zu all den De-
batten stellen, die um sein Werk (von dem er selbst in so demiitiger
Weise dachte) entbrannt sind? Ich sehe thn vor mir, ich sehe sein
trauriges Licheln, seine Handbewegung, die unscheinbar ist, ohne
jedes Pathos, und die dennoch in eine unbegrenzte Ferne zu deuten
scheint. «Es ist schwer», wiirde er wohl leise sagen (und in Gedanken
wiirde ich erginzen: «Wo ist denn etwas Leichtes und vollig Deut-
liches in der Welt, wenn man sie mit den Augen Kafkas sieht?»). Und

47 745



im nichsten Augenblick wiirde er vermutlich eine seiner scharfen, hell-
dugigen, manchmal ins boshafte spielenden Beobachtungen anschlie-
flen, die in der ehrlichen Absicht, eine Sache zu erkliren, sie nur noch
komplizierter machen, weil sie ganz in die Tiefe gehen und vor
konventionellen Begriffen eine heilige Scheu haben.

Kafka liebte die Theorien nicht. Er sprach in Bildern, denn er
dachte in Bildern. Bildersprache war die thm natiirliche Ausdrucks-
weise. Auch im sogenannten «Alltag». Denn es gab bei ihm keine Un-
terscheidung von Alltag und Feiertag. Das ganze Leben, das ganze
Dasein des Universums stand fiir Kafka unter einem einheitlichen
Gesetz. In diesem Sinne war Kafka der entschiedenste Monotheist,
dem ich je begegnet bin. Und in diesem Sinne war er auch Jude.
Es gab fiir ihn gar nicht die Moglichkeit, etwas zu denken, das nicht
in irgendeiner (sei es noch so enfernten, sei es noch so schmerzlichen)
Beziehung zum Allerheiligsten stiinde.

Theorien aber verwirren diese Beziehung, weil sie thr Gewalt
antun. Hiefiir finde ich in Kafkas noch unverdffentlichtem Nachlaf}
(den ich jetzt fiir eine definitive Gesamtausgabe in neun Binden
ordne) folgenden Aphorismus:

«Von auflen wird man die Welt mit Theorien immer siegreich
eindriicken und gleich mit in die eroberte Grube fallen; aber nur von
innen sich und sie still und wahr erhalten.»

Ja, dies war die Grundhaltung, das Ziel und die tiefste Sehnsucht
meines groflen Freundes: sich still und wahr zu erhalten. «Von
innen», wie es hier heifit; also nicht unter dem Zwang blofl dufler-
licher Begriffskonstruktionen, die dem irrationalen Kern unseres
Daseins nicht entsprechen. Fragt man sich im Angesicht dieser tiefsten
Innerlichkeit nach Kafkas niheren Beziehungen zum Christentum,
zum Judentum, zum Zionismus, so mufl man die hergebrachten
Wege verlassen und versuchen, diese drei lebendigen Stromungen in
threr ganzen Wahrheit zu erfassen. Dann wird man aber bemerken,
dafl sie sich zwar in einigem unterscheiden, in einigem aber doch
auch so tief zusammenhidngen, dafl jede oberflichliche Scheidung
sinnlos 1ist.

Judentum und Christentum haben viel Gemeinsames. Der Ab-
scheu gegen jede Gewalt, gegen jeden unsittlichen Zwang, die Sehn-
sucht nach einem unbefleckten, reinen Leben, sie ist beiden Religionen
in ihren edelsten Formen gemein. Unter Verzicht auf das «hassens-
werte (haissable) Ich» zur absoluten Wahrheit vorzudringen, diese
Pascalsche Gestalt des Christentums findet sich natiirlich auch
bei Kafka; denn dieser Drang ins Metaphysische ist ebensosehr
jidisch, wie er christlich ist. Es ist sehr leicht, bei Kafka typisch

christliche Ziige zu entdecken, wenn man ganz einfach dem religiosen

746



Grundzug, den das Judentum in die Welt gebracht hat, das Attribut
«christlich» verleiht. Hier aber bewegt sich Kafka durchaus auf dem
Boden, der dem Judentum und dem Christentum gemeinsam ist;
hier gibt es keinen Unterschied. Und es ist Willkiir, Kafka als
Christen zu bezeichnen, weil er mit besonderer Innerlichkeit und
Vertiefung jene Sehnsucht, das Unendliche zu erfassen, ausgebildet
hat, die jiidisch-christliches Erbteil beider Bekenntnisse ist.

Was das Christentum vom Judentum trennt, ist der Glaube an
Jesus Christus, an den Messias, der nach Ansicht der Juden noch
kommen soll («am Ende der Tage»), nach Ansicht der Christen aber
bereits erschienen ist. Nun wird man im Werke Kafkas keine Stelle
entdecken, an der er dem Glauben an den bereits erschienenen
«Mittler» auch nur nahekommt. In dieser Hinsicht also ist Kafka
ganz Jude. Die Sache der Erlésung ist zwischen thm (dem Menschen
iiberhaupt) und Gott auszutragen, ohne jegliche Vermittlung. Cha-
rakteristisch scheint mir zu sein, dafl das christliche Denken Kierke-
gaards zwar einen ungeheuren Einfluf auf Kafka ausiibte, aber nur
jener Teil des Kierkegaard-Werkes, der sich auf Abraham und Hiob
bezieht; dagegen nimmt Kafka von all den Schriften, die Kierke-
gaard seiner personlichen Einstellung zu Jesus gewidmet hat, gar
keine Notiz. Sie interessieren ihn nicht.

Kafka ist auch der christlichen Negation des diesseitigen Lebens
fremd. Was er wiinscht und anstrebe, ist ein diesseitiges Leben, aller-
dings nur ein solches, das im Zeichen der Heiligung steht. Daher
will er eine reine wahre Ehe, einen anstindigen Beruf, in dem er
keinen Nebenmenschen ausbeutet, allen so viel wie moglich hilft.
Diesen Problemen entflieht er nicht, indem er sie (wie der radikale
Christ Kierkegaard es tut) fiir unlosbar erklirt. Er quilt sich mit
den genannten Problemen ab, er kann sie fiir seine arme, schwache
Person nicht 16sen, aber er besteht darauf, dafl sie 16sbar sind und daf}
jeder, der wirklich Mensch sein will, sie 16sen mufl. Dabei ist einer
fiir den andern verantwortlich. «Der Einzelne ist Liige, im Chor
ist Wahrheit», das ist ein Wort Kafkas (noch unverdffentlicht), das
ist die Hauptlinie, die ihn, der ja in vielen Bezichungen ein ein-
samer, verschlossener Mensch war, von den groflen Verschlossenen
und Einsamen christlichen Stils wie Pascal und Kierkegaard deutlich
abhebt. «Das Leben in der Gemeinschaft, nicht als Solovirtuose»,
das etwa wire das Schliisselwort einer der tiefsten, ratselvollsten
Novellen von Kafka: «Josefine — oder: Das Volk der Mause».
Hier wird geschildert, wie der Einzelne, der sich in die Gemeinschaft
nicht einordnen kann, einen (sei es auch nur im sublimen Sinne)
humoristischen Aspekt darbietet. In dieser Novelle (und in ihrem
Gegenbild, in der Darstellung grauenvollster Vereinsamung: «La

747



métamorphose») manifestiert sich Kafkas beherrschendes Interesse
fir die Gemeinschaft, fiir das natiirliche Leben, daher auch fiir die
natiirliche Gemeinschaft, in die Kafka hineingeboren wurde und
deren hohe geistige Tradition er sich allmidhlich aneignete — fiir das
Judentum.

Getrieben von solch geheimen Kriften seiner Seele wurde Kafka
Zionist. Er lernte sehr fleiflig Hebraisch. In seinem Nachlafl liegen
eine Menge von Heften, die mit vielen hebraischen Sprachiibungen
gefillt sind. Aus seinen Tagebuchnotizen geht deutlich hervor, wie
er bemiiht war, die Liicken seiner judischen Bildung (er ist, wie ich,
in einer vollig assimilierten Familie aufgewachsen) durch eifrige
Studien auszufiillen. Er liest Werke tber jiidische Geschichte, mo-
derne jiddische Literatur (von Pines). Noch in seinem letzten Le-
bensjahr hort er an der Berliner «Hochschule des Judentums» Vor-
lesungen iliber den Talmud. Er gelangt mit seinen hebriischen
Sprachkenntnissen so weit, dafl er eine Novelle von Brenner im
Originaltext lesen kann. Er sprach mit mir sehr oft dartiber, daf} er
nach Erez-Israel auswandern und dort als einfacher Handwerker
leben wolle. Seine Gesinnung war die des Chaluz, des Pioniers.

Wenn man freilich unter Zionismus nur das Interesse an Kon-
ferenzen, Debatten, politischen Schachziigen versteht, dann kann
man sagen, dafl sich Kafka am zionistischen Leben praktisch nicht
beteiligt hat. Seine Beteiligung war eben eine viel personlichere, war
ganz und gar «von innen», «still und wahr», im Sinne des oben
zitierten Aphorismus. Aber damit ist nicht gesagt, dafl ithm der
politische Kampf etwa gleichgiiltig war. Er verfolgte ithn von ferne,
aber mit grofiter Anteilnahme (die er ja iiberhaupt keiner lebendigen
Bewegung versagte). Hieflir werden viele Beweise und Belege aus
dem noch unverdffentlichten Nachlafi, speziell aus den Briefen, beige-
bracht werden.

Wenn ich meiner Biographie einen Vorwurf machen kann, so ist
es nicht der, dafl ich Kafkas jiidisches und zionistisches Gefithl zu
viel, sondern der, dafl ich es zu wenig hervorgehoben habe. Mit
wenigen Worten bin ich tber seine Begeisterung fiir eine ostjiidische
Theatertruppe hinweggegangen. Kafkas eigene Tagebiicher sind auf
Dutzenden von Seiten viel beredter. Die Entdeckung der ostjiidi-
schen Eigenart ist ein entscheidender Schritt seiner Entwicklung; sein
religises Gefiihl findet hier eine lebendige Stiitze. In einem Brief
an mich, der fast so lang wie ein Buch ist (und da er ein Buch von
Kafka ist, ist der Brief natiirlich unvollendet) schildert er einen
chassidischen Rabbi, den er in Marienbad beobachtet, ja recht eigent-
lich studiert hat. Allzu kurz habe ich auch Kafkas Eintreten fir die
Griindung einer modernen judischen Schule in Prag behandelt. Wenn

748



ich im Kampf fiir diese Schule erlahmte, so war es mein Freund, der
mir Mut zusprach. Gemeinsam mit mir setzte er die feierlichen Er-
6ffnungsworte auf, dic ich zu sprechen die Ehre hatte. Und er sorgte
dafiir, dafl im Laufe der Jahre alle seine schulpflichtigen Familien-
mitglieder (vier Nichten und ein Neffe) in diese Schule eintraten, die
der in Prag regierenden Assimilation ein gesundes Zuriickgreifen auf
die jiidischen Grundkrifte der Seele entgegensetzte. Wenn dies nicht
praktischer Zionismus ist, so wiiflte ich nicht, was man als «prak-
tischen Zionismus» bezeichnen sollte. Und solche zionistischen Taten
lieRen sich noch manche andere aus dem Leben Kafkas anfiihren.
Denn Kafka war nicht weltfern und in irgendwelche dsthetischen
Spekulationen cingesponnen, wic einige seiner heutigen Verehrer ihn
schen. Er war, solange ihm die Krankheit noch einige Krifte lief3,
durchaus Freund des aktiven Lebens. Wo er Aktivitit in sittlicher
Richtung sah, lobte und ermunterte er mit Begeisterung. Was er sich
selbst stindig veriibelte, das war die Tatsache, daf er hinter seinem
cigenen Ideal von Aktivitit zuriickblieb. Deutlich vor Augen hatte
er dabei, wie leicht alle menschliche Aktivitit ins Nichts, ja in die
Unreinheit fithrt. Gerade dieses Mifllingen selbst bestgemeinter Ab-
sichten gegeniiber dem Wirrsal des Lebens ist gleichsam das philo-
sophische Leitmotiv in vielen seiner Erzihlungen, zum Beispiel im
«Landarzt». Dic Welt bleibt in Geheimnisse gehiillt.

Doch alle Schwierigkeit und Unvollendetheit darf, wie der Tal-
mud (Rabbi Tarfon) sagt, niemanden dahin bringen, «sich der
Arbeit am guten Werk zu entzichen». Das war auch Kafkas Grund-
haltung, seine charakteristisch jiidische Haltung. So ging er vom
Jiidischen aus, aber seine Liebe umfafite dabei die ganze Menschheit,
das Universale, den verborgenen Gott (deus absconditus) wie auch
den, der sich im Geschehen offenbart. Die Einheit war es, die Kafka
suchte. «Unser Gott ist der Eine.» Wie klar mein Freund die all-
gemeinen Zusammenhinge aller Menschen, ja aller Kreatur sah, wie
er die Gemeinschaft der Menschheit in ihrer allgegenwirtigen Glie-
derung (und nicht ctwa einen separatistischen Nationalismus von
engen Horizonten) verehrte, das geht aus folgenden Zeilen hervor,
die ich gleichfalls dem unverdffentlichten Nachlaf entnehme:

«Alle kimpfen wir einen Kampf. Wenn ich, angegriffen von der
letzten Frage, nach Waffen um mich greife, kann ich nicht unter den
Waffen wihlen, und selbst wenn ich wihlen konnte, miifite ich
fremde fassen, denn wir haben alle nur einen Waffenvorrat. Ich
kann keine eigenen fiihren; glaube ich einmal, selbstindig zu sein,
sehe ich einmal niemanden um mich, so ergibt sich bald, daf} ich
infolge der mir nicht gleich oder iiberhaupt nicht zuganglichen Kon-
stellation diesen Posten iibernehmen mufite.»

749



Aber Kafka wire nicht er selbst, er wire nicht der gewissenhafte,
illusionslose, von allen Segnungen und Fliichen der Skepsis getrof-
fene geniale Realist, wenn er diesem in die héchsten Sphiren empor-
stirmenden Blick nicht gleich die ‘melancholische Korrektur nach-
schickve (die aber, das betone ich mit allem Nachdruck, den positiven
Blick niemals vollig aufhebt, die thn eben nur korrigiert, ins Prizise,
in diese Kafka ganz ecigentumliche «traumhafte Prazision und pra-
zise Traumhaftigkeit» verfeinert): «Dies schlieft natiirlich nicht aus,
dafl es Vorreiter, Nachziigler, Franktireure und alle Sonderbarkei-
ten der Kriegfithrung gibt.»

Es wird immer zwei Auffassungen der in ihrer Eigenart vollig
originalen Werke Kafkas geben. Die einen werden nur die «Sonder-
barkeiten» seiner Kriegfithrung sehen. Die andern werden zwar
kaum die Augen davor verschliefen, daf} er nicht zur Hauptarmee
gehorte, sondern ein «Vorreiter, Nachziigler» war, aber einer, der
die brennende Sehnsucht hatte, nicht in der Isolierung zu verharren.
Als Einsamer hat er gelitten — aber er hat um der Gemeinschaft
willen gelitten.

750



	Franz Kafka und das Judentum

