Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 13 (1945-1946)

Buchbesprechung: Uber die Grenzen der Literatur und die Aufgabe der Kritik
Autor: Schneider, Peter

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DIE GRENZEN DER LITERATUR
UND DIE AUFGABE DER KRITIK

Eine Buchbesprechung

VON PETER SCHNEIDER

Im August 1945 ist ein bemerkenswertes, von der Franzosin
Claude-Edmonde Magny verfafites Buch erschienen: «Les sandales
d’Empédocle, essai sur les limites de la littérature'». Es enthilt einer-
seits den Versuch, die Eigentiimlichkeit der literarischen Produktion
sowie die Begriindung und das Ziel der literarischen Kritik heraus-
zuformen, anderseits die fesselnde Interpretation der Dichtungen von
Charles Morgan, J.P. Sartre und Franz Kafka, welche das theore-
tische Anliegen der Verfasserin sehr schon veranschaulicht.

Claude-Edmonde Magny breitet ein erstaunliches literarisches und
philosophisches Wissen vor ihrem Leser aus, das zwar immer in
einem deutlichen Abhdngigkeitsverhiltnis zu ihrer eigenwilligen Ge-
dankenfithrung steht, aber gelegentlich die groflen Linien verwischt
und die organische Entwicklung der Schilderung aufhilt. Gleichwohl
geht eine starke Anzichungskraft von dieser Arbeit aus. Es ist die
Kraft der entschiedenen Formulierung, der Stellungnahme, des her-
ausfordernden Urteils. Claude-Edmonde Magny zwingt den Leser
zur Antwort, sie stellt thn zur Rede, und sie 483t thn nicht, ehe er ihr
ein begriindetes Ja oder ein begriindetes Nein erwidert.

Die Grundlage der theoretischen Ausfithrungen bildet die einfache
Feststellung: dafl diejenige literarische Kritik, welche ein Dichter {ibt,
sehr oft viel reicher, viel lebendiger und viel gerechter ausfalle als
diejenige des professionellen Kritikers, dafl zum Beispiel ein Marcel
Proust iiber Flaubert Wesentlicheres zu sagen habe als Thibaudet.
Warum aber verhilt es sich so? Es verhalt sich so, weil der Dichter
sich nicht verpflichtet fiihlt, Objektivitdt des Urteils mit Unperson-
lichkeit des Urteils zu identifizieren, weil er es wagt, sich selbst zu
sein, weil er seinen personlichen Standpunkt nicht zugunsten eines
Uberpersonlichen Kanons verbirgt. Das, was er zu sagen hat, wachst
aus der Begegnung der eigenen Sache mit der Sache des andern und

1 Editions de la Baconniére, Neuchitel.

730



letztlich aus dem Wissen um die Gemeinsamkeit der geistigen Be-
muihung empor. Er will den andern verstehen, weil er sich selbst
verstehen will. Seine Kritik ist zugleich auch Selbstkritik. Sein Urteil,
seine Interpretation spiegelt deshalb nicht nur die Ziige des kriti-
sierten und interpretierten Werkes, sondern auch diejenigen seiner
eigenen Welt. Er sucht die kiinstlerische Leistung des andern weder
mit dem Auge Gottvaters, noch im Namen eines absoluten Schonheits-
maflstabes, noch im Namen des Herrn «Jedermann», noch im Namen
der Nachwelt zu wiirdigen. Er sucht sich vielmehr schlicht dariiber
zu verstindigen, was er gelesen hat, inwiefern er sich bereichert fihlt,
wo er neue Moglichkeiten des Ausdrucks erkennt, was er nicht gut-
heiflen kann, von sich aus nicht gutheiflen kann, wo er Grenzen
entdeckt, die er selbst bereits tiberschritten hat. Kurz und gut: er
formuliert jenen innerlichen Dialog, der in jedem ernsthaften Leser
stattfindet. Er formuliert diesen Dialog, er spricht aus, was der ge-
wohnliche Leser nicht immer zu tun vermag. Er kann es, weil er als
Schipfer das Geschaffene bewufiter erlebt.

In der gleichen Lage befindet sich der Literaturkritiker. Es ist dies
die Lage, worin er sich von Berufs wegen befindet. Er ist nicht nur
der besonders beteiligte Leser, wie es der Dichter sein kann, sondern
er ist der Leser ex officio. Aus der Feststellung, dafl er nichts anderes
als der Leser ist, dessen Anliegen darin besteht, sich iiber den Sinn
und Wert des Gelesenen maximale Klarheit zu verschaffen, das heiflt
eben sein Gesprich, seine Begegnung mit dem Werk zu formulieren,
ins klare Bewufitsein zu riicken, aus dieser Feststellung ergibt sich fiir
Claude-Edmonde Magny die Bedeutung der These Beaudelaires:
«Pour étre juste, c’est-a-dire pour avoir raison d’étre, la critique doit
¢tre partiale, passionnée, politique...» Das Werk redet den ernsthaften
Leser an, es erschiittert ihn, oder es st6f8t thn ab; aber auf jeden Fall
zwingt es ithn zur Gegenrede. Wo dieses Anreden und Entgegenreden
nicht stattfindet, kann auch keine wesentliche Kritik stattfinden. Wo
es aber Wirklichkeit ist, da ist eine personliche Stellungnahme selbst-
verstandlich, ein aufklirerischer, naturwissenschaftlicher, unperson-
licher «Objektivismus» ausgeschlossen. Ausgeschlossen ist gleichzeitig
ein blofler «Subjektivismus», da dem Werk Gegenstandscharakter zu-
kommt, da es dem Subjekt entgegensteht, da die Aussage des Kritikers
einem Subjekt-Objekt-Verhiltnis Gestalt verleiht.

Der Kritiker wird als der in einem besonderen Mafle bewufite Leser
qualifiziert. Aus dieser Qualifikation ergibt sich eine erste Bestimmung
seiner Funktion. Er ist Vermittler zwischen Werk und Publikum.
Er objektiviert die Bezichung zwischen Werk und Leser und 6ffnet
thm den Weg zu vollem Werkverstindnis. «Pour lui (le lecteur)...

731



la critique littéraire pourrait étre... un moyen de participer, comme
le fidéle a part dans la messe au sacrifice du prétre, aux expériences
spirituelles que ’écrivain a poursuivies dans son ceuvre, de les con-
fronter 4 sa propre vie intérieure, pour prendre enfin conscience,
a travers les épreuves successives de ressemblance ou de différence,
de la vision du monde qui est vraiment sienne.» Wird dem Kritiker
dergestalt die Funktion zugewiesen, dem Leser eine Bewuf’tseinsbe-
reicherung durch das Mittel der Literatur zu fordern oder iiberhaupt
zu ermoglichen, so wird ihm zugleich die Berechtigung zu jeglichem
absolutistischen Hochmut abgesprochen, indem er auf die Bedingt-
heit seiner Stellung als Gesprachspartner verwiesen wird. Denn seine
eigene «vision du monde», welche sich in seinem Urteil spiegelt, kann
jederzeit zum Objekt der Kritik werden.

Der Funktionsraum und die Funktionsbedeutung der Kritik wird
aber durch die nihere Bestimmung ihres Objektes, der Literatur, noch
um ein Wesentliches erweitert und erhoht. Die Literatur ist ein
Ausdruck unbewuflter sozialer Inhalte. Sie formuliert, was sich in der
Seele der Kollektivitit abspielt, was die verschiedensten Verhaltungs-
und Ausdrucksweisen der Gesellschaft in einem Zeitraum bestimmt.
Sie faflt, sie vergegenstindlicht also das, was in allen — zum Beispiel
heute — vorgeht. Sie objektiviert das Gemeinsame. Damit ist eine
sehr bedeutungsvolle sozialphilosophische These ausgesprochen, welche
zum Bestand der Weltanschauung von Claude-Edmonde Magny zu
gehoren scheint, tiber deren Tragweite sie sich allerdings nicht volle
Rechenschaft ablegt. Eine Tatsache, die das Verstindnis ithrer Aus-
fiihrungen erschwert. — Die Literatur kristallisiert den «Zeit-
geist». In thr wird er faflbar. In der englischen, deutschen, franzo-
sischen, amerikanischen Literatur lebt etwas, das nicht das Natio-
nale, sondern ganz einfach das Menschliche zu nennen wire. Der
Kritiker, der so herrlich unbefangen international wie Claude-
Edmonde Magny zu denken vermag, dessen Aufgabe dahin bestimmt
ist, als Vermittler zwischen Literatur und Leserschaft zu amten, er
riickt das, was die Menschen von heute und morgen gemeinsam
empfinden, fiirchten und wiinschen ins Licht des Gesamtbewufitseins.
«La critique littéraire se trouvera tendre ainsi vers une sorte de
sociologie: elle nous fera connaitre la psychologie collective de notre
propre époque, non pas directement par des enquétes de journaux,
des interviews de personnalités marquantes..., mais dans l’objet...».

Damit aber wird nicht nur ein Sachverhalt aufgedeckt, die kollek-
tive Mentalitdt unserer Zeit freigelegt, sondern damit wird diese
Mentalitdt ihrerseits bereits geformt, werden Entwicklungstendenzen
unterstiitzt, Vorstellungskomplexe geschaffen, welche geeignet sind, die

732



literarische Produktion anzuregen. Denn der Kritiker ist sowohl aktiv
als auch passiv. Er nimmt auf, was die Literatur darbietet, aber er
gibt auch etwas von sich selbst. Scine Aussage bezieht sich auf das,
was er vor sich sieht, die Literatur, und auf das, was er in sich sicht,
seine eigenen Wertvorstellungen, seine mitgebrachten Einsichten, die
sich gerade an den entgegengebrachten Einsichten des Dichters oder
der Dichter erst kristallisieren. Gewif}, er betreibt Sozialpsychologie,
er entdeckt eine allgemeine Bewufitseinsverfassung, indem er die
Dichtung interpretiert. Er deutet im Werke den Zeitgeist, weil er
thm gleicht. Wenn er das Werk gleichsam durchbricht, wenn er dessen
Grenzen aufweist, wenn seine «vision du monde» weiter entwickelt
ist als diejenige des Dichters, dann spricht durch sein personliches,
bedingtes Urteil dieser Zeitgeist, dieses Allgemeine, das nicht ruht,
sondern sich in immer anderen Formen verfestigt. Und in diesem
Sinne 1st die Kritik «[’un des facteurs de la vie collective».

Erfiillt die Kritik die Aufgabe, in der Literatur das Bild der see-
lischen Gegenwartssituation freizulegen, so bewiltigt sie gleichzeitig
eine weitere Aufgabe: die Aufgabe, die Fiille der literarischen Pro-
duktion zu ordnen, die einzelnen Autoren aus ihrer Isolation zu
l6sen, verschiedene Gruppen sichtbar zu machen, das Gemeinsame
zwischen einem Sartre und einem Kafka, einem Gide und einem
Claudel aufzuzeigen, ohne aber ihren Eigenwert und ihre Besonder-
heit aufzuldsen. Auf diese Weise wiirde das Reich der Literatur mit
seinen Tiefen und Hohen, mit seinen Schattenseiten und seinen Son-
nenseiten, in der ganzen Mannigfaltigkeit seiner Formen als eine
Einheit in der Vielheit herausgebildet. Aber dieses Reich ist nicht nur
ein Reich der Gegenwart. Es ist auch im Reich der Vergangenheit.
Es beruht nicht nur auf dem Neuland, welches die «Modernen» er-
worben. Es beruht auch auf den Territorien der Alten. Es bildet die
Gemeinschaft der Nebeneinanderseienden und der Nacheinander-
kommenden. Die Eigenart eines Gegenwartswerkes kann durch den
Vergleich mit einem Werke der Vergangenheit ebensosehr an Plastik
und Verstindlichkeit gewinnen wie durch den Vergleich mit einem
zeitgendssischen. Ulysses von Joyce konnte durch die Odyssee erhellt
werden. Umgekehrt wiirde es moglich, Homer durch Joyce in einem
neuen Licht zu erblicken. Durch das Neue wird das Alte in die
Gegenwart geriickt. Durch das Alte aber wird das Neue in die
Tradition eingegliedert. Im Sinne Elliots schreibt Claude-Edmonde
Magny: «..le présent modifie le passé tout autant... celui-ci agit sur
lui, ...les ceuvres anciennes ont besoin d’un rajeunissement, les ceuvres
nouvelles d’une tradition qui les soutiennent...» Damit ist eine These
von geschichtsphilosophischer Bedeutung ausgesprochen, ndmlich, dafl

733



die Geschichte — und in unserem Falle die Geschichte der Literatur
— ein vielheitliches Ganzes darstelle, dafl dieses Ganze unter stets
wechselnden Aspekten in Erscheinung gebracht werde, daff wir die
Gegenwart durch die Vergangenheit und die Vergangenheit durch die
Gegenwart erkennen. Wir werten heute Homer anders, als es gestern
geschah; wir sehen auch Gide heute nicht so, wie wir ithn morgen
sehen werden. Aber das, was wir heute tiber Homer und Gide sagen
konnen, steht in einer Entsprechung, weil es von heute aus gesagt
wird. Aus der Subjektivitit der Gegenwart kann die Einheit jenes
geistigen Reiches geformt werden. Sie muf} geformt werden. Sie ergibt
sich nicht von selbst, wie sich das Wissen um den Stand der indi-
viduellen Entwicklung nicht von selbst ergeben kann. «..la tache
de la critique n’est-elle pas précisément d’effectuer ce remaniment des
structures qui définissent ,la République des lettres’?» Ohne Einsicht
in das, was wir jetzt selbst sind, konnen wir aber den richtigen Schritt
nach vorwirts nicht tun.

Aus dem Gesagten ldflc sich ersehen, dafl Claude-Edmonde Magny
dem organisch-geschichtlichen Denken verbunden ist. Es ist kein
Zufall, daf} Schelling mehrfach zitiert wird. Mit dem Philosophen
der deutschen Romantik konnte die Franzosin sagen: «Auch dafl wir
Geschichte haben, ist ein Werk unserer Beschranktheit.» Geschichte
haben heifit vor der Notwendigkeit stehen, das allgemein Mensch-
liche, das, was in allen Zeiten und in allen Zeitgenossen das Gemein-
same ist, immer wieder aus einer beschrankten Situation, aus einem
Jetzt, das nicht verweilt, Ausdruck zu geben, Gestalt zu verleihen.
Mit Schelling wire weiterhin zu sagen, dafl in den Formen unserer
Beschranktheit das Absolute lebe. Deshalb nur vermag die Dichtung
der Vergangenheit den Menschen immer von neuem anzusprechen
und immer wieder Gegenwart zu sein.

Weil es mit der menschlichen Existenznot gegeben ist, dafl jedes
Werk, auch jedes literarische Werk nur «durch Ausschlufl und Ver-
neinung» wirklich ist, nur ein Moment der geistigen Erfahrung ver-
ewigt, so ist es eine stindige Aufgabe, die Grenzen aufzuzeigen und
damit den Weg fiir das Andere freizulegen. Diese Aufgabe ist die
Aufgabe der Kritik und in dieser Aufgabe und so letztlich in der
menschlichen Existenznot liegt ihre tiefste Existenzberechtigung.

Alles Geschaffene widersteht dem in uns Schaffenden. Das Dicht-
werk widersteht zundchst dem Verstehen. Im Brechen dieses ersten
Widerstandes liegt Bereicherung. Wir weiten unseren geistigen Er-
lebnisraum, indem wir in den Raum der Dichtung vordringen. Mit
dem wachsenden Verstehen wird das, was in uns wirkt, allmzhlich
befreit. Mit dem vollen Verstindnis ist eine letzte Grenze erreicht, an
welcher sich das, was wir jetzt selbst sind, bricht oder welches durch

734



unser Selbst gebrochen werden mufl. Claude-Edmonde Magny besitzt
cinen ausgeprigten Sinn fiir das Wesen der geistigen Entwicklung,
fiir die «condition humaine», Grenzen durchbrechen, Widerstinde
meistern zu miissen. In diesem Sinn wirkt die Sehnsucht nach Gren-
zenlosem. Das romantische Gedankengut ist ihr nicht nur Denkform,
sondern Erlebnisgehalt.

Was da vom Widerstand des Geschaffenen dem in uns Schaffenden
gegeniiber gesagt ist, gilt nicht nur in bezug auf die Dichtung und die
Kritik, sondern in bezug auf jedes Werk und jedes Werkverstindnis.
Die Dichtung ist besonders beschaffen, und innerhalb ihres Reiches
gilt ein Gleiches vom Roman, welcher das Objekt der Betrachtungen
der geistvollen Franzosin bildet, dessen Eigenart sie aber begrifflich
nicht zu fassen sucht. Was hat der Literaturkritiker Besonderes zu
verstehen? Die Antwort klingt sehr einfach und ist zunichst nicht
scharf der Frage entsprechend: Er hat den Sinn des Gelesenen zu
verstehen. «Le critique n’est qu’un homme qui sait lire, et qui
apprend a lire aux autres» (Sainte-Beuve). Er hat zu verstehen, warum
der Dichter diese Geschichte erzdhlt, was er mit thr sagen will. Er
hat die «Botschaft» des Dichters herauszuhoren, die unmittelbar oder
mittelbar ausgesprochene Botschaft. Er hat zu ergriinden, in welchem
Verhiltnis ein Balzac, ein Malraux, ein Gide, ein Morgan, ein Dos
Passos Gott, Mensch und Natur sehen. Er hat den Wert der Botschaft
zu priifen. Es ist seine Aufgabe, zu untersuchen, ob sie nicht Wider-
spriiche enthalte, ob sie zu einseitig, ob sie noch nicht vollkommen be-
wiltigt sei.

Wenn auf die Frage, was der Literaturkritiker Besonderes zu
verstehen habe, geantwortet wird, er habe den Sinn des Gelesenen
zu verstehen, dann entspricht diese Antwort nicht genau der Frage.
Denn der Sinn des Gelesenen ist identisch mit der «vision du monde»
des Dichters, und es ist nicht eigentlich das Besondere an der Dichtung,
dafl sie eine Vision du monde zur Darstellung bringt. Das Gleiche
konnte von der Philosophie gesagt werden. Wiirde die Aufgabe der
Literaturkritik lediglich auf diese Weise bestimmt, dann implizierte
diese Bestimmung eine Vorstellung vom Wesen der Dichtung, welcher
thre Besonderheit entgleitet, eine Vorstellung, die das Wesen des
literarischen Kunstwerkes in seinem philosophischen Gehalt aufgehen
laRit.

Aber nicht dafl zum Beispiel ein Roman metaphysische Wahrheiten
umschlieflt, sondern wie er sie zum Ausdruck bringt, ist das, was seine
Besonderheit ausmacht. Der Dichter unterscheidet sich vom Philo-
sophen dadurch, dafl er seine Wahrheit bildhaft und nicht abstrakt
vortrigt, dafl er sie nicht beweist, sondern zeigt. So ist denn das
besondere Anliegen des Literaturkritikers und der Literaturwissen-

735



schaft folgendermaflen umschrieben: im Bild den Gedanken und im
Gedanken das Bild zu verstehen, die Verwendung der stilistischen
Mittel, die Verwendung der Tempi, die Art und Weise, wie eine
Handlung entwickelt wird, mit dem metaphysischen Gehalt zu ver-
kniipfen, die Entdeckung neuer Ausdrucksformen auf die Entdeckung
neuer Inhalte zu beziehen.

«La tiche du critique sera d’élucider philosophiquement ces élé-
ments non philosophiques de Pceuvre, la trame des situations, ...les
particularités du style, ...bref il devra prendre tout ce qui n’est pas
expressément intellectuel pour en dégager la signification, en donner
si possible un équivalent conceptuel et le faire passer ainsi dans le
domaine public dans la grande %owi du langage courant...»

Das Werturteil tiber ein Werk miifite folglich aus der Erwidgung
hervorgehen, ob es als Bildwerk den Gedanken klar zur Anschauung
bringe, ob der Gedanke nicht die Wahrhaftigkeit des Bildes sprenge,
ob er wirklich im Bilde ausgedriickt oder ob er ihm nur beigeftigt sei;
kurz, ob es ein harmonisches Ganzes von Form und Inhalt darstelle.

Das literarische Kunstwerk ist begrenzt. Es fafit nur einen Moment
der Geschichte. Einmal wird es immer notwendig sein, seine Grenze
zu erkennen und zu iiberwinden. Einmal wird es immer Zeit, dem
Ruf André Gides Folge zu leisten: «Nathanaél, a présent, jette mon
livre. Emancipe-t’en. Quitte-moi.» Deshalb vergleicht Claude-
Edmonde Magny die einzelnen Oecuvres den Abdriicken, welche die
erzenen Sandalen des Empedokles dem Boden einprigten, als ihr
Trager seinen letzten Gang, den Gang zum Aetna, ging. Dichtungen
sind nur Spuren. Darum weist jedes Werk tiber sich selbst auf ein
nichstes. «Nous ne trouvons jamais Empédocle lui-méme, qui est
toujours un peu plus loin, mais seulement la trace de ses pas, au
mieux visible et tangible et comme matérialisée sous forme de san-
dales d’airain.» Mithevoll ist der Aufstieg, in welchem sich die geistige
Entwicklung vollzieht. Mihevoll ist es, Schritt um Schritt jener Spur
zu folgen, Widerstand um Widerstand zu bezwingen. Aufwirts
jedoch driangt die Hoffnung, den Gipfel zu erreichen, wo nach der
Sage des Weisen Sandalen gefunden worden waren, ausgespien vom
Abgrund; ein Zeichen, daff er ihrer nicht mehr bediirfe.

Aus dem Mythos, dem das Buch seinen Namen verdankt, 1afi¢ sich
ein fiir die Vorstellungswelt Claude-Edmonde Magnys bedeutsamer
Gedanke herauslosen.

Die Existenzberechtigung der Kritik ist aus der Existenznot der
Menschen abgeleitet, aus der Not, sich immer wieder in die Begren-
zung des Ausdrucks begeben und diese Begrenzung immer von neuem
durchstoflen zu miissen. Die Aufgabe der Kritik besteht darin, jenen

736



Durchbruch zu erleichtern. Die Erfiillung der Aufgabe — so haben
wir gesechen — ist die Erfiillung einer sozialen Aufgabe. Dem nach
vorwiarts drangenden Leben der Kollektivitdt wird der Weg gebahnt,
und die Mdoglichkeit wird gefordert, ihm neuen Ausdruck zu ver-
lethen. Damit sind Literatur und Kritik eindeutig in den geschichtlich-
sozialen Zusammenhang eingeriickt, und ihre Schranken sind eigentlich
mit den Schranken der geschichtlichen Existenz der Menschheit iden-
tifiziert. Aus der Formulierung des Empedokles-Mythos ist aber zu
lesen, daf} Claude-Edmonde Magny diese Schranken trotz allem nicht
verabsolutiert, daf} sie letzten Endes den Moment erhofft, in dem
sic fallen, daff sie an die Moglichkeit einer geistigen Vollendung
jenseits der Bedingtheit glaubt. «Un moment viendra ou elle (la
littérature) devra s’effacer devant la philosophie, mais elle I’aura
permise et préparée, tout comme la mythologie paienne a préparé
et comme ,prophétisé’ la Révélation.» So ist die Philosophie das Ziel,
bei dessen Erreichung der Mensch sein schweres Schuhwerk abstreifen
diirfte. Was aber heifit Philosophie? Etwas fliichtig und mit leichter
Hand sind die Konturen des Begriffes aufgezeichnet. Philosophie
wire etwa als die hochste geistige Disziplin zu bezeichnen, welche
ithre Substanz aus den polar-entgegengesetzten Aeuflerungen des
menschlichen Bewufltseins, der Literatur und den Wissenschaften
gewinne, und sie in sich synthetisierte. Die Vorstellung, daf} der
Philosophie eine letzte synthetische Kraft innewohne, war der Ro-
mantik geldufig. Thre Konsequenzen sind hier selbstverstindlich nicht
zum Ausdruck gebracht, so dafl wir auf unsere Frage nach Claude-
Edmonde Magnys Philosophiebegriff schlieflich nur zur Antwort
erhalten, daff es sich um einen von allen sinnlichen Banden, sogar vom
Zwange des Wortes befreiten intellektuellen Mystizismus handle.
«Mais quand je serai au terme de Pascension vers la vérité, quand
jaurai repoussé du pied le livre comme I’escabeau du suicidé, alors
la parole me quittera... Ce jour 13, je serai sorti de la littérature, et
de la critique, pour entrer en un autre domaine; et les quelques mots
que je pourrai écrire pour exprimer ce que j'al compris, je sais
d’avance qu’ils ne seront que des allusions ésotériques a un secret
indicible...» Plétzlich sechen wir, daff die Schranken der Literatur,
welche geradezu Symbol der Beschrinktheit der geschichtlich-sozialen
Existenz zu sein schienen, nur literarische Schranken, das heifit mit
der Bildhaftigkeit des Ausdrucks gegebene Schranken darstellen. Die
Méoglichkeiten des Dichters sind nicht nur begrenzt, weil er als Mensch
in den Grenzen der Existenz steht, sondern weil seine Ausdrucks-
mittel seine Wahrheit nicht unmittelbar, sondern durch das Gleichnis
des Bildes, das immer dem Sinnlichen entlehnt ist, sichtbar werden
lassen. Deshalb wird der Kritiker, der den geistigen Kern der Dich-

737



tung herauszuschilen vermag, in einem gewissen Sinne hoher quali-
fiziert. Deshalb erscheint der Philosoph, der seine Wahrheit abstrakt
und ohne den Umweg liber das Bild ausdrickt, endgiiltig tiberlegen.
Deshalb aber wird Claude-Edmonde Magny durch das Resultat ihrer
tibrigens meisterhaften, an klugen, eindrucksvollen Bemerkungen
iberaus reichen Interpretationen der Werke Morgans, Sartres und
Kafkas — jede ecinzelne wire eine Studie wert — nicht dermaflen
bedriickt, wie sie es sein miifite, wenn sie die Dichtungen wirklich
als Ausdruck einer sozialen Mentalitit ernst nehmen wiirde. Die
Verzweiflung am Sinn einer diesseitigen Ordnung, die aus Morgans
Triumphlied auf den Tod, aus Sartres Identifikation von Wirklichkeit
und absoluter Bezichungslosigkeit, durch Kafkas hoffnungsloses
Weiterhoffen dringt, diese Verzweiflung wird zu einer literarischen
gestempelt und deshalb von derjenigen eines Kirkegaard zum Beispiel
vollig gesondert. Das heifit, sic wird aus der Absicht erklirt, lite-
rarisch, bildhaft auszusagen, was hochstens philosophisch auszudriicken
wire, namlich ein Urteil tiber das Sein des Seins.

Dabei handelt es sich tatsdachlich um die Verzweiflung unserer Zeit
um jene innerste, oft nicht einmal bewufte Not, welche in all unseren
Werken, nicht nur in literarischen, sondern auch in philosophischen,
theologischen, in den politischen und in den Leiden und Taten der
Kriegs- und Nachkriegsgegenwart duflere, geschichtliche Wirklichkeit
ist. Wir erkennen uns selbst in unseren Werken. Weil aber jedes
Werk nur einen Abschnitt des menschlichen Weges durch die Zeit
falt, weil Empedokles immer schon weitergeschritten ist, so umschlief3t
die am Werk gelibte Selbsterkenntnis bereits die Erkenntnis dessen,
was das Werk transzendiert. Wenn wir vor dem Bilde der Ver-
zweiflung, der jeglichen Ordnungs- und Gemeinschaftsgedanken zer-
brechenden Verzweiflung, das uns die Gegenwart und die unmittel-
bare Vergangenheit entgegenhilt, stehenbleiben und sagen wollten:
das ist der Mensch; hier wird er in seiner Eigentlichkeit offenbar —
dann wiirden wir uns der Anforderung der geschichtlichen Wirklich-
keit entzichen, der Anforderung, tiber das hinauszuwachsen, was wir
sind. Indem wir das «jetzt Erkannte» mit dem «iiberhaupt Erkenn-
baren» gleichsetzten, suchten wir uns tiber die Bedingtheit des irdi-
schen Lebens hinwegzuspielen. Diese existentielle Bedingtheit erkennt
Claude-Edmonde Magny auf dem Gebiet der Literatur und der Li-
teraturwissenschaft sehr deutlich. Aus dem Gedanken, daf} der Dichter
das Absolute nur «provisorisch» auszudriicken vermoge, ergibt sich
ihre gesamte Konzeption von der Aufgabe und der Bedeutung der
Kritik, ergibt sich die Vorstellung des notwendigen Erganzungsver-
haltnisses zwischen Kritik und Literatur. In dieser Bejahung der
menschlichen Grenzen lebt die Ueberzeugung, die uns allein aus der

738



Welt der Gegenwart, aus der Welt eines Sartre fithren kann, daf wir
zwar nie mehr als Gesprachspartner sein konnen, aber daff wir es sein
diirfen, dafl die Kraft zur Gemeinschaft die Kraft zur Feindschaft
immer wieder bezwingt. Diese Ueberzeugung, welche die Ausfithrun-
gen Claude-Edmonde Magnys trigt, wird gerade dadurch in ihrer
realen Bedeutung freigelegt, dafl wir in der geistigen Arbeit der
Franzosin trotz der tiefen Gegensitze der Zeit die grofle Wirkkraft
deutscher Denker, eines Schelling und eines Jaspers feststellen konnen.

In eigenartigem Gegensatz zu der klaren Einsicht in die Bedingtheit
des in der Geschichte stchenden Menschen ist Claude-Edmonde
Magnys Tendenz zur vélligen Spiritualisierung, wie sie sich in ithrem
Philosophiebegriff und in der Zeichnung des Zieles der geistigen
Entwicklung ausprigt. Im Gegensatz zu diesem Ziel und zu dieser
Tendenz befindet sich aber auch die christliche Grundhaltung, zu
welcher sich die Autorin bekennt. Gilt doch der Satz: «..le chrétien
est dans le monde, et si, pour s’unir & Dieu, il s’évadait du monde, il
irait a encontre de Iitineraire méme du Christ qui est venu dans le
monde, n’ayant congu la divinisation de ’homme qu’en se faisant
homme, lui qui était Dieu, selon toutes les conditions de I’homme,
tentation comprise®.»

2 M. D. Chenu, Christianisme et Révolution, Echange, No I, p. 34,

739



	Über die Grenzen der Literatur und die Aufgabe der Kritik

