
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Buchbesprechung: Über die Grenzen der Literatur und die Aufgabe der Kritik

Autor: Schneider, Peter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DIE GRENZEN DER LITERATUR
UND DIE AUFGABE DER KRITIK

Eine Buchbesprechung

VON PETER SCHNEIDER

Im August 1945 ist ein bemerkenswertes, von der Französin
Claude-Edmonde Magny verfaßtes Buch erschienen: «Les sandales

d'Empédocle, essai sur les limites de la littérature1». Es enthält einerseits

den Versuch, die Eigentümlichkeit der literarischen Produktion
sowie die Begründung und das Ziel der literarischen Kritik
herauszuformen, anderseits die fesselnde Interpretation der Dichtungen von
Charles Morgan, J. P. Sartre und Franz Kafka, welche das theoretische

Anliegen der Verfasserin sehr schön veranschaulicht.
Claude-Edmonde Magny breitet ein erstaunliches literarisches und

philosophisches Wissen vor ihrem Leser aus, das zwar immer in
einem deutlichen Abhängigkeitsverhältnis zu ihrer eigenwilligen
Gedankenführung steht, aber gelegentlich die großen Linien verwischt
und die organische Entwicklung der Schilderung aufhält. Gleichwohl
geht eine starke Anziehungskraft von dieser Arbeit aus. Es ist die
Kraft der entschiedenen Formulierung, der Stellungnahme, des

herausfordernden Urteils. Claude-Edmonde Magny zwingt den Leser

zur Antwort, sie stellt ihn zur Rede, und sie läßt ihn nicht, ehe er ihr
ein begründetes Ja oder ein begründetes Nein erwidert.

Die Grundlage der theoretischen Ausführungen bildet die einfache
Feststellung: daß diejenige literarische Kritik, welche ein Dichter übt,
sehr oft viel reicher, viel lebendiger und viel gerechter ausfalle als

diejenige des professionellen Kritikers, daß zum Beispiel ein Marcel
Proust über Flaubert Wesentlicheres zu sagen habe als Thibaudet.
Warum aber verhält es sich so? Es verhält sich so, weil der Dichter
sich nicht verpflichtet fühlt, Objektivität des Urteils mit Unpersön-
lichkeit des Urteils zu identifizieren, weil er es wagt, sich selbst zu
sein, weil er seinen persönlichen Standpunkt nicht zugunsten eines

überpersönlichen Kanons verbirgt. Das, was er zu sagen hat, wächst

aus der Begegnung der eigenen Sache mit der Sache des andern und

1 Editions de la Baconnière, Neuchâtel.

7 3 0



letztlich aus dem Wissen um die Gemeinsamkeit der geistigen
Bemühung empor. Er will den andern verstehen, weil er sich selbst
verstehen will. Seine Kritik ist zugleich auch Selbstkritik. Sein Urteil,
seine Interpretation spiegelt deshalb nicht nur die Züge des
kritisierten und interpretierten Werkes, sondern auch diejenigen seiner
eigenen Welt. Er sucht die künstlerische Leistung des andern weder
mit dem Auge Gottvaters, noch im Namen eines absoluten Schönheitsmaßstabes,

noch im Namen des Herrn «Jedermann», noch im Namen
der Nachwelt zu würdigen. Er sucht sich vielmehr schlicht darüber
zu verständigen, was er gelesen hat, inwiefern er sich bereichert fühlt,
wo er neue Möglichkeiten des Ausdrucks erkennt, was er nicht
gutheißen kann, von sich aus nicht gutheißen kann, wo er Grenzen
entdeckt, die er selbst bereits überschritten hat. Kurz und gut: er
formuliert jenen innerlichen Dialog, der in jedem ernsthaften Leser
stattfindet. Er formuliert diesen Dialog, er spricht aus, was der
gewöhnliche Leser nicht immer zu tun vermag. Er kann es, weil er als

Schöpfer das Geschaffene bewußter erlebt.
In der gleichen Lage befindet sich der Literaturkritiker. Es ist dies

die Lage, worin er sich von Berufs wegen befindet. Er ist nicht nur
der besonders beteiligte Leser, wie es der Dichter sein kann, sondern
er ist der Leser ex officio. Aus der Feststellung, daß er nichts anderes
als der Leser ist, dessen Anliegen darin besteht, sich über den Sinn
und Wert des Gelesenen maximale Klarheit zu verschaffen, das heißt
eben sein Gespräch, seine Begegnung mit dem Werk zu formulieren,
ins klare Bewußtsein zu rücken, aus dieser Feststellung ergibt sich für
Claude-Edmonde Magny die Bedeutung der These Beaudelaires:
«Pour être juste, c'est-à-dire pour avoir raison d'être, la critique doit
être partiale, passionnée, politique...» Das Werk redet den ernsthaften
Leser an, es erschüttert ihn, oder es stößt ihn ab; aber auf jeden Fall
zwingt es ihn zur Gegenrede. Wo dieses Anreden und Entgegenreden
nicht stattfindet, kann auch keine wesentliche Kritik stattfinden. Wo
es aber Wirklichkeit ist, da ist eine persönliche Stellungnahme
selbstverständlich, ein aufklärerischer, naturwissenschaftlicher, unpersönlicher

«Objektivismus» ausgeschlossen. Ausgeschlossen ist gleichzeitig
ein bloßer «Subjektivismus», da dem Werk Gegenstandscharakter
zukommt, da es dem Subjekt entgegensteht, da die Aussage des Kritikers
einem Subjekt-Objekt-Verhältnis Gestalt verleiht.

Der Kritiker wird als der in einem besonderen Maße bewußte Leser

qualifiziert. Aus dieser Qualifikation ergibt sich eine erste Bestimmung
seiner Funktion. Er ist Vermittler zwischen Werk und Publikum.
Er objektiviert die Beziehung zwischen Werk und Leser und öffnet
ihm den Weg zu vollem Werkverständnis. «Pour lui (le lecteur)...

73 1



la critique littéraire pourrait être... un moyen de participer, comme
le fidèle a part dans la messe au sacrifice du prêtre, aux expériences
spirituelles que l'écrivain a poursuivies dans son œuvre, de les
confronter à sa propre vie intérieure, pour prendre enfin conscience,
à travers les épreuves successives de ressemblance ou de différence,
de la vision du monde qui est vraiment sienne.» "Wird dem Kritiker
dergestalt die Funktion zugewiesen, dem Leser eine Bewußtseinsbereicherung

durch das Mittel der Literatur zu fördern oder überhaupt
zu ermöglichen, so wird ihm zugleich die Berechtigung zu jeglichem
absolutistischen Hochmut abgesprochen, indem er auf die Bedingtheit

seiner Stellung als Gesprächspartner verwiesen wird. Denn seine

eigene «vision du monde», welche sich in seinem Urteil spiegelt, kann
jederzeit zum Objekt der Kritik werden.

Der Funktionsraum und die Funktionsbedeutung der Kritik wird
aber durch die nähere Bestimmung ihres Objektes, der Literatur, noch

um ein "Wesentliches erweitert und erhöht. Die Literatur ist ein
Ausdruck unbewußter sozialer Inhalte. Sie formuliert, was sich in der
Seele der Kollektivität abspielt, was die verschiedensten Verhaltungsund

Ausdrucksweisen der Gesellschaft in einem Zeitraum bestimmt.
Sie faßt, sie vergegenständlicht also das, was in allen — zum Beispiel
heute — vorgeht. Sie objektiviert das Gemeinsame. Damit ist eine
sehr bedeutungsvolle sozialphilosophische These ausgesprochen, welche

zum Bestand der "Weltanschauung von Claude-Edmonde Magny zu
gehören scheint, über deren Tragweite sie sich allerdings nicht volle
Rechenschaft ablegt. Eine Tatsache, die das Verständnis ihrer
Ausführungen erschwert. — Die Literatur kristallisiert den
«Zeitgeist». In ihr wird er faßbar. In der englischen, deutschen, französischen,

amerikanischen Literatur lebt etwas, das nicht das Nationale,

sondern ganz einfach das Menschliche zu nennen wäre. Der
Kritiker, der so herrlich unbefangen international wie Claude-
Edmonde Magny zu denken vermag, dessen Aufgabe dahin bestimmt
ist, als Vermittler zwischen Literatur und Leserschaft zu amten, er
rückt das, was die Menschen von heute und morgen gemeinsam
empfinden, fürchten und wünschen ins Licht des Gesamtbewußtseins.
«La critique littéraire se trouvera tendre ainsi vers une sorte de

sociologie: elle nous fera connaître la psychologie collective de notre
propre époque, non pas directement par des enquêtes de journaux,
des interviews de personnalités marquantes..., mais dans l'objet...».

Damit aber wird nicht nur ein Sachverhalt aufgedeckt, die kollektive

Mentalität unserer Zeit freigelegt, sondern damit wird diese
Mentalität ihrerseits bereits geformt, werden Entwicklungstendenzen
unterstützt, Vorstellungskomplexe geschaffen, welche geeignet sind, die

732



literarische Produktion anzuregen. Denn der Kritiker ist sowohl aktiv
als auch passiv. Er nimmt auf, was die Literatur darbietet, aber er
gibt auch etwas von sich selbst. Seine Aussage bezieht sich auf das,
was er vor sich sieht, die Literatur, und auf das, was er in sich sieht,
seine eigenen Wertvorstellungen, seine mitgebrachten Einsichten, die
sich gerade an den entgegengebrachten Einsichten des Dichters oder
der Dichter erst kristallisieren. Gewiß, er betreibt Sozialpsychologie,
er entdeckt eine allgemeine Bewußtseinsverfassung, indem er die
Dichtung interpretiert. Er deutet im Werke den Zeitgeist, weil er
ihm gleicht. Wenn er das Werk gleichsam durchbricht, wenn er dessen

Grenzen aufweist, wenn seine «vision du monde» weiter entwickelt
ist als diejenige des Dichters, dann spricht durch sein persönliches,
bedingtes Urteil dieser Zeitgeist, dieses Allgemeine, das nicht ruht,
sondern sich in immer anderen Formen verfestigt. Und in diesem
Sinne ist die Kritik «l'un des facteurs de la vie collective».

Erfüllt die Kritik die Aufgabe, in der Literatur das Bild der
seelischen Gegenwartssituation freizulegen, so bewältigt sie gleichzeitig
eine weitere Aufgabe: die Aufgabe, die Fülle der literarischen
Produktion zu ordnen, die einzelnen Autoren aus ihrer Isolation zu
lösen, verschiedene Gruppen sichtbar zu machen, das Gemeinsame
zwischen einem Sartre und einem Kafka, einem Gide und einem
Claudel aufzuzeigen, ohne aber ihren Eigenwert und ihre Besonderheit

aufzulösen. Auf diese Weise würde das Reich der Literatur mit
seinen Tiefen und Höhen, mit seinen Schattenseiten und seinen
Sonnenseiten, in der ganzen Mannigfaltigkeit seiner Formen als eine
Einheit in der Vielheit herausgebildet. Aber dieses Reich ist nicht nur
ein Reich der Gegenwart. Es ist auch im Reich der Vergangenheit.
Es beruht nicht nur auf dem Neuland, welches die «Modernen»
erworben. Es beruht auch auf den Territorien der Alten. Es bildet die
Gemeinschaft der Nebeneinanderseienden und der Nacheinander-
kommenden. Die Eigenart eines Gegenwartswerkes kann durch den

Vergleich mit einem Werke der Vergangenheit ebensosehr an Plastik
und Verständlichkeit gewinnen wie durch den Vergleich mit einem

zeitgenössischen. Ulysses von Joyce könnte durch die Odyssee erhellt
werden. Umgekehrt würde es möglich, Homer durch Joyce in einem

neuen Licht zu erblicken. Durch das Neue wird das Alte in die

Gegenwart gerückt. Durch das Alte aber wird das Neue in die

Tradition eingegliedert. Im Sinne Elliots schreibt Claude-Edmonde

Magny: «...le présent modifie le passé tout autant... celui-ci agit sur

lui, ...les œuvres anciennes ont besoin d'un rajeunissement, les œuvres
nouvelles d'une tradition qui les soutiennent...» Damit ist eine These

von geschichtsphilosophischer Bedeutung ausgesprochen, nämlich, daß

733



die Geschichte — und in unserem Falle die Geschichte der Literatur
— ein vielheitliches Ganzes darstelle, daß dieses Ganze unter stets
wechselnden Aspekten in Erscheinung gebracht werde, daß wir die
Gegenwart durch die Vergangenheit und die Vergangenheit durch die
Gegenwart erkennen. Wir werten heute Homer anders, als es gestern
geschah; wir sehen auch Gide heute nicht so, wie wir ihn morgen
sehen werden. Aber das, was wir heute über Homer und Gide sagen
können, steht in einer Entsprechung, weil es von heute aus gesagt
wird. Aus der Subjektivität der Gegenwart kann die Einheit jenes

geistigen Reiches geformt werden. Sie muß geformt werden. Sie ergibt
sich nicht von selbst, wie sich das Wissen um den Stand der
individuellen Entwicklung nicht von selbst ergeben kann, «...la tâche
de la critique n'est-elle pas précisément d'effectuer ce remaniment des

structures qui définissent ,1a République des lettres'?» Ohne Einsicht
in das, was wir jetzt selbst sind, können wir aber den richtigen Schritt
nach vorwärts nicht tun.

Aus dem Gesagten läßt sich ersehen, daß Claude-Edmonde Magny
dem organisch-geschichtlichen Denken verbunden ist. Es ist kein
Zufall, daß Schelling mehrfach zitiert wird. Mit dem Philosophen
der deutschen Romantik könnte die Französin sagen: «Auch daß wir
Geschichte haben, ist ein Werk unserer Beschränktheit.» Geschichte
haben heißt vor der Notwendigkeit stehen, das allgemein Menschliche,

das, was in allen Zeiten und in allen Zeitgenossen das Gemeinsame

ist, immer wieder aus einer beschränkten Situation, aus einem

Jetzt, das nicht verweilt, Ausdruck zu geben, Gestalt zu verleihen.
Mit Schelling wäre weiterhin zu sagen, daß in den Formen unserer
Beschränktheit das Absolute lebe. Deshalb nur vermag die Dichtung
der Vergangenheit den Menschen immer von neuem anzusprechen
und immer wieder Gegenwart zu sein.

Weil es mit der menschlichen Existenznot gegeben ist, daß jedes
Werk, auch jedes literarische Werk nur «durch Ausschluß und
Verneinung» wirklich ist, nur ein Moment der geistigen Erfahrung
verewigt, so ist es eine ständige Aufgabe, die Grenzen aufzuzeigen und
damit den Weg für das Andere freizulegen. Diese Aufgabe ist die
Aufgabe der Kritik und in dieser Aufgabe und so letztlich in der
menschlichen Existenznot liegt ihre tiefste Existenzberechtigung.

Alles Geschaffene widersteht dem in uns Schaffenden. Das Dichtwerk

widersteht zunächst dem Verstehen. Im Brechen dieses ersten
Widerstandes liegt Bereicherung. Wir weiten unseren geistigen
Erlebnisraum, indem wir in den Raum der Dichtung vordringen. Mit
dem wachsenden Verstehen wird das, was in uns wirkt, allmählich
befreit. Mit dem vollen Verständnis ist eine letzte Grenze erreicht, an
welcher sich das, was wir jetzt selbst sind, bricht oder welches durch

734



unser Selbst gebrochen werden muß. Claude-Edmonde Magny besitzt
einen ausgeprägten Sinn für das Wesen der geistigen Entwicklung,
für die «condition humaine», Grenzen durchbrechen, Widerstände
meistern zu müssen. In diesem Sinn wirkt die Sehnsucht nach
Grenzenlosem. Das romantische Gedankengut ist ihr nicht nur Denkform,
sondern Erlebnisgehalt.

Was da vom Widerstand des Geschaffenen dem in uns Schaffenden
gegenüber gesagt ist, gilt nicht nur in bezug auf die Dichtung und die
Kritik, sondern in bezug auf jedes Werk und jedes Werkverständnis.
Die Dichtung ist besonders beschaffen, und innerhalb ihres Reiches

gilt ein Gleiches vom Roman, welcher das Objekt der Betrachtungen
der geistvollen Französin bildet, dessen Eigenart sie aber begrifflich
nicht zu fassen sucht. Was hat der Literaturkritiker Besonderes zu
verstehen? Die Antwort klingt sehr einfach und ist zunächst nicht
scharf der Frage entsprechend: Er hat den Sinn des Gelesenen zu
verstehen. «Le critique n'est qu'un homme qui sait lire, et qui
apprend à lire aux autres» (Sainte-Beuve). Er hat zu verstehen, warum
der Dichter diese Geschichte erzählt, was er mit ihr sagen will. Er
hat die «Botschaft» des Dichters herauszuhören, die unmittelbar oder
mittelbar ausgesprochene Botschaft. Er hat zu ergründen, in welchem
Verhältnis ein Balzac, ein Malraux, ein Gide, ein Morgan, ein Dos
Passos Gott, Mensch und Natur sehen. Er hat den Wert der Botschaft
zu prüfen. Es ist seine Aufgabe, zu untersuchen, ob sie nicht
Widersprüche enthalte, ob sie zu einseitig, ob sie noch nicht vollkommen
bewältigt sei.

Wenn auf die Frage, was der Literaturkritiker Besonderes zu
verstehen habe, geantwortet wird, er habe den Sinn des Gelesenen

zu verstehen, dann entspricht diese Antwort nicht genau der Frage.
Denn der Sinn des Gelesenen ist identisch mit der «vision du monde»
des Dichters, und es ist nicht eigentlich das Besondere an der Dichtung,
daß sie eine Vision du monde zur Darstellung bringt. Das Gleiche
könnte von der Philosophie gesagt werden. Würde die Aufgabe der
Literaturkritik lediglich auf diese Weise bestimmt, dann implizierte
diese Bestimmung eine Vorstellung vom Wesen der Dichtung, welcher
ihre Besonderheit entgleitet, eine Vorstellung, die das Wesen des

literarischen Kunstwerkes in seinem philosophischen Gehalt aufgehen
läßt.

Aber nicht daß zum Beispiel ein Roman metaphysische Wahrheiten
umschließt, sondern wie er sie zum Ausdruck bringt, ist das, was seine

Besonderheit ausmacht. Der Dichter unterscheidet sich vom
Philosophen dadurch, daß er seine Wahrheit bildhaft und nicht abstrakt
vorträgt, daß er sie nicht beweist, sondern zeigt. So ist denn das

besondere Anliegen des Literaturkritikers und der Literaturwissen-

73 5



schaft folgendermaßen umschrieben: im Bild den Gedanken und im
Gedanken das Bild zu verstehen, die Verwendung der stilistischen
Mittel, die Verwendung der Tempi, die Art und Weise, wie eine

Handlung entwickelt wird, mit dem metaphysischen Gehalt zu
verknüpfen, die Entdeckung neuer Ausdrucksformen auf die Entdeckung
neuer Inhalte zu beziehen.

«La tâche du critique sera d'élucider philosophiquement ces
éléments non philosophiques de l'œuvre, la trame des situations, ...les

particularités du style, ...bref il devra prendre tout ce qui n'est pas
expressément intellectuel pour en dégager la signification, en donner
si possible un équivalent conceptuel et le faire passer ainsi dans le
domaine public dans la grande xoivfj du langage courant...»

Das Werturteil über ein Werk müßte folglich aus der Erwägung
hervorgehen, ob es als Bildwerk den Gedanken klar zur Anschauung
bringe, ob der Gedanke nicht die Wahrhaftigkeit des Bildes sprenge,
ob er wirklich im Bilde ausgedrückt oder ob er ihm nur beigefügt sei;
kurz, ob es ein harmonisches Ganzes von Form und Inhalt darstelle.

Das literarische Kunstwerk ist begrenzt. Es faßt nur einen Moment
der Geschichte. Einmal wird es immer notwendig sein, seine Grenze
zu erkennen und zu überwinden. Einmal wird es immer Zeit, dem
Ruf André Gides Folge zu leisten: «Nathanaël, à présent, jette mon
livre. Emancipe-t'en. Quitte-moi.» Deshalb vergleicht Claude-
Edmonde Magny die einzelnen Oeuvres den Abdrücken, welche die
erzenen Sandalen des Empedokles dem Boden einprägten, als ihr
Träger seinen letzten Gang, den Gang zum Aetna, ging. Dichtungen
sind nur Spuren. Darum weist jedes Werk über sich selbst auf ein
nächstes. «Nous ne trouvons jamais Empédocle lui-même, qui est

toujours un peu plus loin, mais seulement la trace de ses pas, au
mieux visible et tangible et comme matérialisée sous forme de
sandales d'airain.» Mühevoll ist der Aufstieg, in welchem sich die geistige
Entwicklung vollzieht. Mühevoll ist es, Schritt um Schritt jener Spur
zu folgen, Widerstand um Widerstand zu bezwingen. Aufwärts
jedoch drängt die Hoffnung, den Gipfel zu erreichen, wo nach der

Sage des Weisen Sandalen gefunden worden waren, ausgespien vom
Abgrund; ein Zeichen, daß er ihrer nicht mehr bedürfe.

Aus dem Mythos, dem das Buch seinen Namen verdankt, läßt sich

ein für die Vorstellungswelt Claude-Edmonde Magnys bedeutsamer
Gedanke herauslösen.

Die Existenzberechtigung der Kritik ist aus der Existenznot der
Menschen abgeleitet, aus der Not, sich immer wieder in die Begrenzung

des Ausdrucks begeben und diese Begrenzung immer von neuem
durchstoßen zu müssen. Die Aufgabe der Kritik besteht darin, jenen

736



Durchbruch zu erleichtern. Die Erfüllung der Aufgabe — so haben
wir gesehen — ist die Erfüllung einer sozialen Aufgabe. Dem nach
vorwärts drängenden Leben der Kollektivität wird der Weg gebahnt,
und die Möglichkeit wird gefördert, ihm neuen Ausdruck zu
verleihen. Damit sind Literatur und Kritik eindeutig in den geschichtlichsozialen

Zusammenhang eingerückt, und ihre Schranken sind eigentlich
mit den Schranken der geschichtlichen Existenz der Menschheit
identifiziert. Aus der Formulierung des Empedokles-Mythos ist aber zu
lesen, daß Claude-Edmonde Magny diese Schranken trotz allem nicht
verabsolutiert, daß sie letzten Endes den Moment erhofft, in dem
sie fallen, daß sie an die Möglichkeit einer geistigen Vollendung
jenseits der Bedingtheit glaubt. «Un moment viendra où elle (la
littérature) devra s'effacer devant la philosophie, mais elle l'aura
permise et préparée, tout comme la mythologie païenne a préparé
et comme ,prophétisé' la Révélation.» So ist die Philosophie das Ziel,
bei dessen Erreichung der Mensch sein schweres Schuhwerk abstreifen
dürfte. Was aber heißt Philosophie? Etwas flüchtig und mit leichter
Hand sind die Konturen des Begriffes aufgezeichnet. Philosophie
wäre etwa als die höchste geistige Disziplin zu bezeichnen, welche
ihre Substanz aus den polar-entgegengesetzten Aeußerungen des

menschlichen Bewußtseins, der Literatur und den Wissenschaften
gewänne, und sie in sich synthetisierte. Die Vorstellung, daß der
Philosophie eine letzte synthetische Kraft innewohne, war der
Romantik geläufig. Ihre Konsequenzen sind hier selbstverständlich nicht
zum Ausdruck gebracht, so daß wir auf unsere Frage nach Claude-
Edmonde Magnys Philosophiebegriff schließlich nur zur Antwort
erhalten, daß es sich um einen von allen sinnlichen Banden, sogar vom
Zwange des Wortes befreiten intellektuellen Mystizismus handle.
«Mais quand je serai au terme de l'ascension vers la vérité, quand
j'aurai repoussé du pied le livre comme l'escabeau du suicidé, alors
la parole me quittera... Ce jour là, je serai sorti de la littérature, et
de la critique, pour entrer en un autre domaine; et les quelques mots

que je pourrai écrire pour exprimer ce que j'ai compris, je sais

d'avance qu'ils ne seront que des allusions ésotériques à un secret
indicible...» Plötzlich sehen wir, daß die Schranken der Literatur,
welche geradezu Symbol der Beschränktheit der geschichtlich-sozialen
Existenz zu sein schienen, nur literarische Schranken, das heißt mit
der Bildhaftigkeit des Ausdrucks gegebene Schranken darstellen. Die
Möglichkeiten des Dichters sind nicht nur begrenzt, weil er als Mensch
in den Grenzen der Existenz steht, sondern weil seine Ausdrucksmittel

seine Wahrheit nicht unmittelbar, sondern durch das Gleichnis
des Bildes, das immer dem Sinnlichen entlehnt ist, sichtbar werden
lassen. Deshalb wird der Kritiker, der den geistigen Kern der Dich-

73 7



tung herauszuschälen vermag, in einem gewissen Sinne höher
qualifiziert. Deshalb erscheint der Philosoph, der seine Wahrheit abstrakt
und ohne den Umweg über das Bild ausdrückt, endgültig überlegen.
Deshalb aber wird Claude-Edmonde Magny durch das Resultat ihrer
übrigens meisterhaften, an klugen, eindrucksvollen Bemerkungen
überaus reichen Interpretationen der Werke Morgans, Sartres und
Kafkas — jede einzelne wäre eine Studie wert — nicht dermaßen
bedrückt, wie sie es sein müßte, wenn sie die Dichtungen wirklich
als Ausdruck einer sozialen Mentalität ernst nehmen würde. Die
Verzweiflung am Sinn einer diesseitigen Ordnung, die aus Morgans
Triumphlied auf den Tod, aus Sartres Identifikation von Wirklichkeit
und absoluter Beziehungslosigkeit, durch Kafkas hoffnungsloses
Weiterhoffen dringt, diese Verzweiflung wird zu einer literarischen
gestempelt und deshalb von derjenigen eines Kirkegaard zum Beispiel
völlig gesondert. Das heißt, sie wird aus der Absicht erklärt,
literarisch, bildhaft auszusagen, was höchstens philosophisch auszudrücken
wäre, nämlich ein Urteil über das Sein des Seins.

Dabei handelt es sich tatsächlich um die Verzweiflung unserer Zeit
um jene innerste, oft nicht einmal bewußte Not, welche in all unseren
Werken, nicht nur in literarischen, sondern auch in philosophischen,
theologischen, in den politischen und in den Leiden und Taten der
Kriegs- und Nachkriegsgegenwart äußere, geschichtliche Wirklichkeit
ist. Wir erkennen uns selbst in unseren Werken. Weil aber jedes
Werk nur einen Abschnitt des menschlichen Weges durch die Zeit
faßt, weil Empedokles immer schon weitergeschritten ist, so umschließt
die am Werk geübte Selbsterkenntnis bereits die Erkenntnis dessen,

was das Werk transzendiert. Wenn wir vor dem Bilde der
Verzweiflung, der jeglichen Ordnungs- und Gemeinschaftsgedanken
zerbrechenden Verzweiflung, das uns die Gegenwart und die unmittelbare

Vergangenheit entgegenhält, stehenbleiben und sagen wollten:
das ist der Mensch; hier wird er in seiner Eigentlichkeit offenbar —
dann würden wir uns der Anforderung der geschichtlichen Wirklichkeit

entziehen, der Anforderung, über das hinauszuwachsen, was wir
sind. Indem wir das «jetzt Erkannte» mit dem «überhaupt Erkennbaren»

gleichsetzten, suchten wir uns über die Bedingtheit des
irdischen Lebens hinwegzuspielen. Diese existentielle Bedingtheit erkennt
Claude-Edmonde Magny auf dem Gebiet der Literatur und der
Literaturwissenschaft sehr deutlich. Aus dem Gedanken, daß der Dichter
das Absolute nur «provisorisch» auszudrücken vermöge, ergibt sich

ihre gesamte Konzeption von der Aufgabe und der Bedeutung der
Kritik, ergibt sich die Vorstellung des notwendigen Ergänzungsver-
hältnisses zwischen Kritik und Literatur. In dieser Bejahung der
menschlichen Grenzen lebt die Ueberzeugung, die uns allein aus der

738



Welt der Gegenwart, aus der Welt eines Sartre führen kann, daß wir
zwar nie mehr als Gesprächspartner sein können, aber daß wir es sein
dürfen, daß die Kraft zur Gemeinschaft die Kraft zur Feindschaft
immer wieder bezwingt. Diese Ueberzeugung, welche die Ausführungen

Claude-Edmonde Magnys trägt, wird gerade dadurch in ihrer
realen Bedeutung freigelegt, daß wir in der geistigen Arbeit der
Französin trotz der tiefen Gegensätze der Zeit die große Wirkkraft
deutscher Denker, eines Schelling und eines Jaspers feststellen können.

In eigenartigem Gegensatz zu der klaren Einsicht in die Bedingtheit
des in der Geschichte stehenden Menschen ist Claude-Edmonde
Magnys Tendenz zur völligen Spiritualisierung, wie sie sich in ihrem
Philosophiebegriff und in der Zeichnung des Zieles der geistigen
Entwicklung ausprägt. Im Gegensatz zu diesem Ziel und zu dieser
Tendenz befindet sich aber auch die christliche Grundhaltung, zu
welcher sich die Autorin bekennt. Gilt doch der Satz: «...le chrétien
est dans le monde, et si, pour s'unir à Dieu, il s'évadait du monde, il
irait à l'encontre de l'itineraire même du Christ qui est venu dans le
monde, n'ayant conçu la divinisation de l'homme qu'en se faisant
homme, lui qui était Dieu, selon toutes les conditions de l'homme,
tentation comprise2.»

2 M. D. Chenu, Christianisme et Révolution, Echange, No I, p. 34.

739


	Über die Grenzen der Literatur und die Aufgabe der Kritik

