
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ENGLAND NACH DEM KRIEGE

Allgemeine Aeußerungen über eines Volkes Charakter, Denkweise und
Bestrebungen sind immer nur bedingt richtig. Man tut gut, dies nie zu vergessen, wenn
man solche Aeußerungen formuliert oder liest. So handelt es sich auch um ein
Mehr oder Weniger, wenn wir im folgenden einiges über die Verhältnisse in England

nach dem Kriege anzudeuten versuchen.
Der Krieg — die einen wollen, wenn möglich, nicht mehr an ihn erinnert werden,

sie huldigen dem Escapism, dem auch schon während des Krieges gewisse
Bücher zu dienen sich bemühten, um den auf allen Gemütern mehr oder weniger
schwer lastenden Nervendruck einigermaßen zu mildern. Andere wieder halten
es für ihre sittliche oder politische Pflicht, sich ernstlichst mit dem zu Ende

gegangenen zweiten Weltkrieg und seinen Ursachen zu beschäftigen, um ihren
Kindern einen dritten zu ersparen. Es sind besonders diese Menschen, die wissen,
daß England sich nicht länger isolieren dürfe von Europa und allen seinen
Problemen, die erkannt haben, daß alles mit allem zusammenhängt und daß der
Friede unteilbar ist. Mehr und mehr Engländer haben es in diesen Jahren gelernt,
sich mit der Politik zu beschäftigen, mit der Außen- wie mit der Innenpolitik,
und was diese betrifft, so geht England jetzt durch eine Revolution, wenn es

auch, verglichen mit anderen Revolutionen bei anderen Völkern, eine vergleichsweise

stille, eine charakteristischerweise durchaus zivilisierte Revolution ist, die
sich in den Köpfen und Herzen vieler Engländer jetzt vollzieht. Die Schranken
zwischen den einzelnen Klassen, die hier, sagen viele, bis 1939 starrer waren als

in manchem anderen Lande, sind weitgehend eingeebnet worden. Wodurch? Durch
die gemeinsam durchlebte Not und Gefahr der Kriegsjahre. Manch ein Londoner
im besonderen antwortet: durch das Gemeinschaftsleben in den Bombenschutz-
kellern. Hier, in den zu «Wohnstätten» umgeschaffenen Untergrundbahnen,
schwand die seelische Fremdheit zwischen den Klassen rasch dahin. Auf engem
(oh, wie engem!) Raum lernte man einander genauer kennen, man half einander
in den hundert sich ergebenden Schwierigkeiten dieses außerordentlichen «Nachtlebens»,

man erörterte alle möglichen persönlichen und allgemeinen Probleme —
und manch einer möchte das Erlebnis dieser extrem schwierigen und extrem
interessanten Untergrund-Jahre um nichts in der Welt missen.

Die Demokratie — man sieht sie nicht als selbstverständlich an. Man weiß
(das heißt: viel, viel mehr Menschen als vor sechs, sieben Jahren wissen), daß
sie Wachheit verlangt, daß man ihren Wert, ihr Wesen und die ihr möglicherweise

drohenden Gefahren klar durchdenken muß. Weiten bürgerlichen Schichten

(«bürgerlich» im allgemeinsten Sinn des Wortes) ist die Demokratie während
der alle Grundfesten erschütternden Kriegsjahre problematisch geworden. Sie

begannen die Ausprägung, die die Demokratie in den letzten 150 Jahren gefunden
hat, als zeitüberholt zu empfinden und zu verlangen, daß die liberalistische
Demokratie in eine soziale umgewandelt werde. Einer der vornehmsten Wortführer

dieser Denkweise ist der Schriftsteller J. B. Priestley, der schon während
des Krieges, als England seine schwierigsten Tage durchlebte, in äußerst klugen
und sympathischen Radioansprachen sich und anderen den großen Fragenkomplex
bewußt zu machen unternahm. Auch sein kürzlich erschienenes Büchlein «A Letter

700



to a Returning Serviceman» bewegt sich in diesen Gedankengängen, desgleichen
die Radioansprachen, die er neuerdings gelegentlich hält. Was ihm und anderen
dabei allmählich zur Kernfrage geworden ist, das ist die Sorge, wie man einen
so oder so zu verstehenden wirtschaftlichen Sozialismus mit der geistigen,
religiösen und seelischen Freiheit des Einzelnen vereinigen könne — was man
unbedingt tun müsse, wenn eine Neuordnung der Gesellschaft wirklich ein Schritt
vorwärts sein soll. Diese Andeutungen müssen hier genügen, denn dies ist ein
rein betrachtender, kein politischer Aufsatz.

Um auf anderes zu kommen, so hat man, wenn man herumfragt, herumhorcht,
den deutlichen Eindruck, daß der sexuelle Puritanismus, der den Engländern
mehr als den anderen großen europäischen Völkern eignete, eine deutliche Ab-
schwächung erfahren hat. Wer etwa den verschiedenen Unterhaltungen zuhört,
die der britische Rundfunk über diese Frage veranstaltet und in denen
verschiedenartigste Standpunkte vertreten werden, wird nicht im Zweifel darüber sein,
wohin die Entwicklung hier tendiert. Hört man, wie viele Ehescheidungen bei
englischen Gerichten anhängig sind, und hört man von den Eheschwierigkeiten,
in denen sich viele aus dem Kriege zurückkehrende junge Soldaten finden — die
oft jahrelange Trennung hat in vielen Fällen Entfremdung oder auch ein neues
Freiheitsbedürfnis des Mannes wie der Frau gezeitigt —, so wird man die Sorge
mancher Betrachter dieser Zustände gewiß verstehen. Aber anderseits bleibt doch
wahr, daß von einer Ehekrise schlechthin in England zu reden eine arge Ueber-
treibung wäre.

Was die Religion in England angeht, so ist es äußerst schwierig, einen genauen
Einblick in die Verhältnisse zu gewinnen. Ist es wahr, was manche behaupten,
daß sich hier eine religiöse Erneuerung vorbereitet? Gewiß ist, daß die offiziellen
Vertreter der Kirchen im Untergang des religionsfeindlichen Nationalsozialismus
einen Sieg des Christentums erblicken. Was die Jugend betrifft, so hat man natürlich

nur Gelegenheit, mit einzelnen Vertretern der Jugend über diese Frage sich

zu unterhalten, und es bleibt immer unentschieden, ob, was man hört (und man
hört Gegensätzlichstes), charakteristisch ist für weitere Kreise. Die Kirche
vermeidet es, sich in die politischen Kämpfe allzusehr hineinziehen zu lassen, weil
sie ihre Gläubigen in allen Parteien behalten will. Aber ganz kann sie sich den
alle beschäftigenden, mehr oder weniger leidenschaftlich beschäftigenden politischsozialen

Fragen nicht fernhalten: wenn sie spricht, spricht sie in immer entschiedeneren

Tönen zugunsten der ärmeren Schichten, ohne sich auf bestimmte Losungen

oder gar politische Dogmen festzulegen.
Daß man in England mehr denkt, reger an allgemeinen Fragen teilnimmt als

in früheren Jahren, kann man schon daraus ersehen, daß jetzt viel mehr Bücher
verkauft und gelesen werden als in den Jahren vor dem Kriege — fünfmal
soviel, wie die Buchhändler versichern, und zwar nicht etwa nur leichte
Unterhaltungslektüre, sondern schwierige theoretische Werke, die oft rascher vergriffen
sind als Romane. Was sind nun das für Bücher, die die Leute heute lesen? Wir
wollen versuchen, diese weitläufige Frage in Kürze zu beantworten, indem
wir die hier in Rede stehenden neuen Literaturwerke in einige Gruppen
zusammenfassen.

Da fällt zunächst einmal eine ganze Anzahl von Büchern auf, in denen
englische Wesensart unmittelbar oder mittelbar (durch Vers- und Prosaanthologien)
erforscht wird. Die notvollen Jahre mit ihrem ungeheuren seelischen Druck haben
viele Engländer nach ihrem eigenen Wesen sich zu fragen genötigt: was sie sind
und was sie nicht sind, was sie zu dem gemacht hat, was sie sind, und wie es

kommt, daß sie die Freiheit ihres Volkes und zumal auch die des Einzelnen mehr
schätzen als alles andere. Was diese Bücher der Selbstprüfung, wenn man sie so

nennen darf, besonders auszeichnet, ist, daß sie kaum je in hocheifernde Selbst-

70 1



gerechtigkeit verfallen, daß sie oft genug Bücher der Selbstkritik genannt zu
werden verdienen. Doch mißverstehe man nicht: die Engländer sind bestimmt
kein problematisches Volk, wie es etwa die Deutschen sind. Sie sind von ihrem
Wert, von ihrer geschichtlichen Leistung überzeugt, aber in Ruhe, mit Gelassenheit.

Das bringt es mit sich, daß sie sich gerne selbst ironisieren, daß sie in allen
Lagen den Sense of humour so sehr schätzen, und daß sie ihn an den immer
pathetischen Deutschen so sehr vermissen. Immer noch, wie während des Krieges,
beschäftigen sich allerlei Bücher mit dem Wesen des deutschen Volkes, von dem
die Welt so Ungeheures zu erdulden gehabt zwischen 1939 und 1945. Immer
noch ist die Frage leidenschaftlich umstritten, ob man Deutschland und
Nationalsozialismus als miteinander mehr oder weniger identisch anzusehen habe — wenngleich

deutlich zu sehen ist, daß das Nein allmählich die Oberhand gewinnt über
das Ja, das während des Krieges vorherrschte. Die Frage, wie denn der
Nationalsozialismus möglich geworden sei, wird mehr und mehr dahin beantwortet, daß
deutsches Wesen dem Irrationalismus weit stärker zuneige als etwa englisches
Wesen. Deutsche Methaphysik zum Beispiel hat einen üblen Klang in England.
Man sehe ja, sagen viele, wohin sie dort geführt habe.

(Eine gewisse Abart dieser Literaturgattung der Selbstprüfung und Selbstkritik
stellen die zahlreichen Autobiographien dar, die hier in den letzten Jahren
erschienen sind. Es ist zweifelhaft, ob alle diese Erzähler ihres eigenen Lebens
je etwas von dem Ratschlag Schopenhauers vernommen haben, ein jeder, der
die Vierzig überschritten und einiges Interessante erlebt habe, solle eine
Autobiographie schreiben zur Erweiterung unseres Wissens über den Menschen.
Dennoch aber ist zu sagen, daß viele dieser englischen Autobiographien erstaunlich

gut geschrieben sind und in der Tat sehr interessante Lebensläufe berichten.)
Eine andere Literaturgattung, die sich besonderer Pflege erfreut in diesen

Uebergangsjahren, stellen die vielen Bücher über den notwendigen Wiederaufbau
der zerstörten europäischen Wirtschaft im allgemeinen und über die Neuordnung
der sozialen Verhältnisse Englands dar. Die Meinungen gehen natürlich sehr
auseinander in diesen höchst komplizierten Fragen. Man kann allen möglichen
Standpunkten begegnen in diesen Büchern, und wenn man hört, wie rasch auch diese
Bücher vergriffen sind, so erkennt man, wie leidenschaftlichen Anteil weite Kreise
an diesen Fragen jetzt nehmen.

Die Allianz mit Amerika und Sowjetrußland hat auch eine beträchtliche Anzahl
von Büchern über diese beiden Länder, ihre Probleme und ihre Literatur
hervorgerufen; doch scheint es mehr Bücher über Rußland als über Amerika zu geben.
Rußland — das ist gleichsam eine Entdeckung. Nicht, daß nicht auch in früheren
Jahren allerlei über Rußland veröffentlicht worden wäre — aber es scheint
nicht so viel Interesse erregt zu haben. Jetzt aber sind weiteste Kreise lebhaft
daran interessiert, sich über das sowjetrussische Experiment sachlich zu
orientieren. Man sucht sich von Vorurteilen zu befreien in der Darstellung und in
der Betrachtung Rußlands, und selbst wenn man sich nicht entschließen kann,
alles zu unterschreiben, was dort gewollt wird und geschieht, so ist man in
Büchern und in Erörterungen, in aufklärenden Versammlungen heute weit mehr
als früher geneigt, zuzugeben, daß Rußland einen höchst bemerkenswerten
Beitrag zur Neuordnung der gesellschaftlichen Verhältnisse geleistet hat. Aber allerlei
neue englische Bücher befassen sich nicht mit der Wirtschaftspolitik Rußlands,
sondern mit seiner jetzigen Literatur. Russische Romane, russische Gedichte werden
übersetzt und gelesen, wie ja auch viel neuere russische Musik in Konzerten und
im Rundfunk zu hören ist. Ein Londoner Kino bringt seit Monaten nur
russische Filme. Das weitaus berühmteste Buch aber ist heute Tolstojs «Krieg und
Frieden», das immer wieder neu gedruckt werden muß.

Ein Wort noch über neuere englische Lyrik. Die Kriegslyrik ist sehr umfang-

702



reich; eine Anzahl junger Dichter ist im Kriege gefallen. Was von dieser
zeitgebundenen Lyrik bleiben wird, kann man nicht voraussagen; mehr wahrscheinlich,

als was von der Lyrik des ersten Weltkrieges zurückblieb. Was die Verse
der heutigen Generation auszeichnet, ist, daß sie kaum etwas von Hurra-Begeisterung

enthalten und daß, zweitens, in ihnen nicht so viel von der Kluft zwischen
Soldaten und Zivilisten die Rede ist. Es hat ja dieser Krieg hier viele
Zehntausende von der Zivilbevölkerung getötet. Die Lyrik jedoch, deren Hauptthema
nicht der Krieg ist, sondern allgemein Menschliches, scheint eine Krise durchzumachen.

Politische Dichter haben sich teilweise von der Politik entfernt und
suchen nach neuen Ausdrucksmöglichkeiten; mit den Formen experimentierende
Lyrik kehrt zuweilen zu den klassischen Formen zurück. Aber alles ist noch zu
sehr im Fluß, um ein abschließendes Urteil zu ermöglichen. Ist es billig, hier
daran zu erinnern, daß auch ein radikaler Engländer gewöhnlich geschmeichelt
lächelt, wenn man ihm sagt, es sei für die Engländer charakteristisch, daß sie

immer mit ihrer Tradition verbunden bleiben?
J. LESSER

«ENGLISCHE DICHTUNG»
Uebertragen von Max Geilinger

Das schmale Buch, das fünfundvierzig Uebertragungen enthält, ist die Ernte
eines Vierteljahrhunderts. Als nach dem ersten Weltkrieg über viele tiefe
Abgründe internationale Brücken zu schlagen waren, übernahm Max Geilinger aus
innerem Antrieb den Posten, einen Steg zur englischen Lyrik zu bauen. Er hat
sich für seine Arbeit Zeit gelassen. Dafür besitzen die Früchte, die in der langen
Zeit des Wartens gereift sind, eine Süße und einen Duft, wie sie nur die große
Geduld schenkt. Denn Uebersetzen von Gedichten ist ja nicht bloß eine Frage
der handwerklichen Geschicklichkeit, sondern auch eine Frage der Gnade, ein
mitschöpferischer Akt, der nicht erzwungen werden kann, wenn die beste und
einzige Lösung erstrebt wird. Frei von jedem bindenden Auftrag, hat Max Geilinger

nur solche Lyrik verdeutscht, die weitgehend seiner eigenen kontemplativen
Natur entsprach. Die Auswahl ist also auch ein Porträt seiner selbst. So enthält
sie (das mag manchem als Nachteil erscheinen) keine Proben der frühen Balladenkunst,

die vor allem in Schottland und Irland Bedeutendes hervorgebracht hat.
«Ich bin eben der geborene Pazifist», erklärte uns der Uebersetzer. «Die meisten
Balladen sind mir zu kriegerisch und blutbespritzt!» Der im Verlag Huber & Co.,
Frauenfeld, erschienene Band Englische Dichtung beginnt mit dem 18. Sonett von
Shakespeare, einem der wenigen, das sich Stefan Georges souveräner Ueber-
setzungskunst nicht ganz erschlossen hat. Vom 16. Jahrhundert spannt sich der

Bogen bis in die Moderne, die durch zwei Zürcher Gedichte von James Joyce
abgeschlossen wird. Erstaunlicherweise fehlen John Milton, dessen «Paradise Lost»
Geilinger seit der Jugend vertraut ist, Lord Byron und der keltisch-phantastische
W. B. Yeats, während sich der Verzicht auf T. S. Eliot schon durch den Hinweis
rechtfertigen läßt, daß Eliot eigentlich ein Vertreter des scharfzüngigeren
Amerikas ist.

In wundervoller Reinheit und Vielfältigkeit zeigt England in diesem Band sein

undoktrinäres, liberales Wesen, das eine einzigartige Mischung aus nüchterner
Lebensnähe und direkter Beziehung zum Himmel ist. Auch falstaffsche Züge sind
unverkennbar und eine Toleranz, die dem wunderlichsten Subjektivismus Platz

gönnt. Von kontinentalen Einflüssen hat sich die englische Lyrik selbstherrlich
freigehalten; die insulare Lage des Landes hat jeden Dichter wieder zu einer

703



eigenen kleinen Insel von persönlichen Eigenheiten und Lebensansichten gemacht.
Wo sie, wie Coleridge, Keats oder Thompson, zur Antike zurückgreifen, geschieht
es auf durchaus männliche und originelle Art. Auf die Verdeutschung von Liebeslyrik

hat Max Geilinger weitgehend verzichtet, in der Annahme, daß ihr die
deutsche Literatur zum mindesten Gleichwertiges entgegenhalten kann. So

überwiegen die weltanschaulichen und landschaftlich-deskriptiven Schöpfungen, die
oft in die Form von Oden eingekleidet sind. Ihren weiten Atem, die Fülle von
eigenartigen Bildern und kühnen Gedanken geben Geilingers Verdeutschungen
hinreißend wieder. Viele Gedichte (z. B. Robert Burns' «Der wunde Hase», der
im «Schreiben eines parforcegejagten Hirschen» von Matthias Claudius eine
ergreifende Parallele gefunden hat) lassen sich vollendeter nicht vorstellen; das

gilt auch für einige große Poeme wie Shelleys «Ode an den Westwind», Tenny-
sons «Rede des heimgekehrten Odysseus» oder Francis Thompsons «Hetzjagd vom
Himmel». Mit poetischem Zartsinn hat sich Max Geilinger, von dem im Frühjahr
1946 unter dem Titel «Vom großen Einklang» ein eigener Gedichtband erscheint,
in die dem Großen wie dem Kleinen gleich liebevoll hingegebene Vorstellungswelt

der englischen Lyriker eingelebt. So liest man bei William Collins («Ode an
den Abend») die Zeilen:

Nun ist die Luft still, wo nicht schwachgeäugt
Die Fledermaus schrillenden Schreis vorbeiflirrt
Auf Lederflügeln oder wo ein Käfer
Sein mürrisch Hörnlein bläst, sooft er aufsteigt
Im Zwielichtpfade gegen einen Wandrer,
Der achtlos summend schreitet...

Die «Englische Dichtung» besitzt eine thematische Polyphonie, deren Zauber
sich wohl kein hellhöriger Leser entziehen kann. Das 17. Jahrhundert ist durch
Henry Vaughan und John Bunyan, das 18. Jahrhundert durch William Collins,
William Blake und Robert Burns, und das 19. Jahrhundert durch William Wordsworth,

S.T.Coleridge, Thomas Moore, P. B. Shelley, John Keats, Alfred Tennyson,
Robert und Elisabeth Browning, Matthew Arnold und Oscar Wilde charaktervoll
vertreten. Schon den Geist der Neuzeit und unseres chaotischen Jahrhunderts
offenbaren die Gedichte von Francis Thompson, Rudyard Kipling, G. K. Chesterton,

Mary Webb und James Joyce.
CARL sEELIG

WERNER NÄF :

VADI AN UND SEINE STADT ST. GALLEN 1

Erster Band: Bis 1518, Humanist in Wien

Mit diesem großen, repräsentativen und prächtig ausgestatteten Werk des Historikers

Werner Näf wird endlich eine alte Lücke in der schweizerischen
Geschichtschreibung ausgefüllt. Vadian gehört zu den markanten Gestalten — nicht nur
der St.-Galler Lokalgeschichte, sondern des schweizerischen 16. Jahrhunderts
überhaupt. Um so erstaunlicher mutet es an, daß es bisher noch keine große,
wissenschaftliche Darstellung seines Lebens und seiner Persönlichkeit gegeben hat.
Die bisherigen Arbeiten sind doch mehr als Abrisse, Hinweise oder populäre
Darstellungen zu werten. Vor allem Vadians Wiener Humanistenzeit war uns bislang

1 Fehrsche Buchhandlung, St. Gallen

704



völlig dunkel. Und eben diese ist das Thema des ersten Bandes von Näfs Vadian-
Biographie.

In den ersten Kapiteln referiert der Verfasser kurz die Geschichte der Stadt
St. Gallen bis zur Zeit Vadians. Schon hier gelingt es ihm, die großen Linien der
Entwicklung herauszuarbeiten, diese Lokalgeschichte in größeren Rahmen
einzuordnen und ihr damit ein allgemeineres Interesse zu sichern. — St. Gallen ist aus
seinem Kloster herausgewachsen. Die frühe Stadtgeschichte umfaßt die Versuche
der Bürgerschaft, sich von der äbtischen Herrschaft frei zu machen. Bis etwa 1450
ist dieser Prozeß im wesentlichen abgeschlossen. St. Gallen ist freie Reichsstadt,
steht auf eigenen Füßen und will nun anfangen, ein eigenes Hoheitsgebiet zu
erwerben — entsprechend den Versuchen anderer Reichsstädte. Damit beginnt
der zweite Abschnitt der St.-Galler Geschichte. — Das gesamte Umgebiet der
Stadt war in den Händen des Abtes. Aber schon hatten sich die Appenzeller frei
gemacht. Schon längst war die Stadt wirtschaftlicher Mittelpunkt einer weiten
Umgebung. Ihr Leinenhandel, von dessen Ausdehnung und Ruf uns Näf einen
respektablen Begriff zu geben weiß, brachte Geld in die Stadt, das allmählich für
die Erwerbung eines eigenen Machtgebietes verwendet werden sollte. Der Abt
versuchte, sich durch ein Bündnis mit den Eidgenossen zu schützen. Die Stadt tat
dasselbe. Da erzwang die energische Reformpolitik des Abtes Ulrich Rösch, der
aus seinem lockern Machtbereich einen festumgrenzten Staat zu machen versuchte,
eine dramatische Entscheidung. Die Stadt verband sich mit Appenzell und war
zur gewaltsamen Auseinandersetzung entschlossen. Der Abt rief die eidgenössischen
Schirmorte um Hilfe an, aber auch die Stadt stand ja unter ihrem Schutz. — In
diesem St.-Galler Konflikt spiegeln sich nun gesamteidgenössische Strebungen
wider. Stadt St. Gallen blickte nach dem Bodensee und den schwäbischen Städten.
Auch Zürich unter Waldmann und Bern unter Diesbach tendierten damals nach
dem Reich. Auf sie verließ sich der St.-Galler Bürgermeister. Die innern Orte
aber traten dieser Politik nachdrücklich entgegen und unterstützten den Abt.
Sie setzten sich durch, Bern und Zürich schlössen sich an, und die Stadt St. Gallen
war der leidtragende Teil. Sie mußte sich einem eidgenössischen Urteilsspruch
fügen, der für den Abt entschied.

Diese geschichtlichen Hintergründe sind für die Kindheit Vadians sowie für die
Stimmung in der Familie derer von Watt aufschlußreich. Sie bilden aber außerdem

eine sehr bezeichnende Folie für das politische Credo Vadians, auf das der
Verfasser später zu sprechen kommen wird.

Joachim von Watt ist aus einer reichen, altangesehenen St.-Galler Kaufmannsfamilie

hervorgegangen. Nach seinem Aufenthalt an der klösterlichen Lateinschule
wandte er sich an die Universität Wien, wo er vom Scholar zum Magister,
Professor, Poeta laureatus, Orator und schließlich zum Doctor medicinae aufstieg.
Diese Wiener Zeit Vadians hebt Näf zum erstenmal ins volle Licht, und wir werden

Zeuge der geistigen Kämpfe jener Zeit. Wir hören, wie humanistische
Bildung das alte scholastische Lehrziel befehdete, wie die neue Bildung selber sich

vom sklavischen Festhalten am antiken Vorbild löste und zu freier Forschertätigkeit

weiterentwickelte, wie die humanistische Bewegung aus einer
Privatangelegenheit der Universitäten zu einer Lebensangelegenheit weiter Kreise von
Gebildeten wurde. Während in früheren Zeiten der Student meist an der Hochschule

verblieben war, wurde es nun Sitte, die Universität wieder zu verlassen
und sich einem bürgerlichen Beruf zuzuwenden. Dadurch erst wurde die Hochschule

Bildungsinstitut für weitere Kreise. Vadian selbst ist diesen neuen Weg
gegangen, obzwar er die Universität in gründlicherer Weise auskostete als die
meisten seiner Schüler.

In Wien amtete Vadian als Forscher und Poeta, wirkte aber hauptsächlich als

Lehrer. Seine Schüler standen ihm im Mittelpunkt. Für sie gab er seine Texte

705



heraus. Aus seinen Vorlesungen wuchsen seine Schriften. Er nahm sich auch —
der Sitte der Zeit entsprechend — seiner Studenten in wirtschaftlicher und
moralischer Hinsicht an. — Ein besonders kostbares Kapitel scheint mir aber
jenes über Vadians Veröffentlichungen aus seiner Wiener Zeit zu sein. Abgesehen
von seiner witzigen Satire «Gallus pugnans», abgesehen von der Herausgabe von
Strabos «Hortulus», einem mittelalterlichen Werk, das er in der St.-Galler
Stiftsbibliothek gefunden hatte, ist vor allem sein Kommentar zu Pomponius Mela
interessant. Dieses an sich unwichtige geographische Werk der Antike hat Vadian
mit seinen Erläuterungen versehen, worein er die gesamten geographischen
Erkenntnisse seiner Zeit, des Zeitalters der Entdeckungen, verarbeitet hatte. Vadian
liefert mit diesem Opus einen anschaulichen Beweis dafür, daß die humanistische
Forschung zu seiner Zeit und in seiner Hand schon zu selbständiger wissenschaftlicher

Tätigkeit vorgedrungen war. «Vadian will über die Alten hinauskommen,
nicht in ihrer Verehrung verharren. Die jetzigen Kenntnisse über Afrika und den
Osten, so heißt es etwa, reichen weiter als die der Griechen und Römer. Aber
es geht nicht nur um die Vermehrung des Wissens, sondern um die Gewinnung
richtiger Grundansichten durch richtige Methode: Erfahrung und systematisches
Denken. Die Alten irrten, wo sie sich nur von Vermutungen leiten ließen.» Das
sind Zeugnisse von einer Ueberlegenheit und Selbständigkeit, wie sie zu seiner
Zeit noch längst nicht Allgemeingut waren. — Wir müssen aus Raumgründen
auf eine Zusammenfassung von Näfs Kapitel über Vadians Poetik (de poetica)
verzichten. Es genüge, beispielhaft auf eine Zielstrebigkeit in Vadians Denkarbeit
hingewiesen zu haben.

Alle Wissenschaft ist Mittel zum Zweck. Ihr Ziel ist die Erkenntnis, in diesem
Fall die Erkenntnis von Vadians Persönlichkeit. So versucht Näf denn zum
Schluß, mit den bis dahin gefundenen Ergebnissen ein Bild seines Helden in seiner
geistigen Erscheinung zu entwerfen. Haben schon seine humanistischen Werke dem
verschwommenen Antlitz bestimmte Züge eingeprägt, so erhellt Vadians
Abhandlung über sein Familienwappen, die Näf zu einem kurzen Abriß seiner
Weltanschauung ausweitet, seine Gestalt noch um ein Erkleckliches. — Den
Schluß aber bilde das für uns Moderne besonders aufschlußreiche Verhältnis
Vadians zu seiner Heimat, obgleich es im Buch an etwas anderer Stelle steht:

Im besonderen nahm Joachim von Watt sich der jungen Schweizer an, die in
Wien studierten. Seine Fürsorge bezog sich nicht nur auf St.-Galler, sie erstreckte
sich auf Schweizer überhaupt. «Arno totam Helvetiorum communitatem et
communem salutem desidero.» Darin spricht sich eine Großzügigkeit, eine Weite
des Blicks und eine Ueberlegenheit des Standpunktes aus, die jener Zeit durchaus

nicht selbstverständlich waren. St. Gallen war zugewandter Ort der Schweiz
und hatte noch zu Vadians Jugendzeit eine harte Maßregelung von Seiten der
Eidgenossen erfahren. «Durch Laufbahn, Amt und Einkommen war er an die
Universität Wien geknüpft; er besaß Bürgerrecht und hohen Rang in der
Gelehrtenrepublik, war Mitstreiter in der nationalen Bewegung seiner Zeit, im
Kampf um die geistige Autonomie Deutschlands. Was konnte ihn... veranlassen,
sein Schweizertum zu unterstreichen, das gefühlsbetonte Wort Patria nicht nur
auf die geliebte Vaterstadt, aber auch nicht auf Deutschland, sondern auf ein
schweizerisches Vaterland zu beziehen?» fragt der Verfasser. Warum, wissen wir
nicht, aber die Tatsache ist unbestreitbar. Und zwar gestaltet sich dieser Patriotismus

Vadians zum bewußten erzieherischen Wollen: «daß die Schweizer, die an
Kriegsruhm hinter niemandem zurückstehen, endlich auch Leute bekommen, die
das Ansehen ihres Volkes in den Wissenschaften ebenso glänzend machen könnten
wie das der Waffen.»

Auf dem Hintergrund der St.-Galler Stadtgeschichte, in der Umgebung der
zeitgenössischen Humanisten- und Gelehrtenwelt läßt Werner Näf die Persönlich-

706



keit des jungen Vadian vor uns aufsteigen, die selbst in diesen Anfängen schon
ihre deutlichen menschlichen Züge trägt und als der eigengesetzliche Joachim von
Watt vor uns steht. Wir erwarten die Fortsetzung dieser vielversprechenden
Darstellung mit großer Spannung.

THEODOR FLURV

DIE POLITISCHEN PARTEIEN UND DER KRIEG
Zu einem Buche von S. Stelling-Michaud

Bevor hier ein Buch, das kürzlich erschienen ist, besprochen wird, soll darauf
hingewiesen werden, warum dieses Buch, ungeachtet seiner Qualitäten oder
Mängel, besondere Beachtung verdient.

Wir haben uns daran gewöhnt, von der «revolutionierenden Wirkung» des

Krieges zu sprechen. Diese Dutzendweisheit gehört zum eisernen Bestand unserer
Denkschablonen. Angesichts des Chaos, das uns umgibt, antworten wir auf die
Schuldfrage, in neun von zehn Fällen, mit der lapidaren Feststellung: Krieg. In
jeder Tageszeitung finden wir überzeugende Bestätigungen für die Richtigkeit
dieser Aussage. Aber im Gedränge dieser Bestätigungen übersehen wir allzu leicht,
daß wir eine halbe Wahrheit für die ganze halten: Der Krieg ist nicht nur Ursache,
sondern auch Folge der Veränderung der Welt. Auch Faschismus und
Nationalsozialismus sind Ursachen, aber gleichzeitig auch Folgen und Symptome
unaufhörlicher Weltveränderung.

Gewiß, Diktatur und Krieg bedeuten für uns nicht nur eine Zäsur, sondern
unaustilgbare Erlebnisse, Kämpfe und Leiden, Untergang einer alten und Hoffnung

auf eine neue Ordnung. Zählen aber diese Erlebnisse, so fragen wir, in der
Geschichte der Menschheit? Wird nicht die kommende Generation unsere Kämpfe
und Leiden in wenige leidenschaftslose, sachliche Feststellungen zusammenfassen?
Wird nicht schließlich nur ein Titel übrigbleiben, eine kalte Formel, eine bloße
Bezeichnung? Die Inhalte unseres Lebens werden mit uns gestorben und begraben
sein. Was uns heilig ist, werden die Interessen unserer Kinder profanieren. Was
wir wollen, wird vergessen, unsere Fragen werden immer wieder neu gestellt
werden müssen.

Mit diesem Bewußtsein gehen Historiker und Wissenschaftler an die Arbeit.
Indem sie vom historisch Wesentlichen das Unwesentliche abstrahieren, setzen sie
sich über ihre eigenen Lebensinhalte, über das Liebste und Nächste hinweg. Mit
dieser Uneigennützigkeit bringen sie der Gegenwart und der Zukunft, für die
sie leben, das größte Opfer.

Die Haltung, die wir von ihnen und die sie von sich selbst verlangen müssen,
setzt also äußerste Skepsis, setzt Willen zur Kritik voraus. Und diese
Kritikwilligkeit muß auch gelten, wenn zum Beispiel heute der Demokratisierungs- und
Reformbetrieb unserer Tage gewertet werden soll. Was ist geschehen? Wir stellen
fest, daß, nachdem der Krieg entschieden wurde, die politischen Parteien und ihre
Führer, von den Fesseln eines Gewaltregimes oder von vernünftiger, temporärer
Selbstbeschränkung befreit, wieder als Individualitäten politisch hervortreten. Wir
konstatieren, daß sechs, zwölf, dreiundzwanzig Jahren politischer Sterilität die
stürmische Renaissance der politischen Parteien folgt. Die Waffen ruhen, die
Ueberlebenden tauschen ihre Gewehre gegen Parteibuch und Stimmzettel ein und
wählen, was sie wollen oder was sie für ihr eigenes Wollen halten.

Also haben Diktatur und Krieg die Entwicklung des Parteiwesens offenbar
nicht aufgehalten. Die erzwungene politische Pause hat im Gegenteil die Parteien
politisch gefördert. Wie die Sozialistengesetze Bismarcks der deutschen Arbeiter-

707



bewegung einen verstärkten Auftrieb gaben, so beschleunigten Krieg und Diktatur,
im Effekt, eine fast hundertjährige Entwicklung: die Machtentfaltung der
politischen Parteien. Dahinter verbirgt sich allerdings nicht nur ein physikalisches
Reaktionsgesetz. Entscheidend ist vielmehr, daß erst in der Distanz von
«normalen Verhältnissen» die Kritik an diesen Verhältnissen zum Allgemeingut wurde.
Auch die Renaissance — und die Hypertrophie der politischen Parteien ist ein
Krisenmerkmal. Radikale politische, ökonomische und soziale Forderungen, gestern
noch als «revolutionäre Hetze» gebrandmarkt, prägen heute die Programme der
europäischen Parteien, der Parteiregierungen. Was auch immer der Sturm der
Tagesdispute von diesen KampfProgrammen verwehen wird, die Programme
ähneln sich wie die musikalischen Variationen eines einzigen Themas.

Und das ist das Neue: Von diesem Thema — den Strukturfrigen der
gegenwärtigen Gesellschaft — läßt sich heute niemand mehr ablenken. Die Allgemeingültigkeit

des Themas fördert wiederum die organisatorische Zusammenfassung
der politisierten Massen in großen Parteien, die Ausschaltung der mittelgroßen
und kleineren Gruppen, der Splitterparteien. Mehr und mehr wird der Politiker
zum Objekt jener Parteikolosse, die neben sich nur Kolosse dulden. Der Mensch
wird auch als «Masse» zu einer quantité négligeable. Nicht die «Masse», sondern
die «Masse» im Uebergewicht entscheidet.

Diese oft gefeierte Entwicklung vergrößert die ohnehin ernste Gefahr, daß die

positive Gesellschaftskritik, der die großen Parteien ihre plötzliche Machtentfaltung

(oder besser: die Tempobeschleunigung eines sie fördernden Prozesses)
verdanken, wieder in ideologischen Schablonen erstarrt. Sie erhöht die Chancen,
daß die Mammut-Organisationen selbst ins Kielwasser der noch Mächtigeren
geraten. Führt diese Entwicklung, in letzter Konsequenz, den Demokratisierungsbetrieb

unserer Tage ad absurdum?
Worauf es aber hier ankommt: Das Studium der politischen Parteien ist in

zweifacher Hinsicht von brennender Aktualität. Einerseits für das Verständnis
der Gegenwart: an den Parteien, an den Veränderungen ihrer soziologischen
Struktur, an der Revision ihrer politischen Programme, an der Vertauschung ihrer
Rollen und Funktionen vermögen wir die widerspruchsvolle Gesellschaftsentwicklung

der letzten Jahre abzulesen. Anderseits für die Politik der Zukunft:
mehr denn je bedürfen wir einer Kritik der Kritik; diese aber ist, nachdem die
politischen Parteien ihren Machtanspruch stellen (oder selbst zum Medium anderer
Machtansprüche werden), die sachliche, die wissenschaftliche Kritik der Parteien.

Die Aufgabe, die sich S. Stelling-Michaud, Professor an der Genfer Universität,
in seinem Buche "Les partis politiques et la guerreH gestellt hat, ist sehr viel
bescheidener. Vorerst gilt es, die Voraussetzungen für das Studium der Parteien
zu schaffen, die geschriebene Parteiengeschichte bis in die Gegenwart fortzuführen
und die während des Krieges erfolgten stukturellen und ideologischen
Veränderungen zu konstatieren, um sie sodann an der Geschichte der Parteien selbst

zu messen. In Erfüllung dieser Aufgabe liefert der Autor eine nützliche
Materialsammlung, deren Handhabung durch ein ausführliches Namensregister erleichtert
wird.

Auf 280 Druckseiten behandelt S. Stelling-Michaud die Parteien der «großen
Demokratien» (Großbritannien, USA., Frankreich), das Verhältnis der Parteien
zu Faschismus und Nationalsozialismus (Italien und Deutschland), die
kommunistische Staatspartei in Sowjetrußland und die Rolle der Komintern, die
Parteien der nordischen Demokratien Dänemark und Finnland und schließlich
diejenigen Ungarns, deren jüngste Geschichte ihm dazu dient, den «Kampf für

1 Editions de la Baconnièrc, Neuchâtel 1945, innerhalb der Serie «L'évolution du monde et des idées».

708



die Demokratie in Osteuropa» zu exemplifizieren. Das Material ist bekannt, aber
zum erstenmal wird es hier systematisch zusammengestellt und in Einzeldarstellungen

skizzenhaft gedeutet.
Die gefährliche Nähe des Objekts mag den Autor dazu veranlaßt haben, seine

analytischen Betrachtungen über den Gesamttext zu verstreuen und — was man
bedauern oder auch begrüßen kann — auf ein zusammenfassendes Schlußkapitel
zu verzichten. Lediglich in der Einleitung findet der Leser einige grundsätzliche
Feststellungen, die jedoch sehr, sehr allgemeiner Natur sind: für die neueste
Entwicklungstendenz der politischen Parteien sei (a) eine auffallende Politisierung der
vom Krieg betroffenen Völker, (b) ein wachsendes Interesse an sozialen Fragen
und (c) das Entstehen neuer politischer Konzeptionen und Methoden charakteristisch.

Das ist wenig, das wenige in seiner Allgemeinheit fast wertlos, aber gerade
in diesem offenbar bewußten Verzicht auf die Formulierung von «Ergebnissen»
mit unbedingtem Gültigkeitsanspruch sehe ich einen Vorzug; der Wert des Buches
wird dadurch erhöht, daß dem Leser die Freiheit bleibt, die Fakten selbständig
deutend zu vergleichen, die stets anregenden, teils hervorragenden Einzelanalysen
zu diskutieren und auch einige Behauptungen des Autors — in guter Laune —
mit einem Fragezeichen zu versehen.

Diese erfreuliche Zurückhaltung, die sich der Autor (zwar nicht in Einzelfragen,
wohl aber im ganzen) auferlegt, rechtfertigt es allerdings nicht, daß auch auf
eine Andeutung der Probleme, die mit dem präsentierten Material selbst gegeben
sind, ganz und gar verzichtet wird. Die Bedeutung, die, wie gezeigt wurde, dem
Buche allein vom Thema her zukommt, wird ihm leider vom Autor zum Teil
wieder genommen; Flüchtigkeiten, zweifelhafte Interpretationen und voreilige
Urteile in Einzelfragen deuten darauf hin, daß der buchhändlerischen Aktualität
der Studie, die auch die allerletzten Ereignisse berücksichtigen will, einige Opfer
gebracht wurden. Unverdientermaßen hinterläßt das Buch daher den Eindruck
einer teils politischen, teils wissenschaftlichen Reportage ohne Perspektive.

Dieser Eindruck hätte ohne viel Aufwand vollends vermieden werden können,
wenn der Autor — sei es auch nur in parenthetischen Andeutungen — die
Tatsache berücksichtigt hätte, daß sich Gesellschafts-, Wirtschafts- und Herrschaftsformen

korrelativ entwickeln. Er hätte zum Beispiel darauf hinweisen können,
daß der europäische Osten, in der Entwicklung zur industriellen Gesellschaft
zurückgeblieben, seit etwa fünfundzwanzig Jahren rapid aufholt (die letzten Reste
agrarfeudalistischer Wirtschaft und Herrschaft werden zurzeit beseitigt), daß
also das westöstliche Entwicklungsgefälle reduziert und ausgeglichen wird; ein
Prozeß, der zum Beispiel auch in der geringeren oder stärkeren Reformfreudigkeit
der politischen Parteien im Osten und Westen politisch zum Ausdruck kommt2.
Die Frage wäre begrüßt worden, ob diesem ökonomisch-sozialen Angleichungs-

2 Während zum Beispiel die bereits in Durchführung begriffenen ökonomischen und sozialen Reformen
in Osteuropa kaum auf Widerstand stoßen (siehe zum Beispiel die tiefgreifenden Reformen in der

Tschechoslowakei!), nimmt das Bedürfnis nach grundlegenden Reformen von Osten nach Westen ab.

Auf Befragen des Institut Français d'Opinion Publique sprachen sich zum Beispiel im Mai 1945 70 %
aller Franzosen für die Nationalisierung der Banken aus, nur 13 % lehnten sie ab. In England wurde
hingegen (im Juli 1945) die Nationalisierung der Bank of England von nur 39 % aller Engländer
befürwortet, von 20 % oflen abgelehnt, während sich 41 % einer Meinungsäußerung enthielten. In anderen

Fragen ist in England das Reformbedürfnis zwar stärker, aber es bleibt jedenfalls hinter dem der
Franzosen weit zurück.
Am schwächsten ist es im äußersten Westen, in den USA. In England wurde zum Beispiel die
Verstaatlichung der Eisenbahnen von 54 %, die des Grund und Bodens von 51 %, die der Bergwerke von
60 % der Bevölkerung gewünscht. In den USA. sprach sich hingegen die Mehrzahl (52 %) gegen jede

Reform aus und wünschte, «alles soll bleiben, wie es ist», nur 39 % der Bevölkerung befürworteten
Reformen ökonomischer oder sozialer Natur.
Vgl. hierzu: The Public Opinion Quarterly, Princeton, N. J., USA., Vol. 9, Nr. 2, Summer 1945, p. 156,
243, 255. Die amerikanischen Poll-Ergebnisse wurden vom American Institute of Public Opinion
mitgeteilt.

709



prozeß, der durch den zweiten Weltkrieg außerordentlich beschleunigt wurde, die
deutlich erkennbare Tendenz zum parlamentarischen Dreiparteiensystem entspricht3,
ob dieser Prozeß anderseits dem Staate — noch ist er der Staat der ökonomisch
Herrschenden — vorübergehend die Rolle des Vermittlers zwischen den antagonistischen

Gesellschaftsklassen aufzwingen wird (analog der Vermittlerrolle, die der
Absolutismus im 17. und 18. Jahrhundert zu übernehmen hatte). Somit wäre der
Leser angeregt, die weitere Frage selbst aufzuwerfen, ob das parlamentarische
Dreiparteiensystem die spezifische Regierungsform sei, die der Vermittlerrolle des

Staates adäquat wäre. Der europäische Demokratisierungsbetrieb könnte sodann
als unerläßliche Voraussetzung dieses Prozesses verstanden werden; der Entwicklung

der Parteien wäre ein tieferer historischer Sinn gegeben. Vor allem aber —
das scheint mir wichtig — wären historische Perspektiven aufgerissen, und der
Leser fühlte sich, dankbar, aus der Enge oft unzusammenhängender
Detailschilderung befreit.

Nun gut, es sei, daß sich der Leser mit einer bloßen Inventaraufnahme
zufrieden gebe. Dann muß dem Autor allerdings in einem Punkte energisch
widersprochen werden. Wie François Lachenal in seinem Buche «Le parti politique, sa

fonction de droit public»*, unterscheidet auch Stelling-Michaud die faschistische
Staatspartei von der bolschewistischen — nach ihren programmatischen Absichten.
Er behauptet, grob gesagt, die bolschewistische Diktatur sei «demokratisch», weil
sie, statt Selbstzweck zu sein, sich später in ihrer Selbstaufhebung erfüllen soll.
Wir wollen nicht spekulieren, ob oder wann diese Absicht Chancen hat, sich zu
verwirklichen. Aber wir müssen fragen: Zu welchem Ergebnis käme die Analyse
der faschistischen Staatspartei, wenn sie auch hier die programmatischen Absichten
für die Wirklichkeit nähme? Nota bene: Mussolinis Programm aus dem Jahre
1919 forderte sogar die Beseitigung der Geheimpolizei! Kein Zweifel, daß die
Aufnahme eines Inventars jeden Sinn verliert, wenn dabei berücksichtigt werden
soll, was vermutlich später einmal mehr oder weniger vorhanden sein wird, jetzt
aber unbekannt ist. Wir haben es hier, obwohl anscheinend das Wesentliche
hervorgekehrt wird, mit einer besonderen Art von spekulativem Formalismus zu
tun, für den sich übrigens gerade die Kommunisten, obgleich sie dabei so gut
wegkommen, von Hause aus bedanken müßten. Wenn so, als Resultat, zum
Beispiel das «spezifische Gewicht» der kommunistischen Parteien Europas stark
überschätzt wird, rächt sich das Verfahren des Autors am Ergebnis.

Ich weiß nicht, ob dieser Formalismus, der oft die sonderlichsten gedanklichen
und sprachlichen Blüten treibt, ob der Wunsch, populär zu sein, oder bloße
Flüchtigkeit dafür verantwortlich ist, wenn sich der Autor solcher Redensarten
bedient wie zum Beispiel (S. 73), die Demokratie werde sich ihrer selbst bewußt
(bald wird sie träumen, fehlleisten und verdrängen, an Oedipuskomplexen oder
Vitaminmangel leiden!) — oder wenn er nach einem Hohenlied auf die
Volksherrschaft (Demokratie) feststellt, mehr denn je werde es Aufgabe der Staats-

3 In den USA. rücken die Gewerkschaften (CIO. und AFL.) mit ihren 12 Millionen Mitgliedern mehr
und mehr von «dritten Parteien» ab und übernehmen selbst deren Funktion (das P. A. C. der CIO.!).
Mit Recht bemerkt Stelling-Micbaud in seinem Buche: «L'avenir de cette nouvelle organisation des

syndicats en vue de l'action politique sera un des problèmes les plus intéressants de l'histoire intérieure
américaine» (p. 62). Vgl. aber auch C. W. Mills, The Trade Union Leader: a collective portrait, in
Public Opinion Quarterly, s. o., p. 169—172. — Bei den letzten Wahlen in England erfuhr die «dritte
Partei» (Liberale) eine unverhältnismäßig starke Zunahme an Stimmen: Bei einer Gesamtzunahme an
abgegebenen Stimmen von 15 % (im Vergleich zu 1935) büßten die Konservativen 14 % ihrer Stimmen
ein; der Stimmenzuwachs der Labour Party betrug43 %, der der Liberalen60 %. Mit anderen Worten:
war das Stimmenverhältnis im Jahre 1935 eins zu sechs (1 Stimme für die Liberalen entsprachen 6 Stimmen

für die Labour Party), so hat es sich im Jahre 1945, trotz des großen Wahlsieges der Labour Party,
zugunsten der Liberalen verschoben : eins zu fünf!

4 Helbing und Lichtenhahn, Basel 1945.

710



manner sein, «den Volkswillen mit den höheren Interessen ihrer Länder in Einklang
zu bringen» (S. 13). Ich gestehe, daß ich mich angesichts solcher Formulierungen
zu den zwei Millionen dreihundertzehntausend Kanadiern zähle, die, im April 1945

vom «Canadian Institute of Public Opinion» befragt, erklärten, leider könnten
sie sich unter dem Wort «Demokratie» so gut wie gar nichts vorstellen

Das Buch ist, wie das Thema, provozierend; es reizt zum Studium, zur Kritik.
Ich bin daher der Ansicht, daß es gelesen werden sollte. Allein das Kapitel über
die Parteien der USA. ist bemerkenswert, es ist anregend und aufschlußreich.

WERNER RINGS

EWIGER AUGENBLICK

Otto Meyer-Amden hat einmal in einem Briefe geschrieben: «Wieviel läßt sich

machen aus einem Blatt Papier, wieviel mehr aus einem Menschen.» Dieses Wort
könnte man über das Werk Stefan Georges schreiben. Es wird auch demjenigen,
der zuerst nur Georges Sprachkunst in ihrer linearen Strenge bewundert, bei der

Vertiefung in das Werk immer deutlicher, daß es mit dem Standpunkt des «l'art
pour l'art» nicht ausgeschöpft werden kann. Immer wieder steht hinter diesem
Werke nicht nur die Frage, sondern die Forderung: «Und wieviel mehr muß aus
dem Menschen gemacht werden!»

George trat zuerst als Bewahrer der reinen Sprache und als ihr Neugestalter
auf. «Für Euch (er meinte die Franzosen)», sagte er einmal zu Albert Mockel,
«liegt die Gefahr darin, daß die Kunst zur Künstelei wird. Ihr habt recht, den
Parnaß zu bekämpfen. Wir aber müssen ihn in Deutschland begründen. Das ist
der notwendige Anfang. Wir müssen die Plastik der Sprache ausbilden, unser
Arbeitsgerät erst schaffen, die Dichter ihr Handwerk lehren.» Schon in diesen
Worten des jungen George ist ausgedrückt, daß diese Ausprägung der Sprache
nicht das letzte Ziel des Dichters ist, aber es gibt keinen weitern Schritt, bevor
das Handwerk nicht beherrscht wird. Immer deutlicher wird er aber zum
Verkünder einer Dichtung, «die der Seele ein starkes Rückgrat gibt». Sprache wird
ebenso zum klaren Ausdruck des Menschen, wie alles, was er auf einer bestimmten
Ebene tut, und um die Forderung der Sprache zu erfüllen, muß der Mensch als

Ganzheit vorausgesetzt werden, wie auch nur dieser Mensch wahrhaft Dichter
sein kann. Das Geistige läuft nicht neben der Wirklichkeit her als ewige und
unerfüllte Forderung, sondern im Geistigen formt sich das Werdende und Wirkliche

vor, in dem erst der Geist sich zu Ende lebt. «Darum ist Dichtung die
Gefahr der Welt.» Daher kann George auch von einer Verleihung des Gottes
sprechen. Einmal muß, als ewiger Augenblick, das Geistige in der Wirklichkeit
sich verkörpern und sich in ihm zu Ende leben.

Viele seiner Schüler haben sich als gestaltende Dichter kaum bewährt und die
starken Dichter eigener Prägung — wie Rilke und Hofmannsthal — sind ihre
eigenen Wege gegangen. Man kann aber die Dichter der «Blätter für die Kunst»
nur verstehen, wenn man sie als Empfänger jener Norm betrachtet, die George
aufgestellt hat und für sie bedeutete. Es kam ihm bei der Wahl seiner Jünger
nicht auf die Begabung, sondern auf die Seinshöhe an, also auf den Grad der
Verwirklichung des ganzen Menschen unter Führung einer geistigen Norm und
nicht auf die Hochzüchtung einzelner Fähigkeiten.

Und es besteht kein Zweifel, daß sich seine Jünger — wenn nicht durchwegs
als Begabungen — so doch als Seinshöhe bewährt haben. Sie halten an einem
Menschenbild fest — weil sie es sind und wesen —, das sich in unserer Zeit der

7 1 I



Betriebsamkeit, der Zerstörung der Natur und der Minderung des Menschen zum
berechenbaren Produktionsapparat als Norm bewährt hat.

Von dieser Seinshöhe aus und mit zulänglicher Begabung legt Robert Boehrin-
ger unter dem Titel «Ewiger Augenblick» durch die AZ.-Presse in Aarau ein
schmales Bändchen als Privatdruck vor. Wenn dieser Schüler Kurt Breysigs, durch
den er auf die Dichtung Georges hingewiesen wurde und sich der Gefolgschaft
des Meisters anschloß, mit drei Gesprächen mit und um den Meister an die
Oeffentlichkeit tritt, so sehen es die fernerstehenden Freunde Georgescher Dichtung

als Pflicht an, auf diese Veröffentlichung hinzuweisen. Auch Boehringer hält
jene Distanz zum Privaten, das der Dichter immer forderte. Trotzdem werden
viele Züge Georges sichtbar, die das Bild seines Wesens verdeutlichen und
bereichern.

Das erste Gespräch berührt die Beziehungen zum Menschen, zu Gott und die
Frage der Unsterblichkeit, der Weisheit und der Tugend. Ein Schüler beruft sich
auf Piaton und meint, er sei so zu verstehen, daß alle Seelen unsterblich seien.

George berichtigt: «Alle Seele unsterblich.»
«Also nicht jede, sondern nur sofern sie Seele ist?»

Der Meister: «Und hier waren sie unsterblich, die griechischen Seelen, wenn
sie's waren, hier auf der Erde.»

Der Jünger: «Diese Unsterblichkeit meint Piaton nicht. Er meint das Fortleben
nach dem Tode, woanders. Gibt es das?»

Der Meister: «Ich weiß es nicht, mein Kind, und dich geht's nichts an.»
George tritt uns hier in einer Schlichtheit entgegen, die nur dem Weisen eigen

ist. Da ein Jünger meint, wenn es keine ewige Wahrheit gebe, so gebe es

überhaupt keine. Darauf antwortet George: «Man soll die Wurzeln des Lebensbaumes
nicht untergrübeln.» «Seinen Weg ein Stück weit erkennen, ist viel.»

Das zweite Gespräch geht um die Erziehung, das Bürgerliche und das
Aristokratische, die Heirat, die Aufgabe des Dichters als Lehrer seines Volkes und um
das Verhältnis der Dichtung zum Christentum. Da George äußerte: «Wenn man
dichtet, ist man kein Christ», weist ein Jünger auf die vielen christlichen Spuren
im Werke des Meisters hin, worauf ihm die sehr wesentliche Antwort wird:
«Man kann etwas, was in einem Volke seit Jahrhunderten wurzelt und Menschen
und Werke hervorgebracht hat, nicht einfach verleugnen.» Da die Jünger in
Hölderlin den Künder des Heraufkommenden sehen, antwortet George: «Eine
neue Zeit wird sich nicht aus einem einzigen Volk, sondern aus den primitiv
gebliebenen Schichten verschiedener Völker aufbauen.» So ist sein eigener
völkischer Gedanke immer nur als Beitrag seines eigenen Volkes und nie als

Messianismus des Deutschen zu verstehen. Dies festzustellen, mag gerade heute
wichtig sein, da man in der Linie Nietzsche-George die Wegbereiter des
Nationalsozialismus sah.

Diesem zweiten Gespräch sind zwei Verse aus dem Gedicht Hölderlins
«Sokrates und Alkibiades» vorangestellt, wobei die «Hohe Tugend» in eine «Hohe
Jugend» entstellt wurde.

Das dritte Gespräch findet in Abwesenheit des Meisters statt. Die Jünger
erzählen sich kleine Anekdoten über ihn und heben seine Bedürfnislosigkeit
hervor: «Essen, trinken, schlafen, die paar Kleider, ein wenig Tabak, das ist alles.»
Er hat sich nirgends häuslich niedergelassen. Er wandert und taucht bald da, bald
dort in einem kleinen Freundeskreise auf; nicht nur als Dichter oder Erzieher,
sondern als umfassende Norm, wirkend durch sein Da-Sein.

Robert Boehringers «Ewiger Augenblick» lebt von dieser Norm und empfängt
aus ihr sein unvergängliches Antlitz. Tpb icshm

7 1 2


	Kleine Rundschau

