
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Zum «Zeitalter des einfachen Mannes» : Aussicht, Gefahr und Aufgabe

Autor: Wolgensinger, Fritz H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM

«ZEITALTER DES EINFACHEN MANNES»

Aussicht, Gefahr und Aufgabe

VON FRITZ H. WOLGENSINGER

Wenn man vom Zeitalter des einfachen Mannes spricht, ist damit
wohl gemeint, daß eine seit hundertfünfzig Jahren besonders sichtbare
und beschleunigte Entwicklung noch rascher gefördert und womöglich
zur Vollendung gebracht werden soll: der Aufstieg immer weiterer
Schichten aus dem Dunkel der Unmaßgeblichkeit in den Bereich
größerer Bewegungsfreiheit der Person und aktiverer Mitbestimmung an
den Gemeinschaften. Mit dieser Bestimmung soll der Begriff einerseits
des utopischen Charakters entkleidet und auf den Boden der geschichtlichen

Realität gestellt sein. Anderseits sprechen wir damit den Glauben

aus, daß die neue Zeit keinen revolutionären Bruch mit der
Vergangenheit («Weltrevolution») bringen, sondern das Resultat einer
Evolution sein wird. Schließlich bekennen wir uns mit dieser
Bezeichnung zu positiver Betrachtung einer Entwicklung, die mit
negativem Vorzeichen auch als Aufstand der Massen bezeichnet wird.

Es liegt eine verhängnisvolle Gefähr darin, daß der Begriff «Zeitalter

des einfachen Mannes» vornehmlich oder ausschließlich unter
soziologischen Aspekten betrachtet wird. Die Aufmerksamkeit ist
zunächst auf die äußeren Umstände eines erhöhten Lebensstandards
für alle oder doch möglichst viele gerichtet (Beispiel: Beveridgeplan).
In vielen Ländern mag das Ueberwiegen des Soziologischen in dessen

Vordringlichkeit vorerst wohl begründet sein. Der Schweiz erwachsen

aus ihrer besonderen Situation vielleicht die Möglichkeit, das Recht
und die Pflicht, die kulturellen Aspekte der vorauszusehenden
Entwicklung ins Auge zu fassen. Gegen die Möglichkeit solcher Beobachtung

eines universalen Problems spricht unsere insulare Verschontheit,
dafür der Umstand, daß bei uns weitgehend Wirklichkeit ist, was
anderswo noch Forderung an eine kommende Epoche bleibt. Die
soziologischen Verhältnisse sind bei uns nicht so brennend wie in
andern Ländern; wenn auch nicht ideal, so sind sie doch vergleichs-

692



weise befriedigend, da sie unter der wachen Kontrolle einer erfahrenen
demokratischen Gemeinschaft stehen. Die kulturellen Auswirkungen
eines durchschnittlich hohen Lebensstandards, der anderswo erst
angestrebt wird, lassen sich bei uns bereits in der Realität beobachten.

Unter dem «einfachen Mann» stellen wir uns nicht schlechthin die
unteren sozialen Schichten vor, sondern alle jene, denen die
ökonomischen Verhältnisse nicht die Komplikationen eines anspruchsvollen
äußeren Daseins gestatten, und deren inneres Leben nicht durch die
Kompliziertheit der heutigen kulturellen Situation bestimmt ist.

Wenn wir uns im folgenden der völlig leer gewordenen und falsch
verwendeten Begriffe «gebildet» und «ungebildet» im landläufigen
Sinne bedienen, geschieht es nur der Kürze halber. Wollen wir die
kulturellen Aspekte des kommenden Zeitalters ins Auge fassen, so
stellen wir einerseits fest, daß der «einfache Mann» ungebildet ist,
anderseits, daß er sich heute in auffällig gesteigertem Maß um
mindestens rezeptive Anteilnahme an den Kulturgütern müht. Dies gilt
auch für Schichten, denen die materiellen Voraussetzungen dafür
schon seit längerer Zeit gegeben waren; die geistigen Auswirkungen
sozialen Aufstiegs pflegen diesem erst in beträchtlichem Zeitabstand
zu folgen. Unverkennbar ist jedenfalls, daß die geistigen Güter Europas

heute eine Anziehungskraft ausstrahlen, die etwa mit dem
Erlebnis des Krieges allein nicht zu erklären ist, sondern ihre
Eigengesetzlichkeit in sich trägt.

Mannigfache Indizien für eine gewaltige Ausbreitung der
Bildungsbedürfnisse können von jedem aufmerksamen Beobachter leicht
zusammengetragen werden. Erfreulicherweise wirkt sich diese Ausbreitung

nicht notwendig als Verflachung aus; parallel dazu geht ein
Bedürfnis nach Vertiefung und eine Neubesinnung auf echte Bildung.
An Stelle einer dokumentarischen Analyse können hier nur wenige
beispielhafte Hinweise gegeben werden. Aus England wurde eine
radikale Aenderung des Konzertwesens im Sinne einer Ausweitung
und Vertiefung zugleich gemeldet. Aus Amerika, dem Land der
technischen Nüchternheit und Zweckmäßigkeit, hört man von der

Ausrichtung der Schulen auf ein humanistisches Bildungsideal. Unsere

eigenen Verhältnisse sind auffällig genug. Produktion und Absatz
auch guter Literatur haben eine erhebliche Steigerung erfahren. Der
radiobestimmten Verflachung der musikalischen Bedürfnisse steht
erfreulich der Andrang zu Konzerten gegenüber. Ein unersättlicher
Bildungs- und Wissensdrang, der keineswegs nur durch Erwägungen
materieller Auswertung bestimmt ist, füllt Schulen und Kurse aller
Art. Kurz, es scheint eine Entwicklung zum Abschluß zu kommen, die
mit der Entthronung kleiner oberster Schichten als alleiniger Träger
von Kultur und Bildung begann, und immer weitere Kreise dringen

69 3



entschlossen in die Bereiche ein, die noch im letzten Jahrhundert in
der Regel nur den Schichten bis zum gehobenen Mittelstand herab
zugänglich waren.

«Neue Zeiten» pflegen mit einem Eifer als neu bezeichnet zu werden,

der die Konstanz der psychischen Gegebenheiten und die
Kontinuität der menschlichen Entwicklung außer acht läßt. Man pflegt zu
vergessen, daß sich die inneren Bedürfnisse und Kräfte des Menschen
strukturell und funktionell im Gesamten ebensowenig verändern, wie
es beim menschlichen Leib in der von uns überblickten Zeitspanne
geschehen ist. An eine Höherentwicklung des Intellekts und der
Begabung, an einen Fortschritt im üblichen Sinne zu glauben, ist ein
Unding (NB. wir sprechen von Europa). Die Unterschiede der Zeiten
liegen darin, daß bald dieses, bald jenes Bedürfnis im Vordergrund
steht, bald diese, bald jene Fähigkeit mehr entwickelt wird; das aus
der Biologie bekannte Begriffspaar dominant und rezessiv ist auch
in diesem Bereich durchaus am Platz.

Wo liegt nun die besondere Mischung dominant werdender
Gegebenheiten, die der kommenden neuen Zeit das Gepräge gibt? Mit
andern Worten: womit steht das angedeutete Bildungsstreben im
Zusammenhang, aus welchen Bedürfnissen erwächst es, wie ist es

akzentuiert und orientiert, welches sind seine Instrumente?
Es kann dem Beobachter nicht entgehen, daß der derzeitige Zudrang

zu den Bildungsgütern mehr emotional als rational bestimmt, daß er
mindestens so sehr auf Erbauung wie auf Bildung gerichtet ist.
Diejenige Literatur entspricht offensichtlich einem verbreiteten Bedürfnis,
die irgendwie «menschliche» Saiten anschlägt, sich dabei einer gewissen
Wärme nicht schämt und somit vor allem auf das Gemüt des Lesers eine

Wirkung ausübt. Mit der Befriedigung derartiger Bedürfnisse ist etwa
auch der Erfolg zweier berühmt gewordener Schweizer Filme zu
erklären. Die für den Aufnehmenden am wenigsten rationale und am
unmittelbarsten auf das Gemüt wirkende Kunstgattung, die Musik,
findet ungewohnten Zuspruch. Das zeitweilig verpönte Wort «Herz»
wird nicht nur mit vollerem Klang wieder verwendet, sondern scheint

jene magische Kraft auszustrahlen, die vielen sprachlichen Begriffen,
oft unbeachtet, innewohnt. Daß es sich hier nicht um zufällige
Erscheinungen handelt, sondern um eine jener notwendigen, sozusagen
biologischen Entwicklungen, die unbeeinflußbar die Geschichte
bestimmen, dies wird durch einen Blick auf die kommende Generation
nahegelegt. Die Jugend, die sich vor zwanzig Jahren auf Sachlichkeit
und technische Regelung des Lebens berufen zu müssen glaubte, scheint
heute, und zwar in ihren besten Teilen, auf dem Wege dazu, die
Gefühlskräfte ohne Zuchtlosigkeit als Grundlage ihres Seins zu
bejahen. Erscheint so bei der Jugend ein bestimmender neuer Wesenszug

6 9 4



spontan und eigengesetzlich, so läßt er sich bei den Erwachsenen
teilweise unschwer aus realen Bedingungen erklären: sowohl das
grundlegende Wissen als das an der Tradition der europäischen Kultur
geschulte intellektuelle Rüstzeug gehen dem «einfachen Manne» ab.
Was ihm an Bildung in diesem doppelten Sinne mangelt, ersetzt er
teils zwangsläufig, teils in bewußter Opposition zum «toten Wissen»
durch die Unmittelbarkeit und die Lebensechtheit seines Empfindens.
Das Recht dazu kann ihm nicht abgesprochen werden, soll er nicht
an dem quälenden Bewußtsein seiner Bildungsmängel ermatten.

Mit solchen Beobachtungen ist die Situation angedeutet, wie sie sich
auf Seiten einer neuen kulturtragenden und kulturbestimmenden
Schicht darstellt. Sie müssen ergänzt werden durch einen Ausblick auf
den Stand der europäischen Kultur selbst. Da die neuen Impulse, die

von jener Schicht ausgehen, auf diese nicht ohne Einfluß bleiben
können, werden schließlich die Möglichkeiten der gegenseitigen
Auseinandersetzung zu untersuchen sein.

Die europäische Kultur sieht heute wieder einmal, audi ohne

Spenglerschen Pessimismus, nach Ende aus. Da sie in dieser Situation
schon mehrfach gewesen ist und immer wieder von neuen Kräften
weitergetragen wurde, besteht auch heute kein letzter Grund zur
Resignation. Unsere Epoche ist wie jede Endzeit weitgehend bestimmt
durch ein überfeinertes Sensorium, durch einen Mangel an elementaren
schöpferischen Kräften, durch einen wenig entschiedenen Eklektizismus.

Alle Möglichkeiten des Geistes scheinen erschöpft, alles, was
gesagt wird, erscheint nur als Variation von bereits Gesagtem. Wir
spielen mit Gedanken, die einst Entdeckungen, errungene Erkenntnisse
waren. Wir verstehen alles, können alles, wir können so oder so, ohne
dabei viel glücklicher oder unglücklicher zu werden. Insofern als wir
Gebildete, nicht Gläubige sind, stehen wir alle letztlieh vor der
resignierenden Frage: «Was ist Wahrheit?» Dem Gebildeten fehlt
eine letzte Orientierung, eine richtende Mitte.

Da die dreißiger Jahre im deutschen Kulturbereich sozusagen
ausfallen, müssen wir, so unendlich weit sie uns zurückzuliegen scheinen,
an die zwanziger Jahre anknüpfen. Obwohl die geistigen Strömungen
gerade dieser desorientierten Epoche nicht auf einen Nenner gebracht
werden können, heben sich doch einige ihrer charakteristischen
Wesenszüge deutlich heraus. Wir erinnern uns, daß damals die «Sachlichkeit»

als entscheidender Wert galt. Wir erkennen heute au'ch, daß
diese im Grunde nur ein verzweifeltes Postulat, ein Rettungsanker
war, nur die zur Schau gestellte Kehrseite morbiden Wucherns der
Geister, der Psychen, der Sittlichkeit. Man glaubte sich des Echten
und Festen zu versichern, wenn man sich an «sachliche» Konstruktionen

klammerte. Kunst und Kunstgewerbe (nur ein Beispiel: Außen-

6 9 5



und Innenarchitektur) konnten zu mathematisch-technisch-rationalen
Produkten werden. Das «unsachliche» Walten nicht näher erklärbarer

ästhetischer Kräfte wurde verworfen. Schön war etwas nicht,
weil es kraft geheimer Gesetze der Harmonie eben als schön empfunden

wurde, sondern weil es «sachlich» war. Hart neben dieser
Sachlichkeit konnte aber ein phantastisches, zuchtloses Schweifen
ungeklärtester Impulse stehen. Doch zwischen dem Elementaren und dem
Gestalteten klaffte ein hoffnungsloser Abgrund. Das eigene Unvermögen

zersetzte alte Werte und ließ neue nicht schaffen. In archaischer
und exotischer Kunst suchte man jenes Echten und Einfachen, das man
das Sachliche nannte, habhaft zu werden. Die krampfhafte Hast
dieser Nachkriegszeit führte schließlich zur Flucht in ein bequemes
Programm, das handgreiflich und fertig geliefert wurde, und leitete
die Katastrophe der dreißiger Jahre ein.

Gewiß dürfen uns heute die geistigen Konvulsionen jener Epoche
bereits wie ein wüster Traum erscheinen. Ein Hinweis auf sie durfte
aber aus zwei Gründen nicht fehlen: Einmal hat sich der tatsächliche
Stand der europäischen Kultur, dessen exaltierter Ausdruck sie waren,
seither nicht wesentlich geändert. Zum zweiten aber haben wir seither
zweifellos eine heilvollere Einstellung zur Situation und damit die
Möglichkeit zu ihrer Ueberwindung erlangt. Die Entwicklung gibt
denen unrecht, die das Ende vorauszusehen meinten. Unser Suchen
ist wieder ruhiger geworden; es wendet sich gerne ausgewogenen Werten

zu. Konkret begründet ist dies unzweifelhaft darin, daß wir im
elementaren Geschehen der letzten Jahre selbst wieder einfacher
geworden sind und, vielleicht mit Schrecken, einige vergessene
Grundtatsachen erfahren haben: Kultur ist nicht ein Besitz, sondern muß
eine Kraft sein. Sie besteht nicht im Objekt, sondern in der schöpferischen

Auseinandersetzung des Subjekts. Kultur ist ein Prozeß, eine
dauernde Spannung: sie bedarf ebensosehr der Befruchtung aus
elementaren Bereichen, wie diese eine anhaltende Bedrohung bedeuten.
Es ist uns nahegelegt worden, anstatt alles zu verstehen und
nachzuempfinden, das wenige Entscheidende in uns selbst als fundamentale

Lebensforderung zu empfinden.
So besteht also, grob gesagt, die Einfachheit auf seiten der Kultur

als Forderung, wie sie auf seiten der neuen kulturtragenden Kreise
als Faktum gegeben ist. Die Gebildeten selbst lassen, wenn auch in
der Regel zaghaft und ohne sich nach außen dazu zu bekennen, wieder
elementarere und lebenswärmere Kräfte in ihrer meist spirituell und
intellektuell bestimmten Bildung aufkommen. Die Kulturbedürfnisse
des «einfachen Mannes» vollends sind nicht geistiger Luxus, sondern
wesentlich Lebensbedürfnisse, zunächst emotional bedingt und auch

weitgehend bestimmt. Offenbar liegen also hier die neuen Kräfte, von

6 9 6



denen die Kultur weitergetragen werden soll, findet hier ihre
Befruchtung aus elementaren Schichten statt.

Indes liegt im Einbruch des Elementaren (bedienen wir uns weiterhin

abkürzend des bequemen Wortes) nicht nur eine Hoffnung,
sondern auch jene gefährliche Bedrohung unserer Kultur, von der
eingangs die Rede war. Der Leser wird in unsern Gedankengängen die
Gefahr eines neuen Vitalismus und Totalitarismus wittern. Es geht in der
Tat um Lebendigkeit und Ganzheit. Wir sind jedoch in der Lage, aus
den verhängnisvollen äußeren Folgen oder Begleiterscheinungen jener
geistigen Strömungen der ersten Dezennien unseres Jahrhunderts zu
lernen. Gefährlich sind sie, solange sie als Postulate aus der
gegenteiligen inneren Situation entspringen, nicht aber, sobald sie ruhige
Wirklichkeit sind. Die weitaus größere Gefahr scheint uns darin zu
liegen, daß, kurz gesagt, die formale Seite der Kultur gegenüber ihren
Inhalten vernachlässigt wird. Kultur ist ebensosehr Form wie Gehalt,
ebensosehr Arbeit wie Erlebnis, Gestaltung wie Intuition, Mühsal wie
erhebende Feier. Gewiß ist das Streben nach Einfachheit, nach dem
letzten Wesentlichen, das wieder ins Leben selbst ausmündet, seit den
Griechen ein ebenso bestimmender Wesenszug der abendländischen
Kultur wie die Differenzierung. Indes handelt es sich hier nicht um
die Einfachheit, die am Anfang, sondern um jene, die am Ende steht.
Jene ist die elementare, die vielleicht in seltenen Stunden einmal
unvermittelt an uns herantritt, aber diese ist die dem Menschen
aufgegebene. Alles Wesentliche und Große ist einfach, gewiß; doch im
Menschen reift es zu dieser Einfachheit nur auf mühsamen und langen
Wegen, und wer es erfassen zu können glaubt, ohne solche Wege des

Geistes selbst gegangen zu sein, täuscht und vermißt sich. Das
Einfachste ist auch das Schwerste, da uns das Elementare, so nahe wir es

zu spüren vermeinen, fern geworden ist und jenseits des Dickichts
unserer Bildung liegt. Diese Dinge müssen dem «einfachen Mann»
nachdrücklich vor Augen geführt werden. Nur eine zugleich lebendige
und überwachte Wechselbeziehung des Geistes zum Elementaren kann
bildend im echten Sinne sein. Die Vokabel «Kultur» (— Pflege,
Bearbeitung) steht ja in ausdrücklichem Gegensatz zur «Natur», zu dem,
was «wächst».

Solange die Schichten, die beispielsweise die «Schönheit» eines Bildes

nach dem darin dargestellten Inhalt, nach seinen Stimmungs- oder
Weltanschauungswerten bemessen, ohne sich wesentlich mit dem

Formproblem zu befassen, solange diese Schichten weder in den
äußeren Lebensbereichen noch als Kulturträger maßgebend in
Erscheinung traten, konnte sich der Gebildete über ihr Tun hinwegsetzen
und die Kultur als Besitz einer geistigen Aristokratie betrachten.
Heute aber müssen wir feststellen, daß die Beurteilung kultureller

44 697



Werte nach reinen «Lebensgehalten» oder emotionalen Kräften
entscheidend überhandzunehmen droht. Das hingebende Bemühen, das

Bücher, Musik und jegliches Wissen heute finden, ist ebenso beängstigend

wie rührend. Es läßt sich mit Händen greifen, daß sich das

«ungebildete Publikum», in der besten Meinung, auch für wenig Wertvolles

und für manches Unechte erwärmt. Mit ästhetisierenden Klagen
über die zunehmende Vermassung und Verflachung ist indes gar nichts

geholfen, Um der Kultur willen über die biederen Rüpel, die das
klassische Stück von Pyramus und Thisbe aufzuführen sich vermessen, die
Nase zu rümpfen, wäre Kurzsichtigkeit. Die Entwicklung wird damit
nicht aufgehalten. Ueberdies ist der heutige Kulturbetrieb nicht so

geartet, daß der «Kulturmensch» große Berechtigung hätte, auf den
strebenden Ungebildeten herabzublicken. Sofern das drohende
Verhängnis richtig erkannt und gemeistert wird, braucht niemand um sein

Glasperlenspiel zu bangen. Denn Kultur wird immer dieses und jenes
sein; sie erschöpft sich so wenig im spirituellen Spiel höchster Potenz
wie im Bildungshunger des elementaren Menschen.

Niemand kann es diesem verübeln, wenn er in seinem ehrlichen
Bemühen, sich das Höchste anzueignen, die Kriterien dafür den
Erlebnissen seines bescheidenen Daseins und seinem eigenen Herzen
entnimmt, dem er mehr traut als seinem ungeschulten Verstand; wenn
er das ergreift, was er fassen kann, und es sich so zu eigen macht, wie
er es fassen kann. Was dabei in die Brüche geht, wenn er die
Verpflichtungen nicht verstehen lernt, die zu seinen Rechten gehören, das

ist freilich nicht abzusehen. Zunächst liegt die Verantwortung für die
weitere Entwicklung aber nicht bei ihm.

Den Gebildeten stellt sich heute eine Aufgabe von ungeheurem
Ausmaß: die Bildungsgüter in faßlicher Form zu vermitteln, ohne sie

des wesentlichen Kerns zu berauben, und die Funktion der Bildung
selbst als eines geistig-sittlichen Formprozesses begreiflich zu machen.
Die Kultur kann heute wieder zu dem werden, was sie ihrem eigentlichen

Wesen nach ist, zu einem pädagogischen Prozeß, einer Paideia
im griechischen Sinn, einer wirklichen Bildung, das heißt Formung.
An den Kreis der Gebildeten tritt die Pflicht heran, aus der
Kontemplation ichbezogener Kulturhaftigkeit herauszukommen und sich

in den gegenwärtigen Kulturprozeß aktiv einzuschalten. Sehen wir
zeitig zu, daß der «einfache Mann», dessen Zeitalter kommen wird,
der auch seine kulturellen Ansprüche mit vollem Recht geltend machen

wird, die Maßstäbe findet. Der Preis, um den es geht, lohnt jeden
Einsatz an geistigem und menschlichem Format, an Wissen und an
Einfühlung.

Der Umstand, daß sich heute von selbst eine Besinnung auf das

bildungsfähige Individuum und eine Höherschätzung der sittlichen

698



Persönlichkeit einzustellen scheint, darf uns wohl zur Hoffnung
berechtigen. Um abschließend und zusammenfassend nochmals auf den
soziologischen Aspekt zurückzukommen, der auch von Seiten der
Kultur her nicht einfach abgetan werden kann: Gerade das Eindringen

in die Bereiche der Kultur kann jenen breiten Schichten eine
Möglichkeit der Besinnung und der Persönlichkeitsbildung eröffnen, die
ihnen durch das Verharren auf der politischen und soziologischen
Ebene hoffnungslos versperrt wäre. Auf dieser Ebene, die die
Vermassung durchaus fördert, erscheint der Aufstieg in der Tat als
Aufstand der Massen. Die neue Bildung wird nicht zuletzt die Aufgabe
haben, die Vordringlichkeit des Soziologischen zu kompensieren und
ihre Gefahren herabzumindern. Die ganze Bedeutung der Entwicklung

läßt sich in einem Wort zusammenfassend andeuten: es geht um
die Schaffung eines breiten Mittelstandes.

Was hier gesagt worden ist, scheint, wie gelegentliche Diskussionen
zeigen, gefühlsmäßig irgendwie in der Luft zu liegen. Es gilt aber,
drei Dinge mit voller Bewußtheit zu tun: die Entwicklung wahrzunehmen,

sie zu bejahen und ihr an die Hand zu gehen.

699


	Zum «Zeitalter des einfachen Mannes» : Aussicht, Gefahr und Aufgabe

