
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ZUR PHILOSOPHIE DER TECHNIK

Soll Frieden den Krieg ablösen, müssen wir uns aus dem Bann reißen, mit dem
der unerbittliche Kampf auf Leben und Tod das unbedenklichste, rücksichtsloseste

Handeln erzwungen hat — und uns besinnen. Der Krieg mußte auf der
ungehemmten Steigerung aller Mittel bestehen: noch schnelleres Fliegen, noch
schwereres Bombardieren, noch weitreichenderes Zielen und Treffen zu erreichen
suchen; aber der Frieden schenkt den goldenen Augenblick der Besinnung auf
diese Mittel. Können wir — ohne Gefahr für uns und unsere Kinder — nur an
die Vernichtung des Gegners denken? Dürfen wir uns Grenzen ziehen? Könnten
wir uns über diese Grenzen einigen? Gibt es ein Maß, über das wir uns einigen
müssen, wenn wir leben bleiben und zusammenleben wollen? Soll der schon allzu
flüchtige Augenblick des Friedens nicht ungenützt verstreichen, muß auf die
durch den Krieg gerechtfertigte hemmungslose Entfaltung der Technik jetzt
Besinnung auf die Technik folgen!

In zwei neuen Veröffentlichungen bahnt Professor Donald Brinkmann1 dieser
heute lebenswichtigen Besinnung auf die Technik den Weg, und bietet gleichzeitig,
in seinen Schlußfolgerungen, eine Verheißung dafür, daß der Mensch — der schon

so vieles übersteigert hat, um sich seiner überhaupt erst zu bemächtigen — auch

gegenüber der Technik das Maß finden wird, innerhalb dessen Grenzen diese
Macht zum Segen ausschlagen und dauernd Frucht tragen kann.

1. Der Geist der Technik

Darf man nach einem «Geist» der Technik fragen? Hat der Philosoph, hat der
Geisteswissenschaftler im Raum der Technik eigene Aufgaben? Eine erste wichtige

Leistung der Schrift «Mensch und Technik» ist der in dieser Vollständigkeit
noch nirgends gelieferte Nachweis der vielen Techniker unter den Philosophen
und der zahlreichen Philosophen unter den Technikern, und wie Philosophie und
Technik — oder schöpferische Bewußtheit technischen Schaffens und technisches
Schöpfertum — stets zusammenhingen, stets zusammengingen. Erst im späten
neunzehnten Jahrhundert, als der «Geist» gegenüber seiner Naturseite vorübergehend

versagte, kam das Vorurteil einer selbstherrlichen Naturwissenschaft auf,
das zwar von den Wissenschaftlern selbst schon längst wieder überwunden ist,
in der öffentlichen Meinung aber immer noch spukt.

Seit Petrus Peregrinus, dem ersten Theoretiker des Perpetuum mobile, und
Albertus Magnus, dem meisterhaften Konstrukteur von Apparaten und Auto-

1 Paracelsus und die Seele der modernen Technik; Nova Acta Paracelsica, 2. Jahrbuch der
Schweizerischen Paracelsus-Gesellschaft, Verlag Birkhäuser, Basel 1945.

Mensch und Technik ; Grundzüge einer Philosophie der Technik ; A. Francke AG., Bern 1946.

636



maten (die sein Lieblingsschüler Thomas von Aquino ihm buchstäblich und im
übertragenen Sinn in Stücke schlug), haben Philosophen an der Entfaltung der
Technik schöpferisch Anteil genommen: in der Renaissance etwa Leon Battista
Alberti, Leonardo da Vinci, Geronimo Cardano, im Barock Galilei, Leibniz,
Tschirnhaus, Bilfinger, Lomonossow, um nur einige Namen der ausführlichen
Darstellung Brinkmanns hervorzuheben, oder später verschiedene französische
Enzyklopädisten und die Engländer Babbage und Spencer. Noch größer ist die
Zahl der Philosophen, die sich als Denker mit der Technik auseinandergesetzt
haben: Francis Bacon, Adam Smith, Kant, Hegel, Comte, Marx, Lange, Fedhner,
Ernst Kapp (ein Schüler von Hartmanns, der 1877 die erste «Philosophie der
Technik» veröffentlichte), Nietzsche, Dewey, Spranger, Scheler, Cassirer, Jaspers,
Häberlin, um wieder nur einige zu nennen. Neben diesen an der Technik
beteiligten Philosophen stehen die Philosophen unter den Technikern: allein im
neunzehnten Jahrhundert Johann Meinrich Mayr aus Arbon, Runge, Liebig, Röbling,
Reuleaux, Franzius, Popper-Lynkeus oder die beiden Dichteringenieure Max
Maria von Weber und Max Eyth.

Wir überspringen die Darstellung der «Technischen Elemente im
philosophischen Denken», die nachweist, wie die philosophische Entwicklung seit dem
Mittelalter auch innerlich der technischen Entfaltung entsprochen hat, um als

zweite wichtige Leistung der Brinkmannschen Arbeit die systematische
Untersuchung des eigentlichen Wesens der Technik hervorzuheben. Vier verschiedene
Begriffsbestimmungen — die alle zu eng und äußerlich sind — beherrschen hier
heute das Feld: die Technik soll angewandte Naturwissenschaft, Mittelbereitung
zu wirtschaftlichen Zwecken, ein zweckneutrales Mittelsystem oder ein Ausdruck
menschlichen Machtstrebens sein. Die Auseinandersetzung mit diesen vier
vorherrschenden Begriffsbestimmungen der Technik ist der erste Schritt auf dem
Weg zur Erfassung ihres Kerns.

Die Technik ist weder ein Geschöpf noch die Schwester der NaturWissenschaft,
sondern eigenständiges konstruktives Gestalten, das sich der naturwissenschaftlichen

Erkenntnis bedient, ohne von ihr aus- oder in ihr aufzugehen. Die Technik
ist auch nicht um der Wirtschaft willen da, wie es der Nationalökonom von
Gottl-Ottlilienfeld behauptete und der Philosoph Spranger von ihm übernahm:
der technische Schöpfer mag an den «Nutzeffekt» oder Wirkungsgrad seiner
Erfindung denken, wird aber von dem Gedanken an ihren wirtschaftlichen Nutzen
selten gelenkt und noch seltener angespornt. Macht es dann das Wesen der
Technik aus, in eigener Neutralität Mittel für beliebige fremde Zwecksetzungen
bereitzustellen, wie es vor allem Simmel angenommen hat? Diese gefährlichste
Annahme — deren letzte Folgerung nur die Verantwortungslosigkeit des
Technikers und der Selbstzweck der «totalen Mobilmachung» sein können —
verkennt das lebendige Eigenwesen der Technik, das schließlich auch nicht aus dem
menschlichen Machtstreben hervorgeht, wie Spengler und Scheler es wollten. Weil
die Techniker vorwiegend Tafmenschen sind, darum sind sie noch keine Macht-
menschen; außerdem übersieht die Uebertragung des Willens zur Macht auf die
Technik deren seelischen Ursprung und ihren Drang nach dem Höchsten, ohne
die der Rausch unverständlich bleibt, der die neuzeitliche Entfaltung der Technik
so rasend ausschweifen ließ.

2. Die Seele der Technik

Nach dem Nachweis des Zusammenhanges von Philosophie und Technik und
nach der Auseinandersetzung mit ihren vier herrschenden Begriffsbestimmungen
sucht Brinkmann — von keinem Vorurteil weiter abgelenkt — selbst Zugang

637



zum Wesen der Technik, indem er sich auf ihren tiefsten Ursprung oder «die
Seele der modernen Technik» besinnt.

Ausführlicher im «Paracelsus», grundsätzlicher in «Mensch und Technik» wird
in dem großen Arzt, Alchimisten und Naturforscher der Renaissance der erste,
in modernem Sinn, technische Mensch nachgewiesen. Paracelsus erschaut den Menschen

als den Operator, durch den «die Wunderwerke der Natur sichtbar werden
und Gestalt erhalten», wobei schon er den Operator Mensch so rein technisch
auffaßt, daß die zunächst als höchster Auftrag empfangene Aufgabe der
Offenbarung der «unsichtbaren Werke Gottes» bereits hier sich aus der Erlösung des

Menschen und der Natur durch das Göttliche in eine Selbsterlösung des Menschen
und seiner Natur verwandelt. Die drei Maximen oder Postulate technischer Arbeit
treffen schon für Paracelsus zu: «Ueberwinde die natürlichen Schranken von
Raum und Zeit! Ueberwinde die natürlichen Schranken der Kausalität! Ueberwinde

die natürlichen Schranken der Substantialität!» — um dich selbst zu
erlösen! Das ist nach Brinkmann die Seele der modernen Technik: christlicher
Erlösungsglaube, der gegen Ende des Mittelalters zum weltlichen Glauben an
Selbsterlösung wurde: zu der selbstherrlichen Selbsterlösung des Menschen durch
werktätiges Gestalten der Wirklichkeit.

Zunächst entfaltet sich diese Technik, die den Himmel auf die Erde ziehen will,
noch weitgehend im Bann der Alchimie, die Brinkmann mit C. G. Jung neu
würdigt und in glanzvoller Uebersicht bis zur Gegenwart verfolgt: von Petrus
Peregrinus über Marsilio Ficino, Paracelsus, Leonhard Thurneißer, Francis Bacon,
Leibniz wie Newton, Dippel, Swedenborg, Novalis, Fröbel, die Phlogistontheorie,
die Odlehre und Justus von Liebig bis zu den technischen Utopisten Butler,
Bellamy, Wells, Huxley und anderen. Erst bei Leibniz trennen sich wenigstens
für das Bewußtsein die Wege der Alchimie und der Technik; aber so, wie dennoch
alchimistisches Gedankengut — Brinkmanns Uebersicht beweist das — die «strenge
Wissenschaft» weiter beeinflußte, teilt der Techniker mit dem Alchimisten auch
weiter den seelischen Grund: die aus dem ursprünglich auf das Jenseits gerichteten
Glauben des Mittelalters hervorgegangene säkularisierte Glaubensenergie, die nun
bei innerweltlichen Gegenständen nach dem Absoluten trachtet. «Aus dieser
religiösen Triebkraft», sagt Brinkmann, «leitet sich die beispiellose Entfaltung der
Technik seit der älteren Neuzeit im Abendland her, zugleich aber», fügt er hinzu,
«hängen auch alle jene verheerenden Folgen damit zusammen, deren letzte schauerliche

Steigerung wir im Verlauf des zweiten Weltkrieges miterlebt haben.»

3. Mensch und Technik

Sollen wir uns nun in dem Abendgebet des großen Technikers James Watt
bergen: «Ich verfluche alle Erfindungen, die ich gemacht habe»? Sollen wir wie
Rudolf Diesel, der Erfinder des nach ihm benannten Verbrennungsmotors, uns
aus der Verzweiflung an der uns über den Kopf gewachsenen Technik selbst das

Leben nehmen? Sollen wir noch einmal die Maschinen stürmen? — sie in
romantischerer Vergangenheit zu vergessen suchen? — uns am technischen Fortschritt
blindlings berauschen? — oder wollen wir auf jede grundsätzliche Besinnung
überhaupt verzichten, wie Ferdinand Sauerbruch in seinem Berner Vortrag «Mensch
und Technik» von 1944, mit dem Trost: «Wer will da einzelne verantwortlich
machen?»

In seinen beiden Arbeiten stellt Brinkmann der Schlußfrage Sauerbruchs, mit
der dieser sich in der Flucht aus der Verantwortung eine Art Rechtfertigung
seines Verzichtes auf Umbesinnung sichert, als seiner eigenen Besinnung
mannhafteren Schluß und Entschluß das Bekenntnis entgegen: «Nicht nur derjenige,

63 8



welcher die Apparate und die Maschinen konstruiert, trägt eine Verantwortung,
sondern jeder einzelne von uns, der technische Konstruktionen bedient und
gebraucht Hinter allen technischen Konstruktionen, wirtschaftspolitischen
Programmen und wissenschaftlichen Erkenntnissystemen steht der Mensch, und zwar
der Mensch nicht als Glied eines anonymen Kollektivs, sondern als Repräsentant
eines bestimmten Menschentypus .»

Wohl konnte die Technik der Menschheit über den Kopf wachsen — weil der
Mensch (jeder einzelne von uns) den Kopf verlor: indem er in der Technik nur
seinen aus der Jenseitsprojektion auf das Diesseits geworfenen Drang nach
Beherrschung des Absoluten ausleben wollte. Auch die rasendste Technik bleibt das

Geschöpf des Menschen: ausschweifend lediglich darum, weil der Mensch selbst
ausschweift und rast. Kann eine Bändigung der Technik auch bloß aus einer neuen
Bindung des Menschen erwachsen — und muß jede Einschränkung der Technik
so lange fruchtlos bleiben, als der Mensch weiter unbeschränkt herrschen will —,
so wird umgekehrt doch auch die entfesseltste Technik einschränkbar, sobald der
Mensch —- der hinter ihr steht und immer hinter ihr steht — aus Traum und
Wahn zu der Wirklichkeit seines beschränkten Maßes erwacht!

HERMANN L. GOLDSCHMIDT

GEDANKEN ÜBER BLAISE

UND ÖPPI VON WASENWACHS

«Amicitia memor», Erinnerung in der Freundschaft. Dieses innige Mahnwort
steht auf dem Brunnen eingemeißelt, der die hochgelegene «Promenade Saint-
Antoine» in Genf schmückt. Zwei anmutige Mädchengestalten umschlingen sich
lieblich und flüstern sich ihre Träumereien ins Ohr. Es sind die Musen der
beiden im Leben treu befreundeten Schriftsteller Philippe Monnier und Gaspard
Vallette, die in ihren Werken so oft das einige Schritte vom Brunnen entfernte
Collège besungen haben. Der sprudelnde Quell mit den Musenbildern wurde
ihnen denn auch als Dankesmal von den Schülern des seinerzeit von Calvin
erbauten Gymnasiums gesetzt.

Es gibt wohl kaum eine zweite Mittelschule der Schweiz, deren ehrwürdiges
Gebäude so liebevoll von poetischer Eingebung verherrlicht wurde. Mancher sonst
nüchterne Genfer, der in diesen Mauern ernst-fröhliche Jugendjahre verbracht
hat, widmet ihm geradezu einen Kult, der in einer Verschmelzung anhänglichen
Gedenkens und vaterländischer Gefühle besteht. Männer wie General Dufour,
Petit-Senn, Amiel und in neuerer Zeit Louis Dumur und Henri de Ziégler
haben diesem Kult gelegentlich gehuldigt. Am vorzüglichsten kommt die hohe

Verehrung zum Ausdruck in dem 1904 erschienenen Buch Philippe Monniers:
«Le livre de Biaise».

Kein Wunder, daß dieses reizende Werk die Uebersetzer gelockt hat, trotzdem
viele Stellen wegen der Lokalausdrücke geradezu unübertragbar sind. Im
vergangenen Jahr hat N. O. Scarpi es wieder versucht; und mir scheint, das Wagnis
sei ihm gelungen1. Das Büchlein steht also nun auch denen zum Genuß bereit,
die Mühe haben, es im Originaltext zu verstehen. Möge es vielen Deutschschwei-

1 Philippe Monnier, «Das Buch von Biaise», Vierzig heiter-nachdenkliche Geschichten, Fretz & Was-

muth, Zürich 1944.

639



Zern dazu verhelfen, einen tieferen Blick in die scheu verschlossene Seele des

Genfers zu werfen. Denn um das und um nichts anderes geht es im Grunde bei der
poetischen Darstellung jenes schlichten Schülerleins, das den Namen Blaise führt.

«La république est au collège». Dieser Ausspruch eines Genfer Ratsherrn
anläßlich eines Schulfestes ist beinahe buchstäblich wahr. Die Genfer Schüler-
und Lehrerschar bildet einen Staat im Kleinen mit all seiner Buntheit und
Vielfältigkeit. Da treten, wie anderwärts, verschiedene Schülertypen auf, die Monnier
trefflich zu charakterisieren versteht: der Raufbold Berton; der Mädchenfeind
Griolet, genannt Riquet-à-la-Houpe; der Scheinheilige Guillaumet, der so sauber

aufgeputzt ist wie kein anderer in der Klasse; der erfinderische Olivet, der in
den Stunden alle Geräusche, sogar den Gesang der Nachtigall nachahmt;
Nourrisson, die Klatschbase, die ihrer Mama alles berichtet und die Kameraden bei
dem Lehrer verträtscht; Bietet, das Herrensöhnlein, das zu Hause in der Altstadt
einen Diener mit weißer Krawatte hat; Martin, dessen Vater Bankier, und
Bastide, dessen Mutter eine Waschfrau ist; Decarro, der Streber, der Pictet stets
begleitet und dessen feine Manieren nachahmt; Canel, der immer etwas Süßes

schleckt; Fontanaz, den man am Reck oder am Barren gesehen haben muß; Tor-
carpel, der Gassenjunge; Liotard, der Waisenknabe; Vacaresco, der aristokratische
Rumäne; Carignan; Colladon; Chapuisat; Lavanchy und wie sie alle heißen.

In dieser bunten Gesellschaft fühlt sich Blaise, der Träumer, etwas einsam.
Wohl hat er Cuendet gern, ja sogar Fontanaz. Aber sein Busenfreund, das ist
jene Kraftnatur, jener Mordskerl Berton, der mit seinen Händen alles machen
kann, was er will. Er ist es, der im Schülerkreis befiehlt und entscheidet. Keiner
kann so weit im Bogen spucken wie er.

Diese munteren Knaben, ihre gravitätischen Lehrer, die Eltern, ja die Behörden
verbindet ein unsichtbares Band; sie atmen dieselbe, von der scharfen Bise

gepeitschte und vom Seenebel durchtränkte Luft: ein geistiges Klima beseelt
sie, das der Dichter Philippe Monnier meisterhaft hervorzuheben versteht. Denn
ein Dichter ist Monnier, viel mehr als ein Romanschriftsteller, trotzdem alle
seine Werke in Prosa verfaßt sind. In welch herrlicher, farbenprächtiger,
anschaulicher Sprache! Wie sein Vorgänger Rod. Toepffer hatte auch Monnier
in seiner Jugend gewünscht, Maler zu werden, mußte dann aber wegen eines

Augenleidens auf sein Vorhaben verzichten. So wurde er ein Maler mit der
Feder, ein erstaunlich moderner Künstler, der es mit den subtilsten
Impressionisten aufnehmen kann.

Sein Buch ist keine fortlaufende Erzählung, sondern liest sich wie ein
farbenfröhliches Bilderbuch. Der Rahmen dieser Bilder ist das ehrwürdige Gymnasium,
das am Fuße der Kathedrale mit seinen spitzen Giebeln den anmutigen, schattigen
Hof umragt. Die ganze Vergangenheit Genfs scheint unter den uralten Ulmen
dieses Hofes gewandelt zu sein: Da tritt Calvin hervor aus der von ihm gebauten
Säulenhalle und unterhält sich mit seinen Magistern; da versammeln sich am
Schulfest sämtliche Schüler, bilden mit den Lehrern einen stattlichen Umzug,
der mit Trommeln und Trompeten an den Behörden der kleinen Republik
vorbeizieht, um alsdann im hohen Schiff der Kathedrale der Preisverteilung
beizuwohnen. All diese vergangenen Ereignisse sind umglänzt vom Licht zartester
Erinnerung. Sie bezaubern uns wie jene Fresken der italienischen Primitiven,
die Monnier so gut kannte und in seinen Werken über die italienische Renaissance

beschrieben hat.
Das Wesentliche aber sind nicht diese erhabenen Gegenstände. Das Wesentliche,

das ist das Leben und Treiben des kleinen Blaise und seine Kameraden. Wie
Spitteier in den Mädchenfeinden, so geht auch Monnier vor allem darauf aus,
Dinge und Menschen so zu schildern, wie sie die Knaben mit ihren noch
unverbrauchten Augen sehen. Das verschafft der Erzählung ihren ursprünglichen Reiz.

640



Monnier scheut auch nicht davor zurück, die Buben reden zu lassen, wie ihnen
der Schnabel gewachsen ist. Sie drücken sich in ihrem nur den Genfern verständlichen

«Argot» aus. Hier versagt oft die Uebersetzung Scarpis, weil tatsächlich
nichts Entsprechendes im Deutschen zu finden ist. Auch hierin könnte man eine
Aehnlichkeit mit Spittelers Vorliebe für gewisse dem Dialekte entnommene
Wörter finden; nur mit dem Unterschiede, daß Monniers Vorgehen bei der
strengen Einheitlichkeit der französischen Sprache viel gewagter war.

Es ist kein leichtes, jemandem, der das «Livre de Biaise» nicht gelesen hat,
den bescheidenen Helden dieses merkwürdigen Buches zu schildern. Wie von
Gerold in den Mädchenfeinden gilt auch von ihm das seltsame Wort: «Man ist
immer der Jüngste, wenn man in den tiefen Brunnen hineinlebt, wo die Zeit
mit dem Eimer der Gegenwart aus der Ewigkeit schöpft.» Jugendlichkeit im
Sinne der Ursprünglichkeit, das ist das Hauptmerkmal jeder werdenden Künstlerseele.

Wie der junge Spitteier uns durch Gerolds Augen geheimnisvoll anschaut,

so ist auch Blaise das kunstvoll transponierte Ebenbild des Genfer Erzählers.
«Nichts bin ich und niemand.. Ich bin ein einfacher Grillenzüchter, der sich

an seinen Träumereien ergötzt. Manche halten mich für einen Dichter, andere
für einen Tölpel, die meisten — und das ist das Schlimmste — für ein Original.»
So schildert Blaise in einer launischen Anwandlung sich selbst. Als ein
feinfühlender, mondscheinliebender Phantast hat er sein Leben verträumt. Er mutet
uns an wie ein ferner Nachkomme jener romantischen Taugenichtse, die ein
Jahrhundert vor ihm das Abendland mit ihren wehmütigen Anwandlungen
erfüllten. «Und dennoch, vermöge eines zum mindesten seltsamen Widerspruchs
seiner immer wieder enttäuschenden Veranlagung, liebte dieser Sohn der Phantasie,

dieser Bruder der Zikade, dem die Logik ein richtiges Unbehagen
verursachte, sein Genf mit leidenschaftlicher Verehrung.»

Genau wie Werthers Briefe, so sind auch Biaises Aufzeichnungen über das

Collège angeblich von seinen Freunden nach seinem Tode herausgegeben worden.
Sie sind so naturgetreu, daß Blaise in den Augen aller Genfer wahrhaft gelebt
hat; ja daß er in gewissem Sinne mit seiner zarten, tiefeingewurzelten
Vaterlandsliebe in ihnen fortlebt. Das «Livre de Biaise» ist eines jener wenigen Bücher,
in denen der Geist und das tiefste Wesen einer kleinen politisch-kulturellen
Gemeinschaft liebevoll erfaßt und meisterhaft geprägt worden sind. Wie eine
echte Goldmünze wird es die flüchtigen Geschlechter überdauern und zeugen
von dem Unsterblichen, das in jeder echten Menschenkultur enthalten ist.

Der Gedanke, das kulturelle Leben unserer Kantone unter dem Gesichtspunkt
der Schule zu erfassen, hat etwas Verlockendes. Es ließe sich auf diesem Wege
ein aufschlußreicher Querschnitt durch unser gesamtschweizerisches Denken und
Fühlen ziehen, der wieder einmal die unglaubliche Mannigfaltigkeit unserer heimatlichen

Gepflogenheiten hervorheben würde. Auch wäre es eine dankbare Aufgabe,
aus dieser Fülle oft entgegengesetzter Tatsachen die verbindende Konstante
herauszuarbeiten, um die von G. Keller gepriesene Einheit zu entdecken.

Gelegenheit zu einer derartigen Teiluntersuchung bietet das gleichzeitige,
Erscheinen der deutschen Ausgabe des «Livre de Biaise» und eines ganz^ anderen

Buches, in dem einer unserer vielversprechenden Schriftsteller das Milieu einer
zürcherischen Mittelschule beschreibt, nämlich des Romans «Oeppi von Wasenwachs»

von Arnold Kübler2.
Sowohl stofflich als stilistisch baut Kübler sein Werk auf viel breiterer Grundlage

auf. Nicht nur das Leben einer ostschweizerischen Industriestadt, sondern

2 Arnold Kübler, «Oeppi von Wasenwachs, der Bub ohne Mutter», Morgarten-Verlag, Zürich, Con-

zett und Huber, 1944.

64 1



auch das bäuerliche Treiben in einem benachbarten Dorfe (Wiesendangen bei
Winterthur) werden uns da bis in die kleinsten Einzelheiten mit einer nie
versiegenden Wirklichkeitsfreude geschildert. Auch der Zeitpunkt ist ein ganz
anderer. Das träumerische Dasein Biaises fällt etwa in die achtziger Jahre des

neunzehnten Jahrhunderts. Dagegen ist Oeppis Blickfeld in die Zukunft des
stählernen zwanzigsten Jahrhunderts gerichtet. Das kommt schon bei Oeppis
Eintritt ins Gymnasium deutlich zum Ausdruck. Zwar hat das im Renaissancestil
gehaltene Museumsgebäude, das die Schule damals beherbergte, einen ehrwürdigen
Charakter, stehen doch auf dem Säulenvorbau am Eingang die Statuen
hervorragender Vertreter des Humanismus und der Aufklärung. Allein, sowohl die
Schüler als die Lehrer würdigen sie kaum eines Blickes. Der Geist, der die
Schulgemeinschaft belebt, ist im Wesentlichen nadh der modernen Richtung orientiert.
Das Griechische ist hier ein Aschenbrödel unter seinen vornehmen Schwestern,
den Naturwissenschaften. Haeckels Welträtsel gelten mehr als Piatos und Kants
Gedankengänge. Es weht ein scharfer, realistischer Geist, der allem intellektuellen

Treiben sein besonderes Gepräge verleiht: «Entwicklung, Abstammung,
Anpassung, das waren die Gedanken der Zeit, in welche die Schüler
hineingeboren waren.»

Man lese zum Beispiel das Kapitel, wo der kleine Landbube Oeppi seinem

künftigen Rektor vorgestellt wird. Da tritt er in ein großes Zimmer, dessen
Wände von oben bis unten mit Tafeln behangen sind, aus denen die Deszendenztheorie

deutlich zu lesen ist. Entscheidend wirkt das auf den kleinen Knaben,
schon lange bevor er unter dem Einfluß der hervorragenden Persönlichkeit
seines Rektors in den oberen Klassen jene Weltanschauung zur seinen macht,
die die rein humanistische abgelöst hat. Das wird ihm um so leichter, als Rektor
Robert Keller an Herzensgüte und psychologischem Scharfblick die meisten seiner
humanistisch gebildeten Kollegen übertrifft. Er ist es, der in diese Schule die
kühn aufbauende moderne Ordnung einführte. Der Verfasser des Romans wird
nicht müde, diesen schlichten, großzügigen Mann als den Schutzgeist der ganzen
Anstalt und als leuchtendes Vorbild moderner Bildung zu kennzeichnen.

Neben der überragenden Gestalt dieses Forschers und Schulmannes verblassen
die Gesichter der anderen Lehrer. Zwar wird jeder von ihnen mit scharfer, oft
kritischer Beobachtungskunst genau individuell dargestellt. Keiner erhebt sich
aber zu typischer Größe. Sie sind Einzelerscheinungen, deren wahre Namen
jeder ihrer ehemaligen Schüler leicht errät. Das gibt dem Buch einerseits den Reiz
eines Schlüsselromans, verleiht aber den Menschen darin keine höhere, allgemeingültige

Bedeutung.
Und dennoch ist dieses Buch dank seiner unversiegbaren epischen Wucht das

dauernde Denkmal einer Zeit und eines Ortes. Das städtische und bäuerliche
Milieu werden darin von allen Seiten immer wieder beleuchtet, und es entsteht
schließlich ein Bild, das an Vollständigkeit und Treue nichts zu wünschen übrigläßt.

Kübler hat sich einen eigenen Stil geschaffen, der seinem üppigen, endlosen
Erzählen durchaus angepaßt und stellenweise von hinreißender Wirkung ist.
Es spiegelt sich darin gewissermaßen das großzügige, rastlose Streben unserer
Zeitalters.

Hier berühren wir wohl schon einen Hauptunterschied ost- und westschweizerischer

Geisteshaltung. Während Schule und geistiges Leben in der
Westschweiz mehr auf sprachlich-philosophischer Grundlage beruhen, neigen
Schulprogramm und geistige Interessen bei den Deutschschweizern entschieden auf
die Seite der sogenannten Realien. Dem entspricht auch der auffallende Gegensatz
zwischen individualistisch-phantastischem Wesen einerseits und nüchtern-abwägen-
dem Vorgehen anderseits. Diese entgegengesetzten Züge lassen sich in den beiden
Büchern bis ins einzelne genau verfolgen.

642



Irren wir nicht, so ist «Oeppi von Wasenwachs» der erste Band eines langen
autobiographischen Bildungsromans, und wir dürfen auf die diesen Lehrjahren
folgenden Wanderjahre gespannt sein. Oeppi mutet uns an wie ein Nachkomme
des Grünen Heinrich. Die Gegenüberstellung Wasenwachs-Wittudaderdur
erinnert auffallend an Glattfelden-Zürich. Dennoch kann in Küblers Roman keineswegs

von Epigonentum die Rede sein.
Obwohl Oeppi ein fleißiger Gymnasiast ist, hängt sein Herz doch mehr an

seinem Heimatdorf, dessen emsiges Treiben er begeistert mitmacht. So führt
er ein Doppeldasein und unterscheidet sich hierin von dem oben geschilderten
Genfer Gymnasiasten. Sollte dies nicht darauf hinweisen, daß, abgesehen von
Genf, Basel und Zürich, die rein städtische Lebensweise in unserem Lande eine
Seltenheit ist?

In der Schilderung des Schülerlebens fällt eine beinahe übertriebene
Begeisterung für den Wert der Gelehrsamkeit auf. Monnier berührt dagegen diese

Dinge stets mit leiser Ironie. Wenn Kübler das gleiche tut, beruht sein Humor
meist auf der Anhäufung von Einzeltatsachen und ihrer unerwarteten Gegenüberstellung.

Es ist dies ein ausgesprochen äußerlich-drastisches Verfahren, das zu
dem mehr innerlich-andeutenden des Genfer Dichters in scharfem Gegensatz
steht. Die Technik des Erzählens ist bei Kübler chronologisch-darstellend, während

Monnier mehr beim Besinnlichen und Zeitlosen verweilt.
Hier berühren wir wohl den wesentlichen Unterschied der beiden Einstellungen

zu Leben und Kunst. Die alemannische steht der rauhen Wirklichkeit viel näher,
die welsche dem schönen Schein der Dinge. Monniers Beschreibung des Genfer
Gymnasiums entspricht nicht ganz den Tatsachen. Sie ist verklärt durch den
Zauber einer geheimnisvoll sprühenden Phantasie. Dagegen wird jeder Kenner
der von Kübler beschriebenen Schule staunen über die gewissenhafte Treue und
Sachlichkeit der Darstellung.

In seinem Eifer, alles und jedes anschaulich zu schildern, vergißt Kübler zu
sehr den Untertitel seines Romans: «Oeppi, der Bub ohne Mutter.» Das Problem
des mutterlosen Kindes kommt bei ihm entschieden zu kurz, eben weil die fieberhaft

fortschreitende Darstellungsweise ein Sichvertiefen in Oeppis Seelenleben
erschwert. Wohl folgen wir dem Knaben Stufe um Stufe in seinem Aufstieg
vom kleinen Schulbuben zum Kadettenhauptmann und Maturanden. Von inneren
Nöten scheint der strebsame Junge jedoch verschont zu bleiben.

Wirklichkeitsfreude einerseits, innerliche Beschaulichkeit anderseits, das sind
wohl Merkmale, die am auffallendsten Küblers Kunst von der Monniers
unterscheiden. Das erhellt auch aus der breitspurig-epischen Prosa des einen und dem
subtilen poetischen Pizzicatostil des andern. Ob dieser Gegensatz nicht auch eine

wichtige Seite des Wesensunterschiedes zwischen alemannischer und welscher
Geistesart ausmacht? Darüber möge der Leser urteilen, der sich in diese zwei
so anregenden Neuerscheinungen vertieft.

Und nun zum Schluß noch die Frage: Worin besteht bei all den erwähnten
Unterschieden das einigende Band? Die Antwort ist nicht so einfach. Das
Gemeinsame ist vor allem der freiheitliche politische Nährboden. Gerade weil alle
unsere höheren Schulen aus freien Gemeinwesen hervorgewachsen sind, hat sich

jede auf ihre Art ganz ungehindert entfaltet. Da gibt es trotz der eidgenössischen

Maturitätsordnung nichts, was an Gleichschaltung erinnert. Gerade darum bleibt
der diese Schulen belebende Geist überall derselbe. Er besteht in der unabänderlichen

Treue zum Echten, Bodenständigen, zum demokratisch-individuellen Sich-
auswirken der individuellen und kollektiven Persönlichkeit.

MANFRED SCHENKER

643



«BEGEGNUNGEN

Gotthard Jedlicka besitzt vor allem zwei Dinge: eine scharfe Gabe der
Beobachtung und eine klare Schreibweise, das Gesehene festzuhalten. Was aber
seinen besondern Wert und den besondern Aspekt seiner Persönlichkeit ausmacht,
ist das Menschliche, das diese Beobachtungen von Auge und Verstand sammelt
und sichtet, und ein Stil, der scheinbar nur notiert, in Wahrheit aber bis in die
zartesten psychologischen und künstlerischen Erkenntnisse vordringt. Diese
«Begegnungen» sind daher mehr als nur Beobachtungen. Sie geben künstlerische
Erkenntnisse wieder, die oft nur wie an den Rand geschrieben erscheinen, so
daß man, um einen Titel von Cocteau zu gebrauchen, von «Essai de critique
indirecte» sprechen könnte. Der rasche Leser mag den Eindruck gewinnen, daß
es Jedlicka darum gegangen sei, in etwas extensiver Tagebuchform seine Besuche
bei Künstlern der Gegenwart niederzulegen, indem er ihre äußere Erscheinung
und ihre Umwelt schildere, und, soweit es die zufälligen Gespräche ergaben,
auf ihre künstlerischen Tendenzen hinweise.

Das Buch ist mehr. Der Verfasser ist aufrichtig genug, oft seine Verlegenheit
bei solchen ersten Besuchen und seinen Aerger über seine Unbeholfenheit, den
Kontakt zu finden, zuzugestehen. Vor allem bei Picasso verliert er fast die
Fassung, da der Künstler ihm anfänglich diese Kontaktnahme erschwert. In diesen
scheinbar rein persönlichen Situationen und im Verhalten der Künstler, das

Jedlicka meisterlich oft bis in die unscheinbarsten Einzelheiten schildert, liegt
jedoch bereits eine tiefe Charakteristik ihres Wesens und ihrer Kunst. Gerade
bei Picasso hat man den Eindruck, daß sich zwei Menschen gegenübersaßen, die
wirklich eine verschiedene Sprache sprechen.

Als Picasso sagte: «Ich weiß nicht, was Sie meinen», fährt Jedlicka fort: «Ich
biß auf die L'onen. ,Sie machen es mir schwer', sagte ich. Ich sah ihn an. Sein
Gesicht war kühl und gespannt. .Leider verstehe ich die deutsche Sprache nicht',
sagte er. Ich hob für einen Augenblick entmutigt die Arme.. .»

Man wird nicht daran zweifeln, daß Jedlicka sich auf französisch sehr gut
ausdrückte und daß Picasso, auch wenn er seinen spanischen Akzent nicht
verleugnete, nach vierzig Jahren Paris ebenfalls recht gut französisch sprach.

Solche Zeilen geben nicht nur einen Tatbestand, sondern sind bezeichnend für
die eigene Betrachtungsweise der Dinge bei Picasso und für seine Unerbittlichkeit,
die er sich in einem fünfzigjährigen Kampf um seine Kunst anerzog. Picasso
scheint sich mehr in kühnen Assoziationen geäußert, als sich wirklich erklärt
zu haben. Aber aus seinen Aperçus spricht seine künstlerische Phantasie und sein

neugieriger schöpferischer Trieb, der sich von allem anregen läßt. So äußert er
bei der Betrachtung einer Photographie: «Sehen Sie, man kann ja noch soviel
unternehmen. Wie wenig ist eigentlich getan! Wohin man nur blickt, gibt es

Dinge, die noch nicht erforscht und verwertet sind. Sogar diese einzelne
Photographie, die doch endgültig abgeschlossen scheint, kann man wieder auf die
verschiedenste Weise photographieren und kann damit die unerwartetsten
Wirkungen erzielen... So kann irgendeine Photographie der Ausgangspunkt für
eine reihe Folge anderer Photographien sein Und jede einzelne könnte man
auh wieder in der genau gleihen Art verwenden Und wenn man so
vorgeht, gibt es überhaupt kein Ende.» Liegt niht in dieser sheinbar improvisierten
Betrahtung Picassos seine ganze innere Logik und die Linie seiner Entwicklung
und damit das immer unerwartete Resultat seiner Funde? Ich wüßte in der ganzen
L'teratur über Picasso nihts, das über seinen Weg aufshlußreiher wäre als

diese Bemerkung. Man wird sein Schaffen nie verstehen, wenn man niht die
Tatsahe gegenwärtig hält, daß jede auh von ihm selbst geschaffene Form wieder

644



Ausgangspunkt für eine folgende Form ist, sei es, daß er sie auf ihrer eigenen
Linie weitertreibt, sei es, daß er sie umstürzt, um ihren Gegensatz zu suchen.
Die Formen Picassos bilden sich nach demselben Gesetz aus den vorhergehenden
Funden heraus, wie die assoziativen Stichworte auf Träume, die der Analytiker
aus dem Analysanden herausholt. Bald folgen sie dem Gesetz des Verwandten
und Aehnlichen (Rose — rot — Blut), bald demjenigen des Gegensätzlichen
(weiß — schwarz, rund — eckig). Man betrachte daraufhin einmal die Bilder aus
Boisgeloup aus dem Jahre 1934, die bei den gleichen Bildmotiven bald runde,
bald eckig-gebrochene Formen zeigen (Cahiers d'Art 1935, Hefte 7—10, S. 192).
Man wird demselben Phänomen bei Picasso immer wieder begegnen, und es «gibt
überhaupt keine Ende».

Aehnlich ergeht es einem bei der Lektüre des Besuches bei Liebermann und
Ensor. Wenn Jedlicka den sommerlichen Wannsee vom Gartenufer der Lieber-
mannschen Villa aus beschreibt, dann gibt er einen bedeutenden Teil der Welt
Liebermanns wieder. Man glaubt seine Wannseebilder zu sehen. Es geht Jedlicka
nicht um die Beschreibung des Gartens und des Hauses, so sehr er mit seiner
Beobachtungsgabe auch das Kleinste zu verfolgen scheint, sondern um die
Sichtbarmachung einer Welt, mit der sich der Künstler als seiner eigensten völlig
identifiziert. Es mag ein Zufall sein, daß Jedlicka Pascin in einem nächtlichen
Café in einer bunten Gesellschaft von Frauen und Männern begegnete. Hätte
ihm dieser Zufall aber nicht zugesagt, dann hätte er ihn auch in seinem Atelier
aufsuchen können. Diese Umwelt, ihre Unbestimmtheit, die weiche, verschwommene,

sinnliche Luft, in die Pascin eingebettet erscheint, ist die Luft seiner Bilder.
Jedlicka sieht aber noch mehr als nur diesen «seelischen Impressionismus» Pascins.
Er erschaut hinter ihm jene Tragik, von der Pascin in der Hellsichtigkeit der
vorgerückten Stunde selbst spricht und die sich dann an ihm auch erfüllt hat.
James Ensor begegnet er in seinem Kuriositätenladen in Ostende. Vorher sieht
er eine Büste Ensors in einer öffentlichen Anlage, an der der echte Marmor in
einer Art behandelt ist, als sei er «teigige Seife». Der erste Eindruck von Ensor
ist der eines greisen Hauptes «voll frostiger Süßigkeit», das an den Kopf eines
schönen Alten aus einem Panoptikum erinnert. Schon mit diesen wenigen Sätzen
sind wir mitten in dieser skurrilen, etwas seifigen und naiv-bunten Welt Ensors,
die aus Naivität und kindlichem Trotz in seinen Bildern eigensinnige Gestalt
gefunden hat.

In den Begegnungen mit Braque, Derain, Matisse, Maillol und Despiau werden
alle Probleme der großen französischen Tradition und der modernen Lösungen
berührt, und es ist besonders ertragreich, den bewußten Matisse neben den

empfindsamen, verträumten Chagall zu stellen, der in diesem Paris noch heute
wie eine ferne russische Legende wirkt.

Der einzige Schweizer, der in dieses Pantheon Eingang gefunden hat, ist René

Auberjonois. Er wird damit in die großen Linien der europäischen Malerei
eingereiht. Sicher ist er einer der bedeutendsten Maler unseres Landes, und doch

wirkt er in der weiten Welt eines Braque, Matisse und Liebermann wie ein
Alchimist neben Chemikern. Es ist unbestreitbar: Seine Kunst ist eine runde,
in sich geschlossene Welt. In ihr strebt er seinem Ziele zu mit der Hartnäckigkeit
eines waadtländischen Weinbauern. In dieser Hartnäckigkeit liegt auch seine

Stärke und seine Grenze.
Jedlicka erweist sich auch in diesen «Künstlernovellen», wie er sie in der ersten

Ausgabe nannte, als ein aufrichtiger und den vielfältigen künstlerischen Erscheinungen

unserer Zeit aufgeschlossener Chronist. Hinter dem ruhigen Stil, der
bisweilen hart erkämpft scheint, jedoch den Künstler in Jedlicka selbst bestätigt,
steht die Inquiétude unserer Zeit, und daher empfindet man sein Werk wie selten
eines aus der Feder eines Kunsthistorikers als das Werk eines Zeitgenossen.

645



Diese zweite Neuausgabe der «Begegnungen mit Künstlern der Gegenwart» ist
gegenüber der ersten Ausgabe um die Begegnungen mit Chagall und Auberjonois
bereichert und im Verlag Eugen Rentsch, Zürich-Erlenbach, erschienen. Das Buch
erhält durch die Bildnisse der behandelten Künstler, die Jedlickas Text für den
feinen Beobachter aufschlußreich ergänzen, einen besondern Reiz.

WALTER KERN

AYMON DE MESTRAL:

ALOYS VON REDING1

In dieser prächtig ausgestatteten und flüssig geschriebenen Biographie rollt ein
Stück Schweizergeschichte vor uns ab. 1798—1815 erlebte die Schweiz den Zusammenprall

zweier Zeitalter, der den Zeitgenossen in ähnlich aufwühlender Weise zum
Bewußtsein kommen mochte wie uns die Gegenwart. De Mestra! ist sich dieser
Parallelen durchaus bewußt, wenn es auch gut sein mag, sie nicht allzusehr zu pressen.

Bekanntlich bestanden ja damals die beiden Lager der konservativ gesinnten
Föderalisten und der modern eingestellten Zentralisten. Was uns heute noch mit der
Partei der Föderalisten befreunden kann, ist die Tatsache, daß sie sich gegen die
Fremdherrschaft der Franzosen zu wehren versuchten. Sie verkörperten den alten
Unabhängigkeitswillen der Eidgenossen. Ihr Geist trieb Bern 1798 zum — wenn
auch schwächlichen — Widerstand. Au9 ihrem Empfinden ging der Aufstand der
Nidwaldner und der Widerstand der Schwyzer hervor, die uns heute noch Beispiele
nationalen Heldentums sind. — Was uns aber von der Gesinnung der Föderalisten
abstößt, ist die konservative Engherzigkeit, der Partei- und Kantönligeist, der nur
in seltenen Fällen durch ein freies, gesamtschweizerisches Denken überwunden wurde.

Dieses Gefühl für die Schweiz als staatliche Einheit, das Bewußtsein, für das
Ganze verantwortlich zu sein, außerdem, ein Sinn für soziale Gerechtigkeit sowie für
individuelle Freiheit, das sind die Eigenschaften der Zentralisten, die wir heute
noch weiterzubilden bestrebt sind. Nicht umsonst nannten sie sich die Partei der
Patrioten. Ihr Hauptfeind war jene partikularistische Beschränktheit, jener
Kirchturmegoismus ihrer Mitbürger. Gegen diesen Feind nahmen sie bereitwillig die

Unterstützung der Franzosen in Kauf, auch wenn das Land dabei unter fremde
Herrschaft geriet. — Und hier liegt der Punkt, wo wir uns von Ihnen distanzieren
müssen.

Es galt nun für jene Zeit, den Ausgleich zwischen den hoffnungslos unter sich

Zerfallenen zu finden. Wo waren die Zentralisten, die gewillt waren, mit
konservativen Eidgenossen zusammenzuarbeiten? Oder wo fanden sich die Konservativen,

die sich zu einer höheren Warte ihrer Politik aufschwingen konnten? Von
deren Vorhandensein mußte der Weiterbestand der Schweiz 1814/1815 abhangen.
Diese Biographie von de Mestral macht es uns glaubhaft, daß wir Aloys von Reding
zu diesen modern denkenden Konservativen rechnen dürfen. Er hat dadurch jene
Grundlagen legen helfen, auf denen auch die heutige Schweiz noch beruht.

Schon die Herkunft von Aloys Reding birgt beste Voraussetzung dafür. Er war
Angehöriger einer alten Schwyzer Familie, die sich mit der Zeit einen großen Teil
der Macht im Lande Schwyz zu erringen gewußt, die mit dem Adel anderer Kantone

und anderer Länder beste Beziehungen unterhielt. Dabei war sein Heimatkanton

doch ein ausgesprochen demokratisches Ländchen, wo die regierenden Herren
gelegentlich von der Volkswut abgesetzt und zu schwerer Rechenschaft gezogen

1 Fretz &. Wasmuth Verlag, Zürich.

646



werden konnten. Aristokrat in einem demokratischen Land — was konnte es für
eine bessere Voraussetzung geben! Dennoch bedurfte es einer längeren und harten
Schule, bis sich Reding zum klaren Bewußtsein der neuen Aufgaben seiner Zeit
durchrang.

Sein Anfang ist der eines Redingschen Familiengliedes: er tritt in spanischen
Söldnerdienst, wo er sich sehr bewährt. Dann folgt der Auftrag seines Kantons, die
schwyzerischenHilfstruppen, die die Berner gegen die Franzosen unterstützen sollten,
zu befehligen. Es ist nicht Redings und nicht der Schwyzer Schuld, daß sie nicht zum
Kampf kommen. — Die größere Aufgabe folgt alsbald, jene Aufgabe, die den Helden
Aloys von Reding berühmt gemacht hat: der isolierte Widerstand der Schwyzer
gegen den französischen Eindringling. Während die Nidwaldner von der Ueber-
macht blutig geschlagen werden, erringen die Schwyzer unter Reding einen Sieg bei
Rothenthurm. Er bleibt freilich ohne Folgen, da die Schwyzer nachträglich mit der
Uebermacht der Franzosen paktieren müssen. Doch erscheint dadurch Reding als

der Held von Schwyz, dessen Namen plötzlich in der ganzen Schweiz bekannt wird.
Nachdenklich stimmen uns aber Redings Aufzeichnungen über diesen Tag: «Hier
begann der Teilen Freiheit, hier hörte selbe auf. An diesem Ort haben unsere Ahnen
über Oesterreich gesiegt, und an diesem Ort wurden wir Enkel von den
sieggewohnten Franken nicht besiegt. Aber wie verschieden zeigten sich die Folgen. Der
erste Sieg war die Weihe dieser Freiheit, der letzte ihr Grab.» Und anderswo: «Es

ist bekannt, daß jede Regierung zu einer gewissen Periode kommen muß und dann
der Tod dem politischen Körper ebenso unvermeidlich ist als dem menschlichen...
Bei Sterbenden ist die letzte Krisis immer heftig, aber über alle Erwartung hartnäckig
und tobend kämpften sie mit diesem kleinen politischen Körper.» — Solche Worte
bringen uns zum Bewußtsein, daß Reding damals deutlich erkannte, die alte Schweiz

mit ihrer alten Freiheit und ihrer «confusio divinitus conservata» sei zu Ende,
ungeachtet eines solchen Sieges. Vielleicht, daß ein solches Empfinden ihn für die Idee
einer neuen Schweiz offener machen konnte.

In den nun folgenden Jahren der Parteienkämpfe zwischen Zentralsten und
Föderalisten steht Reding mit dem Herzen naturgemäß ganz auf föderalistischer
Seite, aber sein sauberer, gerader Charakter bewahrt ihn vor den Zotteleien und
Intrigen seiner Standesgenossen. Die Parteigänger Oesterreichs, die mit dem sogenannten

«Hirtenhemlikrieg» vertragswidrig die Franzosen in Schwyz angreifen wollen,
bringt Reding unter Lebensgefahr zur Vernunft. Als Abgeordneter von Schwyz
kommt er mit der Tagsatzung in Berührung, er wird Senator und schließlich erster
Landammann der Helvetischen Republik. Es fiel diesem Offizier, der nicht an eine
politische Karriere dachte, nicht leicht, sich aufs Glatteis der Politik zu wagen. Er
tat es aus Pflichtgefühl. — Als Landammann hatte er mit Napoleon und Talleyrand
zu verhandeln und ihnen gegenüber das Recht der Gesamtschweiz zu wahren. Hier
wehrte er sich mit Nachdruck und Zähigkeit gegen die Lostrennung des Wallis, dessen

Napoleon für seine italienischen Pläne bedurfte. Sein Kampf blieb allerdings erfolglos.

Aber selbst wenn er als Politiker versagen mochte, reifte ihn das Amt des

Landammanns zum Mann einer gesamtschweizerischen Betrachtung.
Uebergehen wir nun seinen Sturz, übergehen wir den «Stecklikrieg» und das

Eingreifen Napoleons mit seiner Mediationsverfassung, übergehen wir die trüben und
doch nicht wertlosen Tage von Redings Gefangenschaft auf der Festung Aarburg
und die Befreiung dank der Fürsprache d'Affrys, des neuen Landammanns. Lassen

wir auch die stillen Jahre häuslichen Glücks zwischen 1805 und 1813, wo Reding
als Wirt zahlreiche Gäste empfängt, wo er mit allerhand geistlichen und weltlichen
Geschäften bedacht wird, wo wir Zeit finden, uns um seine Brüder in Spanien zu
kümmern, wo ihrer einer einen glänzenden Sieg über die Franzosen errungen hatte.
Unseres Helden wartet wieder eine große Stunde, wo die gesamte Schweiz seiner
Dienste bedarf.

647



1813 wird Reding von der Tagsatzung ins große Hauptquartier der Alliierten
abgeordnet, wo er die Respektierung der schweizerischen Neutralität durchsetzen soll.
Wieder bleibt hier Reding, dem Politiker, der Erfolg versagt. Nicht zuletzt deswegen,
weil ehrgeizige Berner Patrizier, die die Zustände von 1798 wieder hergestellt wissen
wollen, heimlich für einen Einmarsch der Alliierten werben. Hier finden wir Reding
als scharfen Gegner der Ultras, der extremen Konservativen. Die Partei- und
Kantonsfehden, die sich im Jahr 1814 abspielen, und zwar vor den Augen der ausländischen

Diplomaten, gehören wohl zu den bemühendsten Kapiteln der Schweizergeschichte.

Angesichts solch heillosen und charakterlosen Wirrwarrs — von einem
gesamtschweizerischen Standpunkt aus geurteilt — kann es wie ein Wunder anmuten,
daß das Gebiet der Schweiz im Wiener Vertrag in ziemlicher Gänze respektiert
worden ist. Reding selber hatte mit dem Wiener Kongreß nichts mehr zu tun. Aber
es ist vielleicht nicht gleichgültig, daß Zar Alexander I., Kaiser Franz I. (nicht
Franz IL, wie de Mestral irrtümlich schreibt; dieser Titel, den er als Deutscher
Kaiser geführt hatte, war seit 18C6 erloschen), Friedrich Wilhelm III. nebst dem
Stab ihrer Minister und Sekretäre Gelegenheit hatten, in Reding einen lauteren,
diaraktervollen, uneigennützigen und gesamteidgenössisch denkenden Schweizer
kennenzulernen.

Es hinterläßt nun einen bittern Nachgeschmack, zu sehen, wie Reding dieses Leben

getragen hat. An der Stelle des gereiften Mannes, der die Weltereignisse in seiner

Alterszurückgezogenheit mit ruhiger Abgeklärtheit verfolgt hätte, finden wir nach
1814 einen Verbitterten, Vergrämten und Gebrochenen, der sich von allen öffentlichen

Geschäften hypochondrisch fernhält. Den Grund für diese Haltung scheint de

Mestral in der Undankbarkeit der Zeitgenossen, in den Mißerfolgen Redings zu
finden. Er war Offizier. Als solcher hat er Bedeutendes und Großes geleistet. Aber
die Ereignisse drängten ihn in die Laufbahn des Politikers. Da genügen die
Qualitäten des integren Charakters und des militärischen Scharfblicks nicht mehr. Jenes

Fingerspitzengefühl, jene kombinatorische Intelligenz des Parketts, die den Diplomaten

ausmachen, gingen Reding ab. So mag ihm sein Leben äußerlich verfehlt
vorgekommen sein.

Zum Schluß können wir eine kritische Bemerkung zu dieser Biographie nicht
unterdrücken. Bei der Lektüre hält es oft nicht leicht, das grundsätzlich Wichtige
herauszuschälen. Wohl gliedert de Mestral in kleine Kapitelchen, faßt diese gut und
übersichtlich zusammen; dennoch will es uns bedünken, bisweilen mangle die intuitive
Gesamtschau der Persönlichkeit, von der aus alles einzelne Sinn und Bedeutung
gewänne. Bisweilen scheint uns die Gefahr kaleidoskopartigen Aneinanderreihens
nicht vermieden. Doch soll dieser Einwand unserer Freude an einem so lebendig
und anregend geschriebenen Werk nicht wesentlichen Eintrag tun. Diese Freude wird
erhöht durch das gediegene Bildermaterial, womit der Verfasser das Buch ausgestattet
hat. Es bildet eine glückliche und wertvolle Ergänzung zum Text.

THEODOR FLURY

64 8


	Kleine Rundschau

