
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Mensch und Erde

Autor: Landmann, Edith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MENSCH UND ERDE

VON EDITH LANDMANN

Stefan George hat seiner Sicht von dem Verhältnis des Menschen zur Erde an
vielen Stellen seines Werkes Ausdruck gegeben; er hat das Problem in den
verschiedenen Aspekten, die es bietet — religiösen, ethischen, politischen und sozialen —,
immer wieder beleuchtet. Wir geben hier nur die Interpretation zweier Hauptstellen.

Guglielmo Ferrero, der Historiker des alten Rom, reflektiert in
seinem der Kritik unserer Zeit gewidmeten Buche1 über eine
merkwürdige Tatsache: die Phänomene der Amoralität, welche die alten
Römer, welche ein Horaz, Sallust, Plinius, Tacitus mit tiefer Sorge
betrachtet, und die sie als Korruption gebrandmarkt hatten: die in
allen Ständen sich verbreitende Genußsucht, Habsucht, Geltungssucht
(luxuria, avaritia, ambitio) werden bei uns, im Zeitalter des

Fortschritts, als selbstverständlich hingenommen, ja bewußt großgezogen,
willkommen geheißen und gefördert. Reichtum ist heute nicht mehr
wie früher dazu da, um wirkliche Bedürfnisse zu befriedigen und ein
schönes Leben zu ermöglichen, sondern man muß ihn verbrauchen, um
ihn immer neu hervorbringen zu können. Eine gewaltig sich drehende
Schraube zieht immer größere Mengen von Individuen zu immer
größerer Produktion und Konsumtion in ihre Umdrehungen hinein.
Seine Macht über die Erde, deren der Mensch seit der Neuzeit sich

bewußt wurde, die Entdeckung, daß die Erde viel reicher und größer
ist, als er geglaubt, daß er, über die Säulen des Herkules hinaus, plus
ultra, mit Windeseile sich auf ihr verbreiten und Instrumente schaffen

könnte, um sich ihrer Reichtümer zu bemächtigen, versetzte ihn
in einen Rausch, in dem die Scheu, welche die Menschen aller früheren
Zeiten vor der Natur empfunden hatten, in dem auch jedes Gefühl
für die Aufgabe und für die Grenzen der Menschheit unterging. Jede
Zeit aber hat ein oberstes Tun, auf das sie all ihre Anstrengungen
richtet. Man kann nicht alles zugleich tun. Die Zivilisation der
Maschine und des Fortschrittes zerbrach alle religiösen, moralischen,
ästhetischen, politischen und sozialen Bindungen und Wertsetzungen,
welche die Energie der früheren Menschen gefesselt hatten. Indem sie

1 Le Génie latin et le Monde moderne, Paris 1917.

624



auf nur immer größere Quantität ausgeht, ist sie durch eine säkulare
Kluft von allen früheren Kulturen getrennt, denen es auf Qualität
von Menschen und Dingen ankam, welche es vorzogen, lieber Kunst,
Religion, Moral oder Recht hervorzubringen als Reichtum. Indem der
Mensch die Erde, die Meere und die Luft eroberte, gab er dafür in
Kauf seine Ideale von künstlerischer, moralischer und religiöser
Vollendung.

Von ganz verwandten Gedankengängen geht die prophetische
Kritik der Zeit aus, die wir bei George finden, die bei ihm schon mit
dem Siebenten Ring 1907 einsetzt, in den von seinem Geist getragenen
Jahrbüchern für die geistige Bewegung 1910—1912 fortgeführt wird
und in seiner Dichtung bis in sein letztes Werk hinein, bis zum Neuen
Reich (1928), immer tiefere Begründung findet.

Auch George geht von dem aller äußeren Entwicklung zugrunde
liegenden moralischen Phänomen aus: daß die Herzen gemein wurden,
daß nur Niedre noch herrschen, daß die Edlen starben, daß statt des

Strebens nach Sittigung und Vergeistigung des Menschen, wie alle
früheren Zeiten es erkennen lassen, Erwerb, Neid und Nutzen zum
Götzen der heutigen «prosperierenden» Welt geworden sind. So sagt
ein Spruch des Siebenten Ringes, «Stadtplatz»:

Ihr hoch und nieder rennt dem götzen nach

Der flitter hohle flache und gemeine
Aus eurem pfunde münzt. Mein volk ich weine
Wenn sich das sühnt mit armut not und schmach.

Dem Dichter erschien aber diese menschliche Entartung nicht nur als
ein moralisches Phänomen, das allein den Menschen angeht, er empfindet

sie auch als einen Frevel, der der Erde angetan wurde. George ist
von jener Frömmigkeit erfüllt, die in der antiken Welt unabhängig
von aller Entwicklung der religiösen Vorstellungen, von den
allerersten Anfängen der griechischen bis zu den letzten Ausläufern der
römischen Welt in gleicher Weise sich erhielt, von dem Gefühl für
Gäa, die große Nährerin, die, wie der homerische Hymnus sie besingt,
alle lebenden Wesen hervorgebracht und sie trägt und erhält und
wieder zu sich nimmt, aus der die Kinder der Menschen kommen wie
die Früchte des Feldes, die Allmutter, die höchste der Gottheiten, die
Unvergängliche, Unermüdliche. Sie ist als Kurotrophos der Jugend
heilig, die ihr Opfer bringt; aus ihr kommt auch Wohlgeratenheit,
Heiterkeit und Gesetzlichkeit alles Seienden und so auch des

Staatlichen. Vor der großen Darstellung von der Blüte der Stadt, welche
die Athener alle vier Jahre in den Panathenäen begingen, wurde der
Gäa ein Opfer gebracht.

625



Solcher Ehrfurcht für die Allmutter entsprechend, sah das gesamte
Altertum in ihr und in allen ihren Geschöpfen einen Gegenstand
scheuer Verehrung. Die ganze ihn umgebende Welt, in die er
hineingestellt war, ist dem antiken Menschen ein Heiliges, das er nur mit
Vorbehalt antasten darf. Keine Schlachtung eines Tiers ohne die
Riten, welche der Versöhnung der Gottheit dienen sollten, der das

Tier gehörte. Von jeder Herde war das in jedem Jahre erstgeborene
Tier dem Gott geweiht. Viele Bäume waren heilig und durften nicht
gefällt werden. Als Erysichthon einen der Demeter heiligen Baum
fällte, bestrafte ihn die Göttin mit unstillbarem Hunger, «unersättlicher

Gierde». Sogar die Aufwühlung der Erde durch den Pflug
wurde in der Frühzeit noch wie ein Frevel empfunden; immer gingen
aus ganz Hellas Erstlingsopfer von der Ernte als Dank an die Göttin
der Erde nach Eleusis.

Von ähnlich frommem Dank für die Erde erfüllt, sieht George die
schrankenlose Ausnützung und Ausbeutung ihrer Schätze, wie die
moderne Welt sie pflegt, mit Grauen, und er hat dieser Empfindung
in einem Zwiegespräch Ausdruck gegeben, das zuerst in der zehnten
Folge der Blätter für die Kunst 1914, öffentlich erst im Neuen Reich
1928, erschienen und das überschrieben ist: «Der Mensch und der
Drud».

«Der Mensch», das ist, wie sich im Gespräch erweist, der Mensch,
wie der Dichter in seiner Zeit ihn vorfand, der im Fortschrittswahn
befangene, der auf seine technischen Errungenschaften stolze Mensch,
wie er seit dem Beginn der Neuzeit immer einseitiger sich entwickelt
hat. Und der Drud, im Mittelhochdeutschen ein der Fruchtbarkeit
Schaden bringender Dämon, ein dämonisches, vornehmlich weibliches
Wesen, nimmt männliche Gestalt an und gewinnt die Züge, die uns
aus der griechischen Welt vertraut sind: mit schiefem Maul, mit
buschig krausem, gehörntem Kopf und Ziegenfuß und mit geheimem
Wissen begabt, ersteht vor uns der große Pan, er, von dessen Walten
das Gedeihen der Herden abhing, dessen sichtbare Begegnung zuweilen
ein besonderes Glück, meist aber Unglück verhieß.

An diese antike Vorstellung, daß der Anblick solcher Gottheit
Unheil bringt, knüpft das erste Wort des Drud an, das diese ganze
Begegnung unter düsteren Aspekt stellt:

Nicht dich noch mich wird freun daß du mich fandst.

Auf seinen Hinweis, daß edles Wild, nach dem der Jagende
ausgezogen ist, und der Quell, der ihn auf seinen Streifzügen labte,
verschwinden und vertrocknen würde, wenn Wesen von seiner, von

6 26



des Drud Art nicht mehr wären, bricht der ganze Hochmut des

modernen Menschen hervor:

Du ein weit niedrer lehrst mich? Unser geist
Hat hyder riese drache greif erlegt
Den unfruchtbaren hochwald ausgerodet
Wo sümpfe standen wogt das ährenfeld
Im saftigen grün äst unser zahmes rind
Gehöfte Städte blühn und helle gärten
Und forst ist noch genug für hirsch und reh —
Die schätze hoben wir von see und grund
Zum himmel rufen steine unsre siege
Was willst du Überbleibsel grauser wildnis?
Das licht die Ordnung folgen untrer spur.

Wir sehen, der Mensch äußert hier keine Spur mehr von jener
Ehrfurcht vor der Natur, die das Altertum empfand. Weder Schrek-
ken noch Bewunderung, als wären sie höhere Wesen, flößen ihm die
Tiere ein. Auch die Goethische Naturfrornmheit, das Bewußtsein von
der eignen Gesetzlichkeit der Natur und von der Stufenleiter ihrer
Wesen, auf der er selbst heranstieg, ist diesem Menschen fremd. Er
sieht in der Natur nur grause Wildnis, aus der erst er Licht und
Ordnung und Nützlichkeit hervorgebracht.

Mit schwerem Ernst weist demgegenüber der Drud auf die Grenzen,

die demWalten der Menschheit gesetzt sind und mit deren Ueber-
rennen der Mensch — wenn er das Band, das ihn mit Tier und Scholle
verknüpft, zerrissen hat — in sein Verhängnis rennt. Der Dichter mag
hier an die Verstädterung denken, an die Landflucht, die dem
Volksganzen jene Kraft raubt, die es nur daraus zieht, daß ein Teil des
Volkes mit der Erde verwachsen bleibt. Dem fortschrittsgierigen Geist
ist das Wissen um die Bedingtheit jedes Fortschreitens abhanden
gekommen: das Wissen um den negativen Pol des Daseins, um die
Nacht, aus der das Licht sich erst gebiert, so daß er nicht mehr die
Gegensätze begreift, in deren dauernder Polarität das Leben schwingt,
und die daher eins zum anderen gehören: das ewige Einerlei und die
ewigen Augenblicke, Stoff und Geist, Tod und Leben. Nur da gedeiht
der Mensch, wo der zum Licht Strebende das Dunkel, der Ordnende
das Chaos, der Lustbegehrende die Qual und der dem Leben Dienende
den Tod noch ehrt. Der Mensch merkt auf. Wie darf die Mißgestalt,
der Drud, wie darf ein weit Minderer es wagen, ihn, den Menschen,
zu belehren. Sind die tiefsinnigen Dinge, die er berührt, nicht Sache

der Götter?
Aber auch diese Meinung des Menschen läßt den Drud unberührt.

627



Was wissen die Menschen von den Göttern, die sich ihnen
unvermittelt nie genaht haben! In wessen Hand die Menschen in Wahrheit
sind, daß nur er und seinesgleichen das Wachsen der Bäume, das

Reifen der Saat in Gang hält, das wissen sie nicht; er aber weiß:

Wo unsere zotte streift nur da kommt milch.

Nicht die List des Menschen nur ist es, die der Erde ihre Früchte
abgewinnt, sondern sie, die alles, was ist, aus ihren Kräften
ernährt, bringt hervor und erhält auch ihn selbst und seine
Erfindungskraft. Auch die Kraft des menschlichen Geistes nährt sich nur
aus den dunklen Kräften, die die Erde hergibt. In ihr Walten ist er
einbezogen, so daß er da, wo er jene Kräfte tilgt, sich selber mit
vertilgt. Als einen Trick lauscht er ihre Wirkungsweise ihr ab und
bricht damit ein in das Gehege ihres in Millionen von Jahren
aufeinander abgestimmten Waltens. Er erschüttert einen Kosmos und
bringt damit sich selber in Gefahr, von dem hereinbrechenden Chaos
verschlungen zu werden:

Nur durch den Zauber bleibt das leben wach.

Wir dürfen bei diesem Wort nicht an Zauberei denken, nicht an jene
alte Magie und moderne Technik, durch welche der Mensch die
geheimen Kräfte der Natur nach eigenem Willen zu lenken sucht,
sondern als Zauber sieht der Dichter das geheimnisvolle Walten der
Naturkräfte selbst, die das wundersame Ganze des All-Lebens
hervorbringen.

George hat dem tiefen Grauen, das ihn vor der technischen
Entwicklung der Menschheit erfüllt, noch einmal, anderthalb Jahrzehnte
später, Ausdruck und hier auch eine Art Antwort auf die schwer ihn
bedrängende Frage gegeben, im «Geheimen Deutschland»:

Wo unersättliche gierde
Von dem pol bis zum gleicher
Schon jeden zoll breit bestapft hat
Mit unerbittlicher grelle
Ohne schäm überblitzend
Alle poren der Welt:

Wo hinter maaßloser wände
Häßlichen Zeilen ein Irrsinn
Grad erfand was schon morgen
Weitste weite vergiftet
Bis in wüsten die reitschar
Bis in fürten den senn:

628



Wo nicht mehr rauher obhut
Säugt in steiniger waldschlucht
Zwillingsbrüder die wölfin
Wo nicht den riesen ernährend
Wilde inseln mehr grünen
Noch ein fungfrauen-land:

Da in den äußersten nöten
Sannen die Untern voll sorge
Holten die Himmlischen gnädig
Ihr lezt geheimnis sie wandten
Stoffes gesetze und schufen
Neuen räum in den räum

Es ist der Gedanke von der hemmungslosen Nutzsucht der
Menschen, den George hier in nur noch schärferer Form ausspricht. Er
nennt die Erfindungen, die hinter maßloser Wände häßlichen Zellen,
in den Laboratorien, gemacht werden, die, nur auf einen einzigen
Zweck hin eingerichtet, die eng nur auf diesen Zweck ausgerichtete
Gehirnarbeit verraten, Irrsinn. Denn welchen Sinn haben die Großtaten

moderner Technik, was ist der Inhalt unserer vielgepriesenen
Errungenschaften? Wie Kinder an einem Spielzeug, so erfreuen sich

moderne Menschen an der erstaunlichen Schnelligkeit, mit der sie

überall hingelangen können. Sie fragen nicht, welchen Sinn dies alles
habe, und was sie dazu berechtigt. Sie erfinden Mittel, um über den

ganzen Erdkreis hin im Augenblick sich Mitteilungen machen zu
können, und andere, um Mitteilungen wiederum zu stören. Sie
vernichten sinnvolle Grenzen, um sinnlose neu zu errichten. Sie suchen
der Menschheit Arbeit zu ersparen, um verzweifelt vor dem Problem
der Arbeitslosigkeit zu stehen. Durch allzu große Bequemlichkeit und
Sicherung des Daseins schalten sie jede natürliche Auslese des

lebenstüchtigen Lebens aus und sind so in den Zirkel gebannt von wachsendem

Reichtum und wachsendem Elend, steigender Fürsorge und
steigender Gier.

Beachten wir wohl: zur rechten Weile, so hatte der Drud zum
Menschen gesagt, ist dein Walten gut. Und audi hier, im Geheimen
Deutschland, ist nicht etwa in muckerischer Angst vor der menschlichen

Vernunft die Erfindungskraft des Menschen selbst getadelt,
nur die unersättliche Gierde, die sie antreibt, und die ihr den Weg
weist, nur der Wahn, die unvernünftigen Ziele, die sie sich setzt,
und die Hemmungslosigkeit, mit der sie sie verfolgt, wird vom
Dichter verurteilt, eben dies also, was unser Zeitalter der Technik
vor anderen Zeiten, die ja großer technischer Leistungen keineswegs

629



ermangelten, unterscheidet. Bei aller Scheu vor der Gäa war es auch
bei den Griechen nicht so, daß sie eine ihren Lebensbereich
erweiternde Erfindung von sich gewiesen, daß sie nicht auch stolz auf die
Macht gewesen wären, die sie über die Natur errungen hatten. In
dem berühmten Chorlied der Antigone besingt Sophokles die
Erfindung des Schiffes, die Bebauung des Bodens, die Bändigung des

Rindes und des Rosses, die Jagd auf wilde Tiere, Vogel- und Fischfang,

die Erfindung der Sprache, Staatsgründung und Häuserbau,
endlich auch die Abwehr der Krankheiten, als Wunderwerke des

Menschen. Dem Tode aber, so heißt es am Schluß, kann er nicht
entfliehen, und es folgt die Warnung: nur wer die Gesetze der Erde
im Gleichgewicht mit dem beschworenen Recht der Götter hält, dessen

Staat ist blühend; zugrunde aber geht, wer frevelnd über das Maß
hinausgeht, dem bei all seinen Erfindungen das Schöne nicht
beiwohnt.

Worin dieses Maß und das Schöne, dessen Sophokles hier gedenkt,
besteht, dessen ist die ganze griechische Kultur Zeuge, die wie ein
einziger großer Protest erscheinen kann gegen die moderne Auffassung,

daß das Wichtigste für den Menschen seine materielle Wohlfahrt,

und daß für technische Hervorbringungen keine andere Grenze
gesetzt sei als technische Möglichkeiten2. Konnte man in der alten
Welt von der praktisch wünschbaren Ablenkung eines Flusses Abstand
nehmen, damit der Fluß nicht zürne, so gehen moderne Menschen im
Rasen des Fortschrittswahns sogar über ihren eigenen Zorn, über die
eigensten Bedürfnisse von Seele, Auge und Ohr hinweg. Daß die
Maschine, die dem Menschen dienen soll, den Menschen selbst zur
Maschine macht, indem sie ihn von seinem Werke trennt und ihm eigne
Erfindungskraft und Geschicklichkeit anzuwenden nicht erlaubt, daß
die Gewöhnung an sie, die in ihrem Gebrauch keine menschliche
Rücksicht verlangt, die Seelen an Härte und Brutalität gewöhnt und
in den Bequemlichkeiten, die sie ermöglicht, den Geist der Milde
und der Gerechtigkeit erstickt, die prinzipielle Unvereinbarkeit daher
der technischen mit einer geistig-kulturellen Welt, war und ist
nirgends erkannt, die Bereitschaft zu einer neuen Wahl zwischen
der einen und der anderen auch bei den erleuchtetsten Geistern der
Zeit nirgends vorhanden3. Auf Kosten alles Edlen und Schönen wird

2 Vgl. über die Erfindungen, die die Griechen gemacht, bewußt aber nicht
angewandt haben: A. E. Zimmern, The Greek Commonwealth, 1924, und
Gina Lombroso, Ueber die Ursache des Fehlens der maschinellen Betriebe
im Altertum, in: Archiv für Sozialpolitik, 1914, Tübingen.

3 Wir dürfen heute als einen, der die besagte Unvereinbarkeit durchschaut
und in der satirischen Utopia «Brave New World» (1930) dargestellt hat,
Aldous Huxley nennen.

6 3 0



eine berechnende Kraft großgezüchtet, und alle tieferen Kräfte werden

zu deren Gunsten ausgebeutet.
Mit diesem Irrsinn nun wird nicht nur eine Stadt einmal oder

ein Land beglückt, sondern in «weitste Weiten», zu Völkern, die

unter himmelweit verschiedenen einfacheren Sitten noch leben, wird
derselbe Wahnsinn zwangsläufig verbreitet. Der Dichter malt diese

Ausbreitung des Irrsinns eindrücklich, indem er Wohnstätten uns
kaum bekannter Volksstämme und die primitivsten Beschäftigungen
nennt: «bis in Jurten den Senn».

Diese Ausbreitung des Irrsinns, in den die Menschheit an einem

Ort der Welt hineingeraten, über die ganze Welt hin, bereitet dem
Dichter die tiefste Sorge. Muß nicht irgendwo noch, soll nicht alles

zu Ende gehen, das sein, worauf auch der Drud hingewiesen hatte,
Zauber, durch den das Leben wach bleibt, Erden, die in dumpfer
Urnacht atmen, Jungfrauenland, von dem eine Erneurung ausgehen
könnte?

Einst lag ich am südmeer
Tief-vergrämt wie der Vorfahr
Auf geplattetem fels
Als mich der Mittagschreck
Vorbrechend durchs ölgebüsch
Anstieß mit dem tierfuß.

Aehnlich wie in dem Gespräch mit dem Drud erscheint ihm auch

hier eine Verkörperung der Unteren, der Erdkräfte, nicht mit
Namen, aber nach einer den Alten geläufigen Erscheinungsweise des

Pan, dem die Mittagsstunde geweiht ist, Mittagschreck genannt.
Durch ihn angestoßen, entdeckt der Dichter nun mit dem geschärfteren

Auge in der eignen Heimat den gesuchten ursprünglichen Boden,
«schlummernder Fülle Schoß». Denn hier in der Heimat, so erinnert
er sich, hat er Menschen gefunden, die, ohne Nutzsucht und ohne

Lebensgier, an Größe noch glaubten und ihr Leben — und mehr als

ihr Leben: Glanz und Ruhm — zum Opfer brachten, Menschen,
wie er sie auch schon in einem Gedicht des Siebenten Rings, in «Pente

Pigadia» gepriesen hatte:

froh daß des gottes volle
Die für das wort und die gestalt verscheiden

Die kalte erde immer noch gebiert.

Es sind sieben Menschen, an die der Dichter denkt, deren Wesen,
Sinnen und Trachten so ganz der Sphäre der höchsten menschlichen

Werte hingegeben ist, daß sie darüber nicht nur das Nützliche, daß

63 1



sie sogar das Natürliche und das allgemein Menschliche opfern: einer
ist da, der die Olympischen zu schauen meinte und, überwältigt, sich

in die Fluten stürzt; ein Dämon ist da, der, von den Prächten des

versunkenen Rom erfüllt, den Untergang der eignen Zeit herbeiwünscht;
da ist ein Jüngling höchster geistiger wie leiblicher Schöne, der im
Augenblick seines vollen Blühens zu Gott einzugehen inbrünstig betet;
einer ist da, der sein Lautenspiel zerbricht, «geduckt die Stirn für
den Lorbeer bestimmt», und einer, der im Halt eines Gefährten seine

eigne Kraft verzehrt hat; und endlich nennt der Dichter auch die
kritischen Zweifler und Alleswisser, die dennoch, die Grenze des
"Wißbaren ehrend, vor dem Wunder verstummen.

Man sieht, es ist weder ein religiöser Glaube noch die Herrschaft
einer privilegierten Rasse, welche den Fluch, unter dem die heutige
Menschheit liegt, für den Dichter löst. Seltsamste aller Vorstellungen:
die Heilung jener äußersten Nöte, die den Drud verdüsterten und
über den in dem späteren Gedicht die Oberen und Unteren sannen,
liegt ihm in der Existenz von ein paar vereinzelten Menschen und
von solchen, die sich nicht einmal durch Taten hervortun. Es sind
sämtlich Abseitsstehende, in denen aber der Atem des Geistes und
der Geist des Opfers weht. Vielleicht wollte der Dichter hiermit auf
das Wesen echter Tugend hindeuten, die immer etwas vom Geist des

Opfers und von der Kraft des Verzichtes erfordert, vielleicht auch

darauf, daß eine verruchte Zeit solchen Kräften nicht mehr gestattet,
in ihr sich auszuwirken, so daß sie nur am Rande der Zeit überhaupt
noch existieren können, wodurch freilich ihr Zeugnis, das sie von
höherem Menschtum ablegen, um so schwerer wiegt.

Diese sieben Gestalten sind dem Dichter noch vor dem ersten
Weltkrieg in dem industriell wie politisch damals machtvoll sich

entfaltenden Deutschland begegnet. Nicht aber dieses offne, nur das

geheime Deutschland, das ihm in jenen sieben Gestalten sich offenbarte,

hat ihm den Glauben, daß die Welt noch nicht gänzlich dem

Untergang verfallen sei, wiedergegeben. Wünsche und Gedanken der
Menschen sind nach seiner Auffassung die Ursachen, die der realen
Welt ihr Gesicht geben. Wenn daher das Sinnen und Trachten der
Menschen sich einmal wieder wandelt und wieder ähnlich wird dem
dieser sieben, dann würde jenes Schicksal aufgehalten werden, dessen

Herannahen schon Geister wie Goethe, Delacroix, Baudelaire mit
Schrecken gesehen und das die Blätter für die Kunst im Jahre 1910

zu fragen veranlaßt hatte: «Stehen wir vorm Untergang des bis
heute gültigen Menschtumes, des tragischen, des heldisch gehobenen
Menschtumes?»

632


	Mensch und Erde

