Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Mensch und Erde

Autor: Landmann, Edith

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759199

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MENSCH UND ERDE

VON EDITH LANDMANN

Stefan George hat sciner Sicht von dem Verbiltnis des Menschen zur Erde an
vielen Stellen seines Werkes Ausdruck gegeben; er hat das Problem in den ver-
schiedenen Aspekten, die es bictet — religiosen, ethischen, politischen und sozialen —,
immer wieder beleuchtet. Wir geben bier nur die Interpretation zweier Hauptstellen.

Guglielmo Ferrero, der Historiker des alten Rom, reflektiert in
seinem der Kritik unserer Zeit gewidmeten Buche! iiber eine merk-
wiirdige Tatsache: die Phinomene der Amoralitit, welche die alten
Romer, welche ein Horaz, Sallust, Plinius, Tacitus mit tiefer Sorge
betrachtet, und die sie als Korruption gebrandmarkt hatten: die in
allen Stinden sich verbreitende Genuflsucht, Habsucht, Geltungssucht
(luxuria, avaritia, ambitio) werden bei uns, im Zeitalter des Fort-
schritts, als selbstverstindlich hingenommen, ja bewuflt grofigezogen,
willkommen geheiflen und gefordert. Reichtum ist heute nicht mehr
wie frither dazu da, um wirkliche Bediirfnisse zu befriedigen und ein
schones Leben zu ermdglichen, sondern man muf} ihn verbrauchen, um
thn immer neu hervorbringen zu kénnen. Eine gewaltig sich drehende
Schraube zieht immer groflere Mengen von Individuen zu immer
groflerer Produktion und Konsumtion in ihre Umdrehungen hinein.
Seine Macht iiber die Erde, deren der Mensch seit der Neuzeit sich
bewuflt wurde, die Entdeckung, dafl die Erde viel reicher und grofler
ist, als er geglaubt, dafl er, iiber die Siulen des Herkules hinaus, plus
ultra, mit Windeseile sich auf ihr verbreiten und Instrumente schaf-
fen konnte, um sich ithrer Reichtiimer zu bemichtigen, versetzte ihn
in einen Rausch, in dem die Scheu, welche die Menschen aller fritheren
Zeiten vor der Natur empfunden hatten, in dem auch jedes Gefiihl
fiir die Aufgabe und fiir die Grenzen der Menschheit unterging. Jede
Zeit aber hat ein oberstes Tun, auf das sie all thre Anstrengungen
richtet. Man kann nicht alles zugleich tun. Die Zivilisation der
Maschine und des Fortschrittes zerbrach alle religiosen, moralischen,
dsthetischen, politischen und sozialen Bindungen und Wertsetzungen,
welche die Energie der fritheren Menschen gefesselt hatten. Indem sie

1 Le Génie latin ¢t le Monde moderne, Paris 1917.

624



auf nur immer groflere Quantitit ausgeht, ist sie durch eine sikulare
Kluft von allen fritheren Kulturen getrennt, denen es auf Qualitit
von Menschen und Dingen ankam, welche es vorzogen, lieber Kunst,
Religion, Moral oder Recht hervorzubringen als Reichtum. Indem der
Mensch die Erde, die Meere und die Luft eroberte, gab er dafiir in
Kauf seine Ideale von kiinstlerischer, moralischer und religitser Voll-
endung.

Von ganz verwandten Gedankengingen geht die prophetische
Kritik der Zeit aus, die wir bei George finden, die bei thm schon mit
dem Siebenten Ring 1907 einsetzt, in den von seinem Geist getragenen
Jahrbiichern fiir die geistige Bewegung 1910—1912 fortgefithrt wird
und in seiner Dichtung bis in sein letztes Werk hinein, bis zum Neuen
Reich (1928), immer tiefere Begriindung findet.

Auch George geht von dem aller dufleren Entwicklung zugrunde
liegenden moralischen Phinomen aus: dafl die Herzen gemein wurden,
dafl nur Niedre noch herrschen, daff die Edlen starben, daf statt des
Strebens nach Sittigung und Vergeistigung des Menschen, wie alle
fritheren Zeiten es erkennen lassen, Erwerb, Neid und Nutzen zum
Gotzen der heutigen «prosperierenden» Welt geworden sind. So sagt
ein Spruch des Siebenten Ringes, «Stadtplatz»:

Lhr hoch und nieder rennt dem gotzen nach

Der flitter hoble flache und gemeine

Aus eurem pfunde miinzt. Mein volk ich weine
Wenn sich das sithnt mit armut not und schmach.

Dem Dichter erschien aber diese menschliche Entartung nicht nur als
ein moralisches Phanomen, das allein den Menschen angeht, er empfin-
det sie auch.als einen Frevel, der der Erde angetan wurde. George ist
von jener Frommigkeit erfiillt, die in der antiken Welt unabhingig
von aller Entwicklung der religidsen Vorstellungen, von den aller-
ersten Anfiangen der griechischen bis zu den letzten Ausldufern der
romischen Welt in gleicher Weise sich erhielt, von dem Gefiihl fiir
Gia, die grofle Nihrerin, die, wie der homerische Hymnus sie besingt,
alle lebenden Wesen hervorgebracht und sie trigt und erhdlt und
wieder zu sich nimmt, aus der die Kinder der Menschen kommen wie
die Friichte des Feldes, die Allmutter, die hochste der Gottheiten, die
Unvergingliche, Unermiidliche. Sie ist als Kurotrophos der Jugend
heilig, die ihr Opfer bringt; aus ihr kommt auch Wohlgeratenheit,
Heiterkeit und Gesetzlichkeit alles Seienden und so auch des Staat-
lichen. Vor der groflen Darstellung von der Bliite der Stadt, welche
die Athener alle vier Jahre in den Panathenden begingen, wurde der
Gia ein Opfer gebracht.

625



Solcher Ehrfurcht fiir die Allmutter entsprechend, sah das gesamte
Altertum in ihr und in allen ihren Geschopfen einen Gegenstand
scheuer Verehrung. Die ganze ithn umgebende Welt, in die er hinein-
gestellt war, ist dem antiken Menschen ein Heiliges, das er nur mit
Vorbehalt antasten darf. Keine Schlachtung eines Tiers ohne die
Riten, welche der Versohnung der Gottheit dienen sollten, der das
Tier gehorte. Von jeder Herde war das in jedem Jahre erstgeborene
Tier dem Gott geweiht. Viele Baume waren heilig und durften nicht
gefdllt werden. Als Erysichthon einen der Demeter heiligen Baum
fallte, bestrafte ihn die Gottin mit unstillbarem Hunger, «unersdtt-
licher Gierde». Sogar die Aufwithlung der Erde durch den Pflug
wurde in der Frithzeit noch wie ein Frevel empfunden; immer gingen
aus ganz Hellas Erstlingsopfer von der Ernte als Dank an die Géttin
der Erde nach Eleusis.

Von dhnlich frommem Dank fiir die Erde erfiillt, siecht George die
schrankenlose Ausniitzung und Ausbeutung ihrer Schitze, wie die
moderne Welt sie pflegt, mit Grauen, und er hat dieser Empfindung
in einem Zwiegesprach Ausdruck gegeben, das zuerst in der zehnten
Folge der Blitter fiir die Kunst 1914, 6ffentlich erst im Neuen Reich
1928, erschienen und das iiberschrieben ist: «Der Mensch und der
Drud>».

«Der Mensch», das ist, wie sich im Gesprach erweist, der Mensch,
wie der Dichter in seiner Zeit ihn vorfand, der im Fortschrittswahn
befangene, der auf seine technischen Errungenschaften stolze Mensch,
wie er seit dem Beginn der Neuzeit immer einseitiger sich entwickelt
hat. Und der Drud, im Mittelhochdeutschen ein der Fruchtbarkeit
Schaden bringender Dimon, ein dimonisches, vornehmlich weibliches
Wesen, nimmt méinnliche Gestalt an und gewinnt die Ziige, die uns
aus der griechischen Welt vertraut sind: mit schiefem Maul, mit
buschig krausem, gehorntem Kopf und Ziegenfuff und mit geheimem
Wissen begabt, ersteht vor uns der grofle Pan, er, von dessen Walten
das Gedeihen der Herden abhing, dessen sichtbare Begegnung zuweilen
ein besonderes Gliick, meist aber Ungliick verhief.

An diese antike Vorstellung, dafl der Anblick solcher Gottheit
Unheil bringt, kniipft das erste Wort des Drud an, das diese ganze
Begegnung unter diisteren Aspekt stellt:

Nicht dich noch mich wird freun daf du mich fandst.

Auf seinen Hinweits, daf} edles Wild, nach dem der Jagende aus-
gezogen ist, und der Quell, der ihn auf seinen Streifziigen labte,
verschwinden und vertrocknen wiirde, wenn Wesen von seiner, von

626



des Drud Art nicht mehr wiren, bricht der ganze Hochmut des
modernen Menschen hervor:

Du ein weit niedrer lebrst mich? Unser geist
Hat hyder riese drache greif erlegt

Den unfruchtbaren hochwald ausgerodet
Wo siimpfe standen wogt das dhrenfeld
Im saftigen griin dst unser zahmes rind
Gehéfte stadte bliihn und belle géirten
Und forst ist noch genug fiir hirsch und reh —
Die schitze hoben wir von see und grund
Zum himmel rufen steine unsre siege . . .
Was willst du iiberbleibsel grauser wildnis?
Das licht die ordnung folgen unsrer spur.

Wir sehen, der Mensch duflert hier keine Spur mehr von jener
Ehrfurcht vor der Natur, die das Altertum empfand. Weder Schrek-
ken noch Bewunderung, als wiren sie hohere Wesen, flof3en ithm die
Tiere ein. Auch die Goethische Naturfrommbheit, das Bewufltsein von
der eignen Gesetzlichkeit der Natur und von der Stufenleiter ihrer
Wesen, auf der er selbst heranstieg, ist diesem Menschen fremd. Er
sieht in der Natur nur grause Wildnis, aus der erst er Licht und
Ordnung und Niitzlichkeit hervorgebracht.

Mit schwerem Ernst weist demgegeniiber der Drud auf die Gren-
zen, die dem Walten der Menschheit gesetzt sind und mit deren Ueber-
rennen der Mensch — wenn er das Band, das ithn mit Tier und Scholle
verkniipft, zerrissen hat — in sein Verhidngnis rennt. Der Dichter mag
hier an die Verstadterung denken, an die Landflucht, die dem Volks-
ganzen jene Kraft raubt, die es nur daraus zieht, daf ein Teil des
Volkes mit der Erde verwachsen bleibt. Dem fortschrittsgierigen Geist
ist das Wissen um die Bedingtheit jedes Fortschreitens abhanden ge-
kommen: das Wissen um den negativen Pol des Daseins, um die
Nacht, aus der das Licht sich erst gebiert, so dafl er nicht mehr die
Gegensitze begreift, in deren dauernder Polaritit das Leben schwingt,
und die daher eins zum anderen gehoren: das ewige Einerlei und die
ewigen Augenblicke, Stoff und Geist, Tod und Leben. Nur da gedeiht
der Mensch, wo der zum Licht Strebende das Dunkel, der Ordnende
das Chaos, der Lustbegehrende die Qual und der dem Leben Dienende
den Tod noch ehrt. Der Mensch merkt auf. Wie darf die Mifgestalt,
der Drud, wie darf ein weit Minderer es wagen, thn, den Menschen,
zu belehren. Sind die tiefsinnigen Dinge, die er beriihrt, nicht Sache
der Gotter?

Aber auch diese Meinung des Menschen lafft den Drud unberiihrt.

627



Was wissen die Menschen von den Gottern, die sich ithnen unver-
mittelt nie genaht haben! In wessen Hand die Menschen in Wahrheit
sind, dafl nur er und seinesgleichen das Wachsen der Biume, das
Reifen der Saat in Gang hilt, das wissen sie nicht; er aber weif3:

Wo unsere zotte streift nur da kommt milch.

Nicht die List des Menschen nur ist es, die der Erde ihre Friichte
abgewinnt, sondern sie, die alles, was ist, aus ihren Kriften
erndhrt, bringt hervor und erhdlt auch ihn selbst und seine Erfin-
dungskraft. Auch die Kraft des menschlichen Geistes ndhrt sich nur
aus den dunklen Kréften, die die Erde hergibt. In thr Walten ist er
einbezogen, so daf} er da, wo er jene Krifte tilgt, sich selber mit
vertilgt. Als einen Trick lauscht er thre Wirkungsweise ihr ab und
bricht damit ein in das Gehege ihres in Millionen von Jahren auf-
einander abgestimmten Waltens. Er erschiittert einen Kosmos und
bringt damit sich selber in Gefahr, von dem hereinbrechenden Chaos
verschlungen zu werden:

Nur durch den zauber bleibt das leben wach.

Wir diirfen bei diesem Wort nicht an Zauberei denken, nicht an jene
alte Magie und moderne Technik, durch welche der Mensch die
geheimen Krifte der Natur nach eigenem Willen zu lenken sucht,
sondern als Zauber sieht der Dichter das geheimnisvolle Walten der
Naturkrifte selbst, die das wundersame Ganze des All-Lebens her-
vorbringen. :

George hat dem tiefen Grauen, das ihn vor der technischen Ent-
widklung der Menschheit erfiillt, noch einmal, anderthalb Jahrzehnte
spater, Ausdruck und hier auch eine Art Antwort auf die schwer ihn
bedringende Frage gegeben, im «Geheimen Deutschland»:

Wo unersattliche gierde

Von dem pol bis zum gleicher
Schon jeden zoll breit bestapft hat
Mit unerbittlicher grelle

Obne scham iiberblitzend

Alle poren der Welt:

Wo hinter maafloser winde
Hiflichen zellen ein irrsinn
Grad erfand was schon morgen
Weitste weite vergiftet

Bis in wiisten die reitschar

Bis in jurten den senn:

628



Wo nicht mehr . rauher obhut
Saugt in steiniger waldschlucht
Zwillingsbriider die wélfin

Wo nicht . den riesen erndhrend
Wilde inseln mebr griinen

Nodh ein jungfranen-land:

Da in den auflersten néten
Sannen die Untern voll sorge
Holten die Himmlischen gnadig
Lhr lezt geheimnis . . . sie wandten
Stoffes gesetze und schufen
Neuen raum in den raum . . .

Es ist der Gedanke von der hemmungslosen Nutzsucht der Men-
schen, den George hier in nur noch schirferer Form ausspricht. Er
nennt die Erfindungen, die hinter maflloser Wiande hifllichen Zellen,
in den Laboratorien, gemacht werden, die, nur auf einen einzigen
Zweck hin eingerichtet, die eng nur auf diesen Zweck ausgerichtete
Gehirnarbeit verraten, Irrsinn. Denn welchen Sinn haben die Grofi-
taten moderner Technik, was ist der Inhalt unserer vielgepriesenen
Errungenschaften? Wie Kinder an einem Spielzeug, so erfreuen sich
moderne Menschen an der erstaunlichen Schnelligkeit, mit der sie
tiberall hingelangen konnen. Sie fragen nicht, welchen Sinn dies alles
habe, und was sie dazu berechtigt. Sie erfinden Mittel, um iiber den
ganzen Erdkreis hin im Augenblick sich Mitteilungen machen zu
konnen, und andere, um Mitteilungen wiederum zu storen. Sie ver-
nichten sinnvolle Grenzen, um sinnlose neu zu errichten. Sie suchen
der Menschheit Arbeit zu ersparen, um verzweifelt vor dem Problem
der Arbeitslosigkeit zu stehen. Durch allzu grofie Bequemlichkeit und
Sicherung des Daseins schalten sie jede natiirliche Auslese des lebens-
tiichtigen Lebens aus und sind so in den Zirkel gebannt von wachsen-
dem Reichtum und wachsendem Elend, steigender Fiirsorge und
steigender Gier.

Beachten wir wohl: zur rechten Weile, so hatte der Drud zum
Menschen gesagt, ist dein Walten gut. Und auch hier, im Geheimen
Deutschland, ist nicht etwa in muckerischer Angst vor der mensch-
lichen Vernunft die Erfindungskraft des Menschen selbst getadelt,
nur die unersittliche Gierde, die sie antreibt, und die ihr den Weg
weist, nur der Wahn, die unverniinftigen Ziele, die sie sich setzt,
und die Hemmungslosigkeit, mit der sie sie verfolgt, wird vom
Dichter verurteilt, eben dies also, was unser Zeitalter der Technik
vor anderen Zeiten, die ja grofler technischer Leistungen keineswegs

629



ermangelten, unterscheidet. Bei aller Scheu vor der Gda war es auch
bei den Griechen nicht so, daff sie eine ithren Lebensbereich erwei-
ternde Erfindung von sich gewiesen, dafl sie nicht auch stolz auf die
Macht gewesen wiren, die sie iiber die Natur errungen hatten. In
dem beriihmten Chorlied der Antigone besingt Sophokles die Er-
findung des Schiffes, die Bebauung des Bodens, die Bindigung des
Rindes und des Rosses, die Jagd auf wilde Tiere, Vogel- und Fisch-
fang, die Erfindung der Sprache, Staatsgriindung und HZuserbau,
endlich auch die Abwehr der Krankheiten, als Wunderwerke des
Menschen. Dem Tode aber, so heifit es am Schluf3, kann er nicht ent-
flichen, und es folgt die Warnung: nur wer die Gesetze der Erde
im Gleichgewicht mit dem beschworenen Recht der Gotter hilt, dessen
Staat ist blihend; zugrunde aber geht, wer frevelnd lber das Mafd
hinausgeht, dem bei all seinen Erfindungen das Schone nicht bei-
wohnt.

Worin dieses Maf3 und das Schone, dessen Sophokles hier gedenkt,
besteht, dessen ist die ganze griechische Kultur Zeuge, die wie ein
einziger grofler Protest erscheinen kann gegen die moderne Auffas-
sung, dafl das Wichtigste fiir den Menschen seine materielle Wohl-
fahrt, und daf fiir technische Hervorbringungen keine andere Grenze
gesetzt sei als technische Moglichkeiten®. Konnte man in der alten
Welt von der praktisch wiinschbaren Ablenkung eines Flusses Abstand
nehmen, damit der Fluf nicht ziirne, so gehen moderne Menschen im
Rasen des Fortschrittswahns sogar tiber ihren eigenen Zorn, iiber die
eigensten Bediirfnisse von Seele, Auge und Ohr hinweg. Daf} die Ma-
schine, die dem Menschen dienen soll, den Menschen selbst zur Ma-
schine macht, indem sie ihn von seinem Werke trennt und ihm eigne
Erfindungskraft und Geschicklichkeit anzuwenden nicht erlaubt, daff
die Gewohnung an sie, die in ihrem Gebrauch keine menschliche
Riicksicht verlangt, die Seelen an Hirte und Brutalitdt gewdhnt und
in den Bequemlichkeiten, die sie erméglicht, den Geist der Milde
und der Gerechtigkeit erstickt, die prinzipielle Unvereinbarkeit daher
der technischen mit einer geistig-kulturellen Welt, war und ist
nirgends erkannt, die Bereitschaft zu einer neuen Wahl zwischen
der einen und der anderen auch bei den erleuchtetsten Geistern der
Zeit nirgends vorhanden®. Auf Kosten alles Edlen und Schénen wird

2 Vgl. iiber die Erfindungen, die die Griechen gemacht, bewuflt aber nicht
angewandt haben: A. E. Zimmern, The Greek Commonwealth, 1924, und
Gina Lombroso, Ueber die Ursache des Fehlens der maschinellen Betriebe
im Altertum, in: Archiv fiir Sozialpolitik, 1914, Tiibingen.

3 Wir diirfen heute als einen, der die besagte Unvereinbarkeit durchschaut
und in der satirischen Utcpia «Brave New World» (1930) dargestellt hat,
Aldous Huxley nennen.

630



eine berechnende Kraft groflgeziichtet, und alle tieferen Krifte wer-
den zu deren Gunsten ausgebeutet.

Mit diesem Irrsinn nun wird nicht nur eine Stadt einmal oder
ein Land begliickt, sondern in «weitste Weiten», zu Volkern, die
unter himmelweit verschiedenen einfacheren Sitten noch leben, wird
derselbe Wahnsinn zwangslaufig verbreitet. Der Dichter malt diese
Ausbreitung des Irrsinns eindriicklich, indem er Wohnstdtten uns
kaum bekannter Volksstimme und die primitivsten Beschdftigungen
nennt: «bis in Jurten den Senn».

Diese Ausbreitung des Irrsinns, in den die Menschheit an emem
Ort der Welt hineingeraten, iiber die ganze Welt hin, bereitet dem
Dichter die tiefste Sorge. Muf nicht irgendwo noch, soll nicht alles
zu Ende gehen, das sein, worauf auch der Drud hingewiesen hatte,
Zauber, durch den das Leben wach bleibt, Erden, die in dumpfer
Urnacht atmen, Jungfrauenland, von dem eine Erneurung ausgehen
konnte?

Einst lag ich am sidmeer
Tief-vergramt wie der Vorfahr
Auf geplattetem fels

Als mich der Mittagschreck
Vorbrechend durchs olgebiisch
Anstieff mit dem tierfufs.

Achnlich wie in dem Gesprich mit dem Drud erscheint ihm auch
hier eine Verkorperung der Unteren, der Erdkrifte, nicht mit
Namen, aber nach einer den Alten geldufigen Erscheinungsweise des
Pan, dem die Mittagsstunde geweiht ist, Mittagschreck genannt.
Durch ihn angestofien, entdeckt der Dichter nun mit dem geschirf-
teren Auge in der eignen Heimat den gesuchten urspriinglichen Boden,
«schlummernder Fiille Schof3». Denn hier in der Heimat, so erinnert
er sich, hat er Menschen gefunden, die, ohne Nutzsucht und ohne
Lebensgier, an Grofle noch glaubten und ihr Leben — und mehr als
ithr Leben: Glanz und Ruhm — zum Opfer brachten, Menschen,
wie er sie auch schon in einem Gedicht des Siebenten Rings, in «Pente
Pigadia» gepriesen hatte:

frob daf des gottes volle
Die fiir das wort und die gestalt verscheiden
Die kalte erde immer noch gebiert.

Es sind sieben Menschen, an die der Dichter denkt, deren Wesen,

Sinnen und Trachten so ganz der Sphire der hichsten menschlichen
Werte hingegeben ist, daf} sie dariiber nicht nur das Niitzliche, daf}

631



sie sogar das Natiirliche und das allgemein Menschliche opfern: einer
ist da, der die Olympischen zu schauen meinte und, iberwaltigt, sich
in die Fluten stiirzt; ein Damon ist da, der, von den Prichten des ver-
sunkenen Rom erfiillt, den Untergang der eignen Zeit herbeiwiinscht;
da ist ein Jiingling hochster geistiger wie leiblicher Schone, der im
Augenblick seines vollen Blithens zu Gott einzugehen inbriinstig betet;
einer ist da, der sein Lautenspiel zerbricht, «geduckt die Stirn fiir
den Lorbeer bestimmt», und einer, der im Halt eines Gefihrten seine
eigne Kraft verzehrt hat; und endlich nennt der Dichter auch die
kritischen Zweifler und Alleswisser, die dennoch, die Grenze des Wif3-
baren ehrend, vor dem Wunder verstummen.

Man sieht, es ist weder ein religioser Glaube noch die Herrschaft
einer privilegierten Rasse, welche den Fluch, unter dem die heutige
Menschheit liegt, fiir den Dichter 16st. Seltsamste aller Vorstellungen:
die Heilung jener duflersten Note, die den Drud verdiisterten und
tiber den in dem spateren Gedicht die Oberen und Unteren sannen,
liegt ihm in der Existenz von ein paar vereinzelten Menschen und
von solchen, die sich nicht einmal durch Taten hervortun. Es sind
saimtlich Abseitsstehende, in denen aber der Atem des Geistes und
der Geist des Opfers weht. Vielleicht wollte der Dichter hiermit auf
das Wesen echter Tugend hindeuten, die immer etwas vom Geist des
Opfers und von der Kraft des Verzichtes erfordert, vielleicht auch
darauf, daf} eine verruchte Zeit solchen Kriften nicht mehr gestattet,
in ihr sich auszuwirken, so daf sie nur am Rande der Zeit tiberhaupt
noch existieren konnen, wodurch freilich ihr Zeugnis, das sie von
héherem Menschtum ablegen, um so schwerer wiegt.

Diese sieben Gestalten sind dem Dichter noch vor dem ersten
Weltkrieg in dem industriell wie politisch damals machtvoll sich
entfaltenden Deutschland begegnet. Nicht aber dieses offne, nur das
geheime Deutschland, das ihm in jenen sieben Gestalten sich offen-
barte, hat ihm den Glauben, dafl die Welt noch nicht ginzlich dem
Untergang verfallen sei, wiedergegeben. Wiinsche und Gedanken der
Menschen sind nach seiner Auffassung die Ursachen, die der realen
Welt ihr Gesicht geben. Wenn daher das Sinnen und Trachten der
Menschen sich einmal wieder wandelt und wieder dhnlich wird dem
dieser sieben, dann wiirde jenes Schicksal aufgehalten werden, dessen
Herannahen schon Geister wie Goethe, Delacroix, Baudelaire mit
Schrecken gesehen und das die Blitter fiir die Kunst im Jahre 1910
zu fragen veranlaffit hatte: «Stehen wir vorm Untergang des bis
heute giiltigen Menschtumes, des tragischen, des heldisch gehobenen
Menschtumes?»

632



	Mensch und Erde

