Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Goethe und die Deutschen

Autor: Beutler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOETHE UND DIE DEUTSCHEN

VORTRAG
gehalten am 28. August 1945 im Freien Deutschen Hochstift in Frankfurt am Main

VON ERNST BEUTLER

Meine Damen und Herren! Nicht ohne inneres Befangen habe ich
dem Wunsche der Verwaltung des Hochstifts nachgegeben, heute zu
Ihnen zu sprechen. In den zwanzig Jahren, die ich die Ehre habe, dem
Hochstift zu dienen, habe ich den Grundsatz befolgt, zwar innerhalb
und auflerhalb Deutschlands durch Vortrige von den wissenschaft-
lichen Bemiihungen Zeugnis abzulegen, denen wir uns im Goethe-
museum hingeben, aber das Katheder des Hochstifts frei zu lassen fiir
Giste von auswarts. Denn wir Frankfurter kennen uns ja unterein-
ander; aber Gelehrte von anderen Universititen und Forschungs-
instituten hier zu Worte kommen zu lassen und so vermittelnd
unseren eigenen Gesichtskreis zu erweitern, darin sah ich von jeher
eine der schonsten Aufgaben unseres Hochstifts. Spater freilich kam
zum eigenen Verzicht das duflere Gebot. Im Jahre 1937 wurde mir
von demjenigen, bei dem die Gewalt war, jedes Auftreten innerhalb
des Gaues untersagt. Dieses duflere Hemmnis ist heute gefallen. Und
auch das innere kann, da die Stadt jetzt, wenn sie leben will, ganz
und nur auf ihre eigene Kraft angewiesen ist, nicht mehr von Gewicht
sein. Wenn ich trotzdem nur zdgernd dem Wunsche der Verwaltung
folge, so hat das einen anderen Grund. Was kann, was darf, was soll
heute ein Deutscher zu Deutschen sagen? Welche Sprache soll er
sprechen? Wo gibt es noch Prigungen und Sitze, die nicht schmihlich
miflbraucht und geschindet sind? Ist nicht jedes deutsche Wort eine
falsche Miinze geworden?

Schon als wir vor einem Jahre Goethes Geburtstag begingen, waren
wir in einer Lage, die es uns schwer machte, den Mut zu einer Feler
zu finden. Es war der erste Geburtstag, seitdem das Haus, in dem
Goethe geboren worden war, nicht mehr als stiller Zeuge jenes
gliicklichsten Tages unter uns stand. Es lag in Schutt und Asche.
Frankfurt lag in Schutt und Asche. Wer hitte da an Goethes Geburts-
tag reden konnen? So planten wir, den Tag zu einer wiirdigen Toten-
feier dieser Stadt zu machen. Ein Kiinstler unserer Bithne sollte aus
«Dichtung und Wahrheit» die Stellen vortragen, in denen Goethe

519



sein liebes Frankfurt beschrieben und gepriesen hatte — die Kapitel
vom Elternhaus, vom Grofien Hirschgraben, vom R&merberg, der
Schirn, vom Dom und den alten Kirchen, von den wehrhaften
Mauern und hohen Tirmen. Aber als der Schauspieler, sich vorbe-
reitend, versuchte, diese Seiten zu lesen, da brach ithm die Stimme.
Und wir merkten, daf} er sich mehr zugemutet, als er und die Horer
ertragen konnten. So nahmen wir denn unsere Zuflucht von dem
Dichter, der geboren ward, zu der Mutter, die ihn uns geschenkt. Und
wir horten die mutigen Briefe, die die Frau Rat geschrieben, als 1796
die glihenden Kugeln auf die Hiuser fielen und die Stadt zu brennen
anfing und alles sich in die Keller oder in Dorfer und Stidte auflerhalb
der Bannmeile fliichtete, und horten die Schilderung, die Bettina von
Arnim-Brentano von der Frau Rat und ihrer Fahrt ins Wilhelmsbad
entworfen, und horten die Predigt, die hier Goethes Mutter iiber ein
Lieblingswort ihres Sohnes aus seinen jungen Tagen hielt: «Ohne
Courage kein Genie.» Und an diesem Wort und an dem Vorbild
dieser prachtvollen Frankfurter Frau und Dichtermutter haben wir
uns aufgerichtet.

Und heute? Das ganze Reich liegt in Triimmern, ein Gebilde, ein
Jahrtausend alt, uns ehrwiirdig als Gefifl unserer Geschichte, als
Traum und Verwirklichung der Geschlechterketten unserer Ahnen.
Die Lebenden verzweifeln. Die Toten klagen an. Wire es nicht ge-
mifler, den heutigen Tag nur mit Schweigen zu begehen? Das wire
wohl angemessen, wenn es sich um den Geburtstag eines Staatsmannes
handelte, dessen Schopfung zerschlagen liegt. Aber es gilt den Tag
eines Dichters. Und des Dichters Reich ist das Wort. Wort und Lied
sind ewig. Das Haus des Thomaskantors in Leipzig ist schon seit
Jahrzehnten vom Erdboden verschwunden, aber Johann Sebastian
Bach lebt; in ithm feiert die deutsche Musik sich selbst, wie sie es in
Haydn tut und in Mozart, in Beethoven und in Schubert und in
Brahms. Ist es nicht merkwiirdig, dafl das Verginglichste, ja das
Unsichtbare, der Klang der Tone, ein unzerstorbares Leben haben
konnen und Stein und Erz tiberdauern? Troja ist verfallen seit mehr
als dreitausend Jahren. Homer lebt. Und auch Goethe lebt und wird
leben und zeugen von dem Edelsten und Schonsten, dessen deutscher
Geist fihig gewesen ist, wird leben, so lange die Deutschen sein
Andenken und damit sich selbst lebendig erhalten. Und darum diirfen
wir am heutigen Tage nicht schweigen, sondern miissen reden.

Auch Goethe hat einmal erfahren, was wir erleben, dafl das Reich
zerfiel, und man hat ihm einen Vorwurf daraus gemacht, wie ruhig
und scheinbar gleichgiiltig er die Kunde davon aufgenommen. Es war
am 7. August 1806, der Dichter war auf der Riickfahrt von Karlsbad,
als ithn zwischen Hof und Schleiz die Nachricht erreichte, daff der

520



Kaiser Franz seine Krone, die er 1792 in Frankfurt empfangen,
niedergelegt habe und dafl damit das Romische Reich Deutscher Nation
erloschen sei. Das Tagebuch des Dichters aber bringt dariiber nur ein
karges Wort, in einer Linie mit Notizen iiber Streitigkeiten zwischen
seinem Diener und Kutscher auf dem Bock. Die Frau Rat, in einem
Brief aus Frankfurt, schreibt ergriffen, wie zum ersten Male Kaiser
und Reich aus dem Kirchengebet weggelassen worden seien und dafl
Frankfurt als Stadt festlich froher und pompdser Kronungen nun
ausgespielt habe. «Wie lauter Leichenbegingnisse, so sehen unsere
Freuden aus.»

Indes, was bei Goethe als Gleichgiiltigkeit erscheint, war im Grunde
nur Selbstsicherheit. Er trauerte dem Vergangenen weniger nach, weil
er viel tiefer in das Kommende hineinsah. Die Diwan-Verse:

Wer nicht von dreitausend [ahren
Sich weifl Rechenschaft zu geben,
Leb im Dunkeln, unerfabren,
Mag von T ag zu T age leben,

diese Worte galten ihm nicht nur von der Vergangenheit, sondern
auch von der Zukunft.

Freilich, fiir die deutsche Zukunft hat Goethe gebangt. Und es ist
heute woh! die Stunde, uns davon Rechenschaft zu geben, welcher Art
das Verhiltnis Goethes zu seiner Nation und der Nation zum Dichter
gerade im Hinblick auf die deutsche Zukunft gewesen ist. Homer,
Dante, Shakespeare waren ihren Volkern Idole, von Liebe und Ver-
ehrung getragen. Zwischen Goethe und den Deutschen klafften un-
heimliche Abgriinde. Alle Goethe-Feiern und Goethe-Vereine ver-
mochten nicht, sie zu i{iberbriicken, ja nicht einmal zu verbergen. Sie
wissen, dafl ich an diesem Tage nicht zu Thnen von Buchenwalde
sprechen werde. Aber erlauben Sie mir, Sie daran zu erinnern, daf}
es eben dort, am Hange des Ettersberges bei Weimar war, wo am
12. Februar 1776 in einer einsamen Winternacht, vielleicht nach einer
Jagd mit dem Herzog, sich dem Dichter das Gebet von den Lippen
rang:

Der du von dem Himmel bist,
Alles Leid und Schmerzen stillest,
Den, der doppelt elend ist,

Doppelt mit Erquickung fillest,
Ach, ich bin des Treibens miide!

W as soll all der Schmerz und Lust?
Siifler Friede,

Komm, ach, komm in meine Brust!

521



1776 — welche Dimonen haben in diesem anderthalb Jahrhundert
die deutsche Seele verwiistet? Wie kommt es, dafl wir jenes Etters-
berges, der die erste Freilichtauffiihrung der «Iphigenie», des drama-
tischen Evangeliums reinster Humanitdt, sah, an den sich so viele
frohe und ernste Weimarer Erinnerungen kniipfen, jetzt nur noch mit
Scham und Grauen denken konnen? Wie kommt es, dafl in unseren
Tagen moglich wurde, was 1776 niemals moglich gewesen wire?

Ich sagte, zwischen Goethe und seinem Volke klafften von jeher
Abgriinde. Es gab ganze Schichten unserer Bevolkerung, die thm mit
Gegnerschaft, ja Feindschaft gegeniiberstanden. Aus dieser Feindschaft
ist zuletzt Hafl geworden. Wir werden und wollen es nie vergessen,
dafl 1936, gefordert von einer deutschen Reichsregierung, eine Schrift
erscheinen konnte, die die Frage, daff Goethe Schiller ums Leben
gebracht habe, aufwarf und bejahte. Verfasserin war die Gattin eines
der fithrenden Generale der deutschen Heere im ersten Weltkrieg. Als
die Goethegesellschaft eine Gegenschrift, die Wahrheit tiber Schillers
Tod, erscheinen lief}, wurde dieses Buch verboten; und jetzt erst ward
auch jene Schmihschrift vom Handel ausgeschlossen. Aber sie hatte
gewirkt. Einer Schar uniformierter Knaben, die die ehrwiirdige Fiir-
stengruft in Weimar betrat, erklirte ihr Anfiihrer: «Hier also liegt
der Morder neben dem Gemordeten.»

Wie ist es moglich gewesen, dafl solcher Wahnsinn Boden finden
konnte? Was war es, dafl Goethes Geltung bei gewissen Schichten
unseres Volkes im Wege stand? Es war einmal seine Kritik am deut-
schen Charakter und war zweitens die Tatsache, dafl er die Zukunft
als eine historische Entwicklung ansah, die nicht nur dem deutschen
Volke, sondern der ganzen Welt gehorte.

Seine Kritik am deutschen Charakter. Auch Holderlin und Nietzsche
haben bittere Urteile iiber uns gefillt. Aber sie haben zumeist nur
eine kleine, einsichtigere Leserschaft gehabt. Das Volk im breiten
vertrigt keinen Tadel. Es antwortet auf Wahrheiten mit Ressen-
timent. Und das war nun freilich unserem Volke in seiner langen
Geschichte noch niemals geschehen: wir hatten, vielleicht mehr selbst-
gefillig als klarsehend, einander gepriesen, uns anderen Nationen
gegeniiber zum Gefiihl des eigenen Wertes aufgerufen; war je eine
Stimme der Kritik erschollen, so die, daf} die Deutschen nicht deutsch
genug seien. Andere Dichter sahen die Welt in Teilgebieten. Goethes
Auge umfafite sie als Ganzes und somit auch das eigene Volk im
Vergleich mit den anderen. In ihm erlebte daher die Nation zum
ersten Male, wirklich zum ersten Male, dafl ein Deutscher auf allerlei
Schwichen unseres Volkscharakters die Hand legte. Ja, manchen
emporte das besonders, dafl der Dichter in vier Aeuflerungen, 1807
und 1808, zwischen deutschem und jiidischem Nationalcharakter, aber

522



nun keineswegs absprechend, Vergleiche zog. Dergleichen hatte noch
keiner getan. Das wollte man nicht héren.

Und welches sind nun die hauptsichlichsten Schwichen, die Goethe
in uns wahrnimmt? Es sind: Einmal das Fehlen einer in sich selbst
ruhenden charakterlichen Festigkeit und weiter die Unfidhigkeit, als
Gemeinschaft klar und tiberlegen denkend zu handeln. Daf} der Ein-
zelne fleiflig und als Fachmann in seinem Fach tiichtig und achtbar
sei, das gibt Goethe immer wieder rithmend und gern anerkennend zu.
Aber damit sei es eben nicht getan. «Ein Grundiibel bei uns ist es, dafl
auf die erste Erzichung zu wenig gewandt wird. In dieser aber liegt
grofitenteils der ganze Charakter, das ganze Sein des kiinftigen
Menschen. Wir haben zwar zur Not hier und da Schulen, auch
Gymnasien und endlich die hochberiihmten Universitidten, nichts aber
zur wirklichen Bildung des Menschen und des Charakters. Daher sind
die meisten auch so charakterlos unter uns, so dafl die Nationen, die
weniger Anstalten haben als wir und weit weniger Wissenschaft und
Gelehrsamkeit, doch in jedem Betracht an Gepriage des Charakters
uns grofitenteils zuvorstehen», so 1810 in einem Brief an Knebel.
Schligt man die letzten Seiten des «Hyperion» auf, so findet man aus
Holderlins Munde in beweglichen, verzweifelten Klagen den gleichen
Tadel. «Es ist ein hartes Wort, und dennoch sag’ ich’s, weil es Wahr-
heit ist. Ich kann kein Volk mir denken, das zerrissener wire wie die
Deutschen. Handwerker siehst du, aber keine Menschen, Denker, aber
keine Menschen, Priester, aber keine Menschen, Herren und Knechte,
Jungen und gesetzte Leute, aber keine Menschen.»

Wohl weif} ich, wir mdchten diese Urteile nicht gelten lassen, weif},
daf es manche unter uns gibt, die es fiir national wiirdelos erachten,
solchen Dichterworten, auf die wir freilich im Gliick nicht gehért
haben, jetzt in unserem Ungliick Bedeutung beizumessen. Ist jenes Be-
schworen der nationalen Wiirde nur Vorwand, sich iiberhaupt jeder
Selbstbesinnung zu entziehen? Schulden wir diese nicht gerade auch als
seine Rechtfertigung dem Dichter, den wir heute feiern und dessen
Name allzulange unwiirdigen Schmihungen preisgegeben war? Aber
Wiirde kommt von Wert, und der oberste Wert ist die Wahrheit.
Irgend etwas ist doch bei uns falsch gewesen. Sonst lige nicht alles ge-
stiirzt, sonst finden wir uns nicht so allein in der Welt. Alles miissen
wir neu bauen, nicht nur eine neue Stadt, nicht nur ein neues Reich,
sondern auch einen neuen Menschen. Und wollen wir da nicht als
Grundstein die Wahrheit mit einbauen und den Sinn fiir Wahrheit?
Hebbel gesteht einmal, daf er als junger Mensch nach seinem ersten
Liebeserlebnis, weil es seiner nicht wiirdig gewesen, nicht gewagt
habe, sich im Spiegel zu schauen. Fiir jeden gegen sich selbst auf-
richtigen Menschen kommen im Leben Stunden, wo er in gleicher

523



Weise den Spiegel scheut. Auch fiir Nationen kommen sie, heute fiir
diese, morgen fiir jene. Was Goethe und Holderlin beklagen, dafl
unsere Tiuchtigkeit im Berufsleben, worauf wir so stolz zu sein pflegen,
unsere menschlichen Anlagen iiberspielt und verkiimmert habe, viel-
leicht eine Folge davon, dafl wir uns allzulange unter dem Absolu-
tismus wohl fiithlten — der Dichter, dem es immer aufs Menschliche
ankommt, sieht es zuerst; er ist das Gewissen einer Nation und, wenn
es thm heilig um sein Amt ist, thr Arzt und ihr Priester. Wem aber
die Dichter als Schwurzeugen nicht geniigen, fiir den sei auf den
Staatsmann verwiesen, auf Bismarck; selbst er hat mit der Riige des
Mangels an Zivilkurage in seiner Sprache uns dasselbe vorhalten
miissen, nimlich dafl der Mensch in erster Linie zu den allgemein
menschlichen Werten und Grundsitzen zu stehen habe.

Hierher gehort auch jenes andere, dem ersten verwandte Wort
Goethes von 1813 aus einem Gespriach mit Luden, dem Nachfolger
Schillers als Professor der Geschichte in Jena: «Ich habe oft einen
bittern Schmerz empfunden bei dem Gedanken an das deutsche Volk,
das so achtbar im einzelnen und so miserabel im ganzen ist. Eine
Vergleichung des deutschen Volkes mit anderen Volkern erregt uns
peinliche Gefiihle, liber welche ich auf jegliche Weise hinwegzukom-
men suche.» Genau das ist es, was wir erlebt haben. Sonst stiinden
wir nicht da, wo wir stehen. Woran liegt nun das Versagen des an
sich tiichtigen Einzelnen in der Masse? Es kann nur dort gefunden
werden, wo die Gefihrdungen der Massenleistung iiberhaupt liegen:
einmal in der Neigung, durch Eigenbrotelei und Parteisucht zu keiner
Zusammenarbeit zu kommen, auf der anderen Seite in der Neigung,
im Rausch dynamisch nationaler Masseneffekte die Vernunft in der
Zusammenarbeit auszuschalten oder zu iiberrennen. Vielleicht hat
Goethe nach 1806 mehr die erste, von 1813 an sich steigernd mehr
die zweite Gefahr empfunden, besonders bei der neuen deutschen
Jugend.

Hier sah er jene gefdhrliche Ich- und Willensphilosophie im Ent-
stehen, an der wir jetzt zugrunde gegangen sind. «Man mufl nur
wollen», «Nicht denken, sondern glauben!» Wie oft haben wir es
gehort! Priifendes Abwigen, unbestechliches Wahrheitsforschen, «Ver-
nunft und Wissenschaft, des Menschen allerhochste Kraft», das alles
wurde verspottet; bis wir zuletzt auf den Straflen des Ungliicks in
einem tragisch verzweifelten «Man darf gar nicht dariiber nach-
denken» das Ergebnis solcher Geisteshaltung wahrnehmen konnten;
nun stumpfe Resignation, was sich anfangs als Stirke einseitigen
Willens gegeben hatte.

Wollen und Denken? Goethe hatte gelehrt, daf sich beides zu-
einander verhalten miisse wie Ein- und Ausatmen. Aber fast scheint

524



es, als habe wirklich nur er so gelehrt. Und noch weniger hat man
danach gehandelt. Und da tatsichlich in dieser unseligen deutschen
Willensphilosophie der letzten hundertfiinfzig Jahre die Wurzel
unseres Zusammenbruches liegt, Goethe aber die Gefahr rechtzeitig
erkannt und bekdmpft hat, eine Gefahr, die bei unserer Anlage immer
wieder bedroht, ist hier ein kurzer geistesgeschichtlicher Riickblick
dariiber, wie Wollen und Denken zueinander stehen, vonnoten. Er
lehrt, aus Vergangenheit und Gegenwart uns fiir die Zukunft
wappnen. ,

Die Antike hatte den vode, den Adyog, Begriffe, die in erster Linie
die verstandesmiflig ordnenden Krifte umgreifen, als Trdger sinn-
vollen Lebens gepriesen. Dieser Logosbegriff ist derselbe, dem wir an
entscheidender Stelle im Faust begegnen werden. Man hat Goethe
getadelt, wirft es thm heute noch vor, dafl er in seiner Kunstpflege
nicht den dunkel wogenden Gefiihlsstromen nachgab, mit denen der
romantische Zauber uns lieb und vertraut umfingt, sondern dafl er
auf klare Linie, das heilsam ausgewogene Mafl der Griechen hinwies.
Indes, er kannte, gerade von seiner eigenen Jugend her, die deutschen
Gefahrdungen. Augustin hat dann, auf der Grenze zwischen Altertum
und Mittelalter, freilich dem Willen den Vorrang vor dem Denken
gegeben, aber nur insofern, als ihm, dem Heiligen, Willens- und
Liebeserlebnis identisch sind, Liebe zu Gott, Liebe zum Mitmenschen.
«Amor meus, pondus meum», die Stirke meiner Liebe ist das Schwer-
gewicht meiner Existenz. Solche Superioritit des Willens nimmt ihren
Ausgang von Paulus, vom Hymnus auf die Liecbe im 13. Kapitel des
1. Korintherbriefes. Wille zur Liebe, nicht Wille zur Macht. Das hohe
Mittelalter folgt Plato und Aristoteles. Fiir Thomas von Aquino
gewahrt das Denken, soweit und weil es das Erkennen Gottes er-
moglicht, die grofite Seligkeit. Darum ist fiir die Lehre der Kirche
die prudentia, die Klugheit, die oberste Kardinaltugend, im Sinne
des Sokrates das Wissen um Gut und Bose, das die Voraussetzung
alles rechten Handelns ist. Die zweite Tugend ist die justitia, die
Gerechtigkeit im Sinne dieses Wissens, erst an dritter Stelle die
fortitudo, die Tapferkeit, aber nur insofern Tugend, als sie im
Dienste der Gerechtigkeit ficht. — Wie grof} ist das alles! und doch
leider wie fern uns, wie fern!

Die geistigen Wortfiihrer der Partei, die das Reich zerstort hat,
haben in der deutschen Mystik die Ahnen ithrer Willensphilosophie
zu finden beansprucht. Nicht zu Recht! Eckart, der grofite Deutsche
des Mittelalters, hort nicht auf, zu betonen, dafl das Denken dem
Wollen voranstehe. Dabei orientiert er, ebenso wie Thomas von
Aquino, die Frage in erster Linie in der Beziehung zu Gott, erst in
zweiter dann auf das Verhalten der Menschen zum irdischen Leben.

525



Er schreibt: «Beatitudo, utrum consistat in actu intellectus vel volun-
tatis, antiqua quaestio est. Es ist eine alte Streitfrage, ob die Seligkeit
mehr ein Akt des Erkennens oder Wollens ist. Dafl sie im Erkennen
und Geist besteht, scheint mir gerade thr Wesen auszumachen.» Oder
in der Predigt «nunc scio vere»: «Bekanntnisse, d. i. das Erkennen,
git vor. Sie ist ein viirstinne und suochet hérschaft in dem hoehsten
und in dem l{tersten.» Und warum ist fiir Eckart das Erkennen eine
Fiirstin und geht allem anderen, auch dem Wollen, voran? Eben weil
es der Weg zum Gottlichen ist. Und dann fihrt er fort, in seiner
dunklen, prignanten Sprache: «Die meister sprechent, bekanntnisse
lige an glichnisse», d. h. Aristoteles, das ist der Meister, sage, Gleiches
konne nur von Gleichem erkannt werden. Ist das scholastisch? Nun,
es ist auch goethisch, im tiefsten Sinne goethisch. Hier begegnen wir
dem letzten Urgrund seines beriihmten Spruches:

Wir nicht das Auge sonnenbaft,

Die Sonne kénnt es nie erblicken.

Léag nicht in uns des Gottes eigne Kraft,
Wie kénnt uns Géttliches entzticken?

Da wir uns freilich des Fragens nach dem Gottlichen in den Zeiten
seit Goethes Tod entwohnt hatten, fiel es uns leicht, dem Wollen in
jeder Form den Vorrang zu lassen. Mit diesem Wollen eroberten wir
uns die Erde. Haben wir es doch singen horen: «Heute gehort uns
Deutschland, morgen die ganze Welt.» Als Willensmenschen wurden
wir diesseitig, faustisch. Den Anbruch solch faustischer Epoche hat
Oswald Spengler schon in der Spitscholastik gesehen. Daf} Johannes
Duns Scotus, Franziskaner in Oxford, Paris und Koln, auf Augustin
zurlickgriff und im Sinne franziskanischer Liebesmystik dem Satze
«voluntas ratione superior», der Wille ist dem Denken iiberlegen,
zur Anerkennung verhalf: thm war es ein Signal. Dafl Duns Scotus
1308 in Koln starb, in dem Jahre, da der Grundstein zum dortigen
Dom gelegt wurde, ward fiir Spengler zum romantisch glorifizierten
Mythos. Nun stiegen iiberall die gotischen Miinstertiirme empor, nicht
Ausdruck eines Sehnens nach der unio mystica, das den Raum durch-
stoflen will, um Gott zu finden, sondern Symbole deutschen Unend-
lichkeitswillens, Schopfungen angeblich deutscher Baukunst, die sich
titanisch in den Raum wirft. Und doch war die Gotik in erster Linie
franzosische Leistung, und kein Land hat der Vernunft solche Altdre
geweiht wie Frankreich. Duns Scotus war Englander, und der gesunde
Verstand ist ein Zentralbegriff der englischen Geistes- und Lebens-
haltung. Nein, die angeblich faustische Epoche war kein abendldn-
disches Schicksal, wohl aber eine deutsche Tragodie.

526



Goethe hat den Begriff faustisch nicht gebraucht. Seinen Helden hat
er keineswegs als Vorbild gezeichnet.

Ich bin nur durch die Welt gerannt.

Ein jed Geliist ergriff ich bei den Haaren.
W as nicht geniigte, lief ich fabren.

Was mir entwischte, lief ich ziehn.

Ich habe nur begehrt und nur vollbracht —

spate Bekenntnisse des alten Faust, auf unser Schicksal anzuwenden,
aber nicht im Sinne einer Rechtfertigung.

Erinnern Sie sich jener Szene, da Faust, von der Wanderung am
Osterfeiertage heimkehrend, die Schrift aufschligt und den Anfang
des Johannisevangeliums iibersetzt? ‘Ev apyf ¥v 6 Aéyoc, wie Luther
ubertragt: Im Anfang war das Wort. Faust aber kann das Wort
«s0 hoch unmoglich schitzen», und so setzt er fiir AMdyos willkiirlich:
die Tat. Voluntas ratione superior. Wille statt Geist. Nicht dafy Faust
die Bibel iibersetzt, sondern daf} er sie so verhdngnisvoll verfilscht,
ist das Wesentliche an dieser Szene, die eben dadurch eine Achse des
ganzen Stiickes wird, gleichwertig neben Fausts Fluch auf Wissen-
schaft und Glauben und dem Teufelsbund. Daf} Aéyoc fiir den Evan-
gelisten auch Christus, ja in erster Linie Christus heifit, auch das gibt
den Blick frei fiir eine iiberraschende Tiefenperspektive der Tragodie,
doch davon soll in diesem Zusammenhang nicht die Rede sein. Der
Gegenbegriff zu Adyoc, der gottlich ordnenden Vernunft, ist yaoz.
Chaotisch sind die Folgen von Fausts Entscheidung: Mord und
Schafott, das Reich wird untergraben, die letzte Kirche geht in Flam-
men auf, Raufebold, Habebald, Haltefest, Filebeute sind Fausts Ge-
nossen, Volker werden versklavt, bis zuletzt ein Grab geschaufelt
wird, wo neues Land entstehen sollte.

Halten wir fest, es sind die Denkentscheidungen der Philosophen,
nicht die groflen Erfindungen der Naturforscher, die das Schicksal
der Volker bestimmen. Mafigebend 1st nicht, was entdeckt oder
erfunden wird, sondern der Geist, in dem der Mensch von seinen
Erfindungen Gebrauch macht. Davon, nur davon hingen die Kon-
tinente und die Jahrhunderte ab. Anders formt und firbt sich das
Gewdolk iiber einer Nation, je nachdem ob sie sich etwa an Leibniz
oder an Fichte schult. Goethe aber, als er um 1797 die Szene der
Bibeliibersetzung schuf, hat mit ihr jene Wandlung in der deutschen
Philosophie gespiegelt, die sich eben damals vor semnen Augen im
nahen Jena so tragisch vollzog.

Zu Goethes Zeit, etwa um die Jahrhundertwende von 1800, ent-
stand dann jene Bewegung unter der Jugend, ich-betont, subjektiv,

527



voluntaristisch und nationalistisch, die die Ordnung der Welt so
verschob, daf} das eigene Volk und der eigene Wille zum Mittelpunkt
der Schopfung wurde. Das peinliche Wort «Am deutschen Wesen soll
die Welt genesen» ist nur wie eine spate und vergroberte Wiedergabe
gewisser Kapitel aus Fichtes «Reden an die deutsche Nation». Das
Absolute wurde zum Nationalen, die Nation ward vergottet. Was
der Philosoph als ethische Forderung eines hochgespannten Idealismus
und nationalen Paroxysmus ausgesprochen, wandelte sich bei seinen
Horern und den kommenden Geschlechtern schnell zu einem Adels-
brief deutschen Geistes und Blutes, zum Privileg einer Herrenrasse.

Dies ist der Jugend edelster Beruf:

Die Welt, sie war nicht, eb ich sie erschuf!
Die Sonne fiibrt ich ans dem Meere herauf,
Mit mir begann der Mond des Wechsels Lauf,

so hebt der ichverzauberte Student im Zweiten Teil des «Faust» sein
Preislied auf sich selbst als Mitte des Universums an. «Das Schwache
fallt, das Tiichtige tritt heran», ist wie ein Vorklang von Nietzsches:
Was fillt, solle man noch stoflen. Und die Verse:

Des Menschen Leben lebt im Blut, und wo
Bewegt das Blut sich wie im Jiingling so¢
Das ist lebendig Blut in frischer Kraft,
Daf neues Leben sich aus Leben schafft,

klingen wie eine Vorstufe zu dem, was wir erlebt haben. Mephisto
sieht seine Ernte reifen: «Der Teufel hat hier weiter nichts zu sagen»,
Goethe aber hat seinem Unmut aufler in dieser Szene noch in dem
Spruche Wort gegeben:

Das junge Volk, es bildet sich ein,

Sein Tauftag sollte der Schépfungstag sein.
Méchten sie doch zugleich bedenken,

W as wir thnen als Angebinde schenken.

Von Fichte entwidkelte sich die Willensphilosophie iiber Schopenhauer
hin zu Nietzsche und ward durch dessen Trabanten Spengler zur
Maxime und zum Dogma des Dritten Reiches. Voluntas ratione supe-
rior, Wollen ist wichtiger als Denken, so Spengler im Anschlufl an
Duns Scotus. Wir aber wollen uns an das halten, was Goethe gesagt,
daff Denken und Tun sich zueinander stellen sollen wie Ein- und
Ausatmen. Denken aber heifdt, das Fir und Wider einer Sache ab-

528,



wigen, nach dem Grunde fragen und nach dem Grunde des Grundes
und wiederum auch nach dessen Ursachen, nicht aber sich leidenschaft-
lich an das erste vordergriindige Urteil wegwerfen.

Dafl Goethe die Uebersteigerung der Affekte als die Gefahr des
kommenden Jahrhunderts voraussah, ist der Alpdruck seines Alters
gewesen. Wie er unter ihr litt, macht das «Buch des Unmutes» im
«Westostlichen Diwan» offenbar. Da er sie zu bannen trachtete,
davon gibt ein Gesprich vom 12. Dezember 1813 Kunde. Diese
Unterredung, allzuwenig beachtet, galt einem jungen Jenaer Medi-
ziner, dem Anfiihrer der freiwilligen Jiger in den sichsischen Herzog-
timern. Dieser schreibt dariiber an Luise Seidler, deren Gestalt uns
durch das schone Interieur von Kersting vertraut ist, wie er abends
zu Goethe gegangen sei und ihn allein gefunden, wunderbar aufgeregt,
glithend, ganz wie im Kiigelgenschen Bilde. Zwei Stunden sei er bei
thm gewesen, habe ihn aber zum ersten Male nicht ganz verstanden.
«Mit dem engsten konfidentiellen Zutrauen teilte er mir grofle Plane
mit und forderte mich zur Mitwirkung auf. Ich war zu miide, um
mich in dieselbe Stimmung zu versetzen; so habe ich mich endlich
losgerissen. Ich fiirchtete mich beinahe vor ithm. Er erschien mir, wie
ich mir als Kind die goldenen Drachen der chinesischen Kaiser dachte,
die nur die Majestit tragen konnen. Ich sah ihn nie so heftig, gewaltig,
grollend; oft mangelten die Worte, und dann schwoll sein Gesicht,
und die Augen glithten, und die ganze Gestikulation mufite das
fehlende Wort ersetzen. Ich habe seine Worte und Pline, aber ihn
selbst nicht verstanden. Er sprach iiber sein Leben, seine Taten, seinen
Wert, mit einer Offenheit und Bestimmtheit, die ich nicht begriff.
Ob ihn der grofle Plan, den ich Thnen nur miindlich sagen kann, so
erregte?»

Was war hier vorgefallen? Was hat den Dichter so tief leiden-
schaftlich aufgewtihlt, dafl der junge Freischarfiihrer sich fast vor ihm
fiirchtete und ithn mit dem Bilde eines chinesischen Drachens verglich?
Goethe, schon seit Jahrzehnten vereinsamt und ohne Fithlung mit der
Nation, hatte sich in duflerstem, reinstem Zutrauen einem von ihm
gewiirdigten Vertreter der Jugend erschlossen, ihm Hilfe und Zu-
sammenarbeit angetragen, er, der Weise des Reiches, dem unbekannten
Vertreter einer jungen Generation. Und der hat ihn nicht verstanden.
«Er sprach», sagt Kieser, «iiber sein Leben, seine Taten, seinen Wert,
mit einer Offenheit und Bestimmtheit, die ich nicht begriff.» Man
sicht: Goethe hat die Summe seiner Existenz gezogen und aus der
Folgerichtigkeit und geistigen Fiille seines Daseins die Jugend ange-
sprochen. Diese Jugend hat ihre Stunde nicht erfaflt.

Aus einem Brief Goethes, einen Monat spater, am 14. Februar 1814
geschrieben, ergibt sich, was seine Pline gewesen. Er wollte die Ent-

529



scheidung iiber Deutschlands Zukunft nicht allein den Heeren iiber-
lassen. Er glaubte nicht an Blut und Eisen als die letzten Krifte der
Geschichte. Er suchte irgendwie nach einer Art Parlament der Gei-
stigen, in dem die offentliche Meinung zusammengefafit und gelenkt
wiirde. Die Generationen sollten sich finden, eine Art christlich-
ethischer Orden sollte es sein, wie er ihn in seiner frithen Weimarer
Zeit 1m Gedicht «Die Geheimnisse» hatte schildern wollen, ein
deutscher Kiinstler- und Gelehrtenhof, um einen Ausdruck zu brau-
chen, den Otto Volger prigte, als er 1859 das Freie Deutsche Hochstift
schuf, dessen erste Griindungsphase man auch dem Goethischen
Plane vergleichen kann. «Die Vereinigung und Beruhigung des deut-
schen Reiches», heifst es in diesem Briefe, «iiberlassen wir Privatleute,
wie billig, den Groflen, Michtigen und Staatsweisen. Ueber einen
moralischen und literarischen Verein aber, welche bei uns, wo nicht
fiir gleich geltend, doch wenigstens fiir gleich schreitend geachtet
werden konnten, sei es uns dagegen erlaubt, zu denken, zu reden. Eine
solche Vereinigung nun, die religidse sogar miteingeschlossen, wire
sehr leicht ... zu bewirken.» Goethe sah, die Zeit fiir eine Volks-
vertretung war gekommen. Er erblickte ithre Aufgabe nicht in der
Politik des Tages, sondern nur in der einheitlichen Formung des
Volkes zu einer Nation. Das Forum, auf dem man sich auszusprechen
hatte, waren ithm die Dichtung, die Ethik und die Religion. Vom
Geistigen, Kiinstlerischen her sollte der neue deutsche Mensch ge-
schaffen werden, aus der Welt des Glaubens und vor dem Anspruch
des moralischen Soll. Aber schon der erste Versuch, die Aussprache
mit Kieser, hatte gezeigt, dafy die Hoffnung Illusion war, und deshalb
lautet der eben angefithrte Satz des Briefes ohne Auslassung: «Eine
solche Vereinigung wire sehr leicht, aber doch nur durch ein Wunder
zu bewirken, wenn es nimlich Gott gefiele, in einer Nacht den sdimt-
lichen Gliedern deutscher Nation die Gabe zu verleihen, daf} sie sich
am andern Morgen einander nach Verdienst schitzen konnten. Da
nun aber dieses nicht zu erwarten steht, so habe ich alle Hoffnung
aufgegeben und fiirchte, dal sie nach wie vor sich verkennen, mif3-
achten, hindern, verspotten, verfolgen und beschidigen werden.»
Goethe fiihrt dann weiter diesen Fehler, einander im Wege zu stehen,
falls man es einen Fehler nennen konnte, darauf zuriick, daff in dieser
Nation soviel vorziigliche Individuen geboren wiirden, die neben-
einander existieren und sich jeder auf seine Art bilden wollten. «So
entspringen», heifit es zuletzt, «da der Deutsche nichts Positives
anerkennt und in steter Verwandlung begriffen ist, ohne jedoch zum
Schmetterling zu werden, eine solche Reihe von Bildungsverschieden-
heiten, dafl der treueste Geschichtsschreiber nicht dem Gange einer
sich ewig widersprechenden Bildung nachkommen konne.» Adressat

530



des Briefes war ein katholischer Publizist. Daraus darf man vielleicht
schlieflen, dafl neben der Idee, eine Vereinigung zu griinden, die
andere stand, ihr ein publizistisches Organ zu schaffen, das Organ fiir
eine an der Heimat, der Antike und am europdischen Ausland orien-
tierte Kulturpolitik. Im Gesprich mit dem Freischarfihrer im De-
zember 1813 hat wohl gerade dieses letztere im Vordergrund von
Goethes Wiinschen gestanden. Er sah den nationalen Aufbruch, ver-
schlof} sich, nach einiger Zeit des Abwartens, nicht seiner Grofle und
seiner Berechtigung, aber er sah — und zwar wohl er allein — sofort
auch seine Gefahr: die nationalistische Verengung. Es war ja nicht die
menschliche Personlichkeit Napoleons, die ihn an dem Kaiser anzog.
Gewif}, das Genie erkannte im Genie die verwandte Natur. Aber was
Goethe eigentlich an den Kaiser band, war nicht der Mensch, sondern
die Idee Napoleon, war die Erkenntnis von der Beschranktheit alles
nur Nationalen, das Fithlen und Wissen darum, daf} das geistige Reich
des Menschen sein Wesentlichstes sei und daf} dieses nicht mit den
Grenzen eines einzelnen Landes und denen seines Volkstums aufhore.
Dafiir aber hatte der junge Freiwillige kein Ohr. Er hafite den Feind.
Er wollte fechten. Er verstand nicht, daf§ hier einer sprach, der schon
tiber den Krieg hinaus auf den Frieden sah und dem dieser Frieden
wichtiger war als der Krieg. So hielt er sich denn an Karl August,
seinen Herzog, und nicht an den Dichter, und statt in einer allum-
fassenden, von Goethe geplanten moralisch-literarischen Vereinigung
fand sich die Jugend nun in der Burschenschaft zusammen.

Welche Perspektive, wenn es gelungen wire, eine Plattform zu
schaffen, von der aus der Dichter, verbunden mit den edelsten Kriften
einer neuen Generation, dem kommenden Deutschland die Bahn wies!

Und so begann denn von 1813 ab sich jene Kluft aufzutun zwischen
dem Dichter hier und einem nationalistisch eingestellten Teil der
Nation dort; eine Spaltung, die man spiter mit den Worten Weimar
und Potsdam zu kennzeichnen suchte. Ich kann mir nicht versagen,
Thnen als Gegenstiick zu dem Dezembergesprich eine Schilderung
vorzutragen, die schon ihrer Anschaulichkeit halber verdient, daf} wir
uns immer wieder an ihr erfreuen. Ernst Moritz Arndt erzihlt, wie er
im Sommer 1815 — es war fiir Goethe die hohe Zeit des Diwans und
der Liebe zu Marianne von Willemer — in Koln gewesen und wie er
dort hort, der Freiherr von Stein sei im Dom und wie er sich eilig
aufmacht, diesen zu sehen. «Er begriifite uns», so schreibt Arndt, «auf
das allerfreundlichste — und wen erblickten wir nicht weit von thm?
Da stand der neben ihm gréfite Deutsche des 19. Jahrhunderts, Wolf-
gang Goethe, sich das Dombild, die Maria von Lochner, betrachtend.
Und Stein zu uns: ,Lieben Kinder, still! still! nur nichts Politisches!
das mag er nicht; wir konnen ihn da freilich nicht loben, aber er ist

531



doch zu groff.” Wunderbar gingen die beiden deutschen Grofien hier
nebeneinander her wie mit einer gegenseitigen Ehrfurcht; so war es
auch im Gasthause am Teetisch, wo Goethe sich meistens sehr schweig-
sam hielt und sich frith auf sein Zimmer zuriickzog.»

Arndt fragt dann weiter: «Wie waren die beiden zusammenge-
kommen? wie dann miteinander nach Koéln gekommen? Goethe hatte
seine Vaterstadt und einige alte Genossenschaft und Freundschaft
einmal wieder besucht. Da hatte ithn sein Herz gefafit, und er hatte
sich wieder das Herz gefaflt, die Pfade, auf welchen seine lustige,
genialische Jugend sich ergangen und getummelt hatte, die Pfade,
welche bei Wetzlar an der Lahn und durch ihre schonen Tiler nach
Nassau, Koblenz, Ehrenbreitstein und Vallendar hinlaufen, noch
einmal wieder zu durchwandeln. Da vernimmt Stein in seinem Schlosse
die Nachricht: Goethe ist in Nassau im Lowen abgestiegen. Er flugs
in den Lowen und holt und zwingt den Strdubigen in sein Schlof}
hinauf. Da nun Goethe einen Ausflug nach Koln vorhat, so lilt Stein
seinen Wurstwagen vorspannen, und sie rollen zusammen den Rhein
bis nach Koln hinunter. Ich kann mir denken, wie die beiden Reise-
gefihrten jeden Zusammenstofl vermieden; es war gewif} die dsopische
Reise des steinernen und irdenen Topfes. So gingen sie auch. in Koln
ncbeneinander hin mit einem zarten Noli me tangere. Nimmer habe
ich Steins Rede in Gesellschaften stiller tonen gehort.»

Sie waren beide in ihrem Rechte, Stein, wenn er an die nichste,
Goethe, wenn er an die fernere Zukunft dachte, und irgendwie
wuflten sie darum und liebten und respektierten einander.

Riickschauend auf jene Tage von 1813 hat Goethe einmal zu
Eckermann gesagt — es war am 14. Mirz 1830, zwer Jahre vor
seinem Tode —, daf} er sich zwar des Sieges damals gefreut, aber nie
die Franzosen gehafit habe. « Wie hitte auch ich, dem nur Kultur und
Barbarei Dinge von Bedeutung sind, eine Nation hassen konnen, die
zu den kultiviertesten der Erde gehort und der ich einen so grofien
Teil meiner Bildung verdanke. Ueberhaupt ist es mit dem National-
hafl ein eigenes Ding. Auf den untersten Stufen der Kultur werden
Sie ithn immer am stirksten und heftigsten finden. Es gibt aber eine
Stufe, wo er ganz verschwindet und wo man gewissermafien {iber den
Nationen steht und man ein Gliick oder ein Wehe seines Nachbar-
volkes empfindet, als wire es dem eigenen begegnet. Diese Kulturstufe
war meiner Natur gemif}, und ich hatte mich darin lange befestigt,
che ich mein sechzigstes Jahr erreicht hatte.»

Und so begann denn Goethe nach den Befreiungskriegen in be-
wufltem Gegensatz zur romantisch nationalen oder, wie er sich ge-
legentlich ausdriickte, zur neudeutsch patriotischen Kunst das Augen-
merk der Nation auf die Literatur der Welt zu richten. Das Wort

532



«Weltliteratur» ist seine Prigung. Dafl es nicht zu einer grofien
grundsatzlichen Kundgebung kam, lag an seinem Alter. Vorarbeiten
sind erhalten. Dariiber hinaus wurde in einzelnen Aufsitzen von
«Kunst und Altertum» — mag es sich um ein franzosisches Tasso-
Drama handeln oder um eine Anthologie von Carlyle oder um
englische Journale, die Goethe anzeigte — die Auseinandersetzung
mit der Welt ein leitendes Thema. Unter Weimarer Einfluf} griin-
deten Eichendorft und Chamisso in der Reichshauptstadt eine Mon-
tagsgesellschaft fiir in- und auslindische Literatur. Goethe lief ihr
seine Weisungen zukommen. Unsere Dichtung sei zu subjektiv; von
dem, was Staat und Kirche betreffe, sei in ithr nichts zu bemerken,
wihrend die Franzosen sich mit dem Leben und den Leidenschaften
der ganzen Nation auseinandersetzten, und zwar mit dem Mut zur
Opposition. Wie sie uns gelten lieffen oder ablehnten, daraus konnten
wir lernen, uns zu beurteilen. Es konne gar nichts schaden, wenn man
uns einmal {iber uns selbst denken mache. Gewif}, das waren alles nur
Ansitze, denen die Stimmung der Nation nicht einmal sehr entgegen-
kam. Aber was hitte man im biedermeierlichen Deutschland mehr
tun kénnen?

Nach des Dichters Tod war es nur noch die Bewegung des «Jungen
Deutschland», die in einem geistigen Europa lebte. Diese aber verlor
die Revolutionen von 1830 und 1848. Die freien Herzen verlieflen
das Land, suchten eine neue Heimat in der Schweiz, in England, vor
allem iiber dem Meere; was daheim geblieben war, umzog sich wie
mit einer Mauer. England, Uber anderthalb Jahrhundert so sehr das
gefeierte Vorbild, dafl unsere Dichtung zeitweise fast eine englische
Kolonialliteratur zu sein schien, ward uns fremd und glitt schliefilich
in die Rolle eines Gegners. Jetzt gab es wirklich einen Gegensatz
zwischen Weimar und Potsdam. Es ist tragisch, in den Briefen der
Kaiserin Augusta zu lesen, wie sie, die Gemahlin Wilhelms I. und
Tochter der Groflherzogin Maria Paulowna, die in ithren Madchen-
jahren noch bei Goethe aus- und eingegangen, immer wieder versucht
hat, den Kaiser der Goethischen Dichtung und Weltschau zuzufiihren.
Der aber lehnte ab; er liefRe sich seinem Pflichtbegriff, fiir den Preuflen
und der Staat alles sei, nicht entfremden. So wurde Preuflen nicht
deutsch, wohl aber Deutschland preufisch, und Oesterreich ward aus-
geschieden. Tatsichlich hat keiner der drei Hohenzollern als Kaiser
das Goethehaus im Hirschgraben betreten, sooft sie auch in Frankfurt
und im nahen Homburg weilten.

Dem alten Kaiser war Pflicht noch eine an sich verchrenswerte
Verantwortung gegeniiber dem Staate gewesen, fiir das Biirgertum
wandelte sich der Begriff der Pflicht in den der Arbeit; an die Stelle
des Staates trat der Beruf und schliefflich das Geschiaft. Arbeit, das

34 533



Wort bekam fiir viele eine fast sakramentale Bedeutung; niemand
wurde sich klar, daff man nur den Begriff des Nutzens ethisch ver-
nebelte. Von einer Religion der Arbeit konnte ernstlich die Rede sein,
und so bildete sich auch hier jene Ueberschitzung des Berufes auf
Kosten der menschlichen Haltung, die schon Goethe und Hélderlin
bei uns gegeifielt hatten. Man gewohnte sich, in Geldwerten statt in
Lebenswerten zu denken. Und wufite man schlieflich noch, was
Lebenswerte seien? Sie verschwanden alle wie in einem Strudel, als
sich das Fragen nach den Grundlagen des Daseins in dem satanischen
Axiom tiberschlug: « Wahr ist, schon ist, recht ist, was dem deutschen
Volke niitzt, unwahr, hafllich, unrecht, was ithm schadet.» Wir wufiten
alle um das Wort Kants, dafl mit einem einzigen Unrecht eine ganze
moralische Weltordnung zusammenbriche, aber kein Curtius stiirzte
sich zur Erhaltung des Rechtes in den Abgrund. Ach, und das war
alles das Gegenteil von Goethes Meinung, der auf ein Europa gehofft
hatte, das in der Literatur wie im Handel und Wandel das Universale
anstrebte: «Die Besonderheit einer jeden Nation muff man kennen
lernen, um sie ithr zu lassen, um gerade dadurch mit ihr zu verkehren:
Denn die Eigenheiten einer Nation sind wie ihre Sprache und ihre
Miinzsorten, sie erleichtern den Verkehr, ja, sie machen ihn erst voll-
kommen mdglich. Eine wahrhaft allgemeine Duldung wird am sicher-
sten erreicht, wenn man das Besondere der einzelnen Menschen und
Volkerschaften auf sich beruhen lifit, bei der Ueberzeugung jedoch
festhalt, dafl das wahrhaft Verdienstliche sich dadurch auszeichnet,
daf} es der ganzen Menschheit angehort.»

Liebe Mitglieder des Freien Deutschen Hochstifts! Wir sind Deut-
sche und wir bleiben Deutsche; aber das miissen wir uns gestehen.
Noch nie ist der Himmel tiber uns so sonnenlos gewesen wie heute,
so sternenlos. Wir haben kein Reich mehr, keinen Kaiser, keinen
Prisidenten, keine Fahne und auch kein nationales Lied; von dem
ist uns nur die alte ehrwiirdige Melodie von Haydn geblicben. Was
uns ruhmvolle Denkstdtten unserer politischen oder geistigen Ge-
schichte waren, sie liegen zerschlagen oder tragen fremde Flaggen.
Und dennoch — wo wire fiir heute und alle Zukunft die Freiheit
des deutschen Geistes, die Selbstindigkeit und Ehre unseres Gewissens,
wenn es anders wire? Vor allem aber zeigt uns dieser heutige Tag,
dafl wir noch reich sind. Wir, die wir uns hier zusammengefunden,
wissen es ja — darum sind wir ja hier —, dafl in jedem Worte
Goethes, auch seinem bittersten, eine heilende Kraft lebt. Stellen wir
uns seinem Urteil; aber empfangen wir auch von ihm jenen unbesieg-
baren Lebensmut, den ithm Natur und seine Mutter bei der Geburt auf
den Weg gegeben. Keine Verzagtheit, fiir die er nicht einen trostenden
Zuspruch hitte, aus einem tiefen Wissen um die wahren Krifte dieser

534



Welt, um die Wandlungsfihigkeit aller Dinge, um den heiligen Sinn
des Leidens. Ja, wer tiefer in sein Werk eindringt, dem offenbart sich,
dafl Goethe in Wirklichkeit ein Dichter des Leidens ist, so heiter auf
den ersten Blick seine Lebenslandschaft aussieht und so sehr er selbst
gerade dieses Wort heiter liebt. Es ist ihm mehr als frohlich, ist tiefer,
lebt aus metaphysischen Quellen, ist gepriift in Leid und Ueberwin-
dung. Es ist nicht nur der verschwenderische Reichtum seiner Phan-
tasie, der Wohllaut und die Prigungskraft seiner Sprache, nicht nur
die Fiille seines warmen Herzens, sondern vor allem jene uber alle
Abgriinde tragende Kraft der Verschnung, des Lebensglaubens und
Gottesglaubens, die dem Dichter im Urteile der Welt die Stellung
neben Dante gibt. Und alle die Gestalten, die Goethe geschaffen hat
und die nun ewig sind, Werther und Tasso, Gotz und Egmont,
Iphigenie und Mignon und Gretchen, auch Hermann und Dorothea,
sie sind doch, so wie er sie geschaffen hat, Gestalten von unserem
Blute, irgendwie Verkorperungen der Sehnsiichte und guten Krifte
unserer Seele. Und so feindlich die Welt auch ringsum heute iiber une
denken mag, ihnen huldigt auch sie, in ihnen erkennt sie an und liebt,
was als edelste Bliite eines reinen Menschentums einmal aus unserem
Volke geboren worden ist. In diesen Gestalten — mogen wir auch
jetzt manchmal mit uns zerfallen sein und uns nicht zu finden
wissen —, in ihnen erscheinen wir uns liebenswert, wie sie der Welt
liebenswert erscheinen. Nehmen wir das als Biirge fiir unsere Zukunft.

Ich fiihle manchmal, als sei eine ganz ungoethische Lethargie iiber
unsere Stadt gekommen; und wer miifite nicht bekennen, daf$ er nicht
oft genug sich selbst davon ergriffen wiiflte. In einer solchen Stunde
kam ich unlingst in den Groflen Hirschgraben und sah, wie die
Fithrer des Goethehauses, ja selbst der gelehrte Archivarius, emsig
Schubkarren auf Schubkarren Schuttes aus dem Hofchen mit dem
Brunnen fuhren, an dem die Konigin Luise als Kind gespielt, und
wie dieser Brunnen aus all der Zerstérung wieder auftauchte, als sei
nichts gewesen. Ein Wunsch freilich bleibt, und er sei an diesem
Geburtstage ausgesprochen, dafl — nicht als Beginn des Wieder-
aufbaues, denn diese Stunde wird erst nach Jahren schlagen, aber als
Symbol des Frankfurter Aufbauwillens — das Portal mit dem alten
Goethischen und Textorschen Wappen wieder aufgerichtet wird,
damit diese ehrwiirdigen Sinnbilder nicht linger gestiirzt und ge-
schleift im Staube der Strafle liegen.

Als letztes aber nehmen wir noch dies Holderlinwort mit auf den
Weg, aus unserem Hirschgraben in Frankfurt 1798 dem Bruder zu-
gerufen: «Aber die Menschen giren wie alles andere, was reifen soll,
und die Philosophie hat nur dafiir zu sorgen, daff die Girung so
unschddlich und so leidlich und so kurz wie moglich ist, vorbeigeht.

535



— Schwimm hindurch, braver Schwimmer, und halte den Kopf nur
immer oben! Bruderherz, ich hab’ auch viel, sehr viel gelitten, und
mehr, als ich vor Dir, vor irgendeinem Menschen jemals aussprach,
weil nicht alles auszusprechen ist, und noch, noch leid’ ich viel und
tief, und dennoch mein’ ich, das Beste, was an mir ist, sey noch nicht
untergegangen. Mein Alabanda sagt im zweiten Bande: ,Was lebt —
ist unvertilgbar, bleibt in seiner tiefsten Knechtsform frei, bleibt Eins,
und wenn Du es zerreiflest bis auf den Grund, und wenn Du bis ins
Mark es zerschldgst, doch bleibt es eigentlich unverwundet, und sein
Wesen entfliegt Dir siegend unter den Hinden.” Dies a3t sich mehr
oder weniger auf jeden Menschen anwenden, und auf die Aechten am
meisten. Und mein Hyperion sagt: ,Es bleibt uns iiberall noch eine
Freude. Der aechte Schmerz begeistert. Wer auf sein Elend tritt, steht
hoher. Und das ist herrlich, dafl wir erst im Leiden recht der Seele
Freiheit fithlen.’»

536



	Goethe und die Deutschen

