
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ZU EINEM BEGRIFF DES POETISCHEN

Bei Anlaß der Neuausgabe von Hermann Hesses «Morgenlandfahrt»

Es gibt Wörter, die scheinen epochenlang als bloße grammatische Derivate zu
warten, daß ihnen die Anschauung zuwachse, für welche sie sich als ein Begriffsgefäß
geduldig bereitgehalten haben. Als ein solches Wort empfinden wir — denn beweisen
ist hier schwierig — den Begriff des Poetischen. Man kann in der Tat durch ganze
Jahrhunderte der Kunst und der Dichtung schweifen und dabei sehr gut ohne diese
Bezeichnung auskommen. Dann aber häufen sich um 1900 bis in unsere Gegenwart
die Erscheinungen, denen wir das Wort aufgespart wissen möchten. Wie anders nämlich

als mit dem Begriff des Poetischen sollten wir bei aller Mannigfaltigkeit jenes
Gemeinsame bezeichnen, welches sich etwa in den sonderbaren kleinen Prosastücken
Franz Kafkas sowohl als in den Träumereien eines Léon-Paul Fargue findet, der «au
fil de ses songes» durch das Paris seiner Seele flaniert — in den entzückten und
kauzig versponnenen Aufsätzen Robert Walsers wie im geheimnisvollen Aufleuchten
des Wunderbaren in der unscheinbarsten Begebenheit, wenn sie Regina Ullmann
erzählt — in dem heimlichen Zauber, um den Henri Rousseau die Welt eines

Pariser Kleinbürgers erhöht hat, wie in den Malgedichten eines Paul Klee, wo die
Farben manchmal so wunderbar aneinander aufklingen wie «goldene Denkmünzen
auf einem wollenen Tuch»?

Indes der Begriff begreift hier sozusagen schneller als wir selber. Zu erklären
nämlich, was uns die Sicherheit gibt, alle diese disparaten Erscheinungen dem einen
Wort zu subsumieren, ist zunächst arge Verlegenheit. Je näher man zusieht, um so

weniger wollen sich die eingangs aufgerufenen Beispiele gleichen. Was könnte weiter
auseinanderliegen als der verliebte Realismus Robert Walsers und die Träumereien
eines Paul Klee, in denen es überhaupt nichts Imitatives mehr gibt — was wäre jenen
den Geist absorbierenden Klang- und Gedankenassoziationen Léon-Paul Fargues
ferner als die altjüngferliche Säuberlichkeit Regina Ullmanns — was ist verschiedener

von dem leidvollen ironischen Tiefsinn Kafkas als der sich selber niemals

begreifende Zauber beim Zöllner Rousseau?
Doch führen wir den Blick zu nahe an diesen Erscheinungen vorüber, als daß sie

uns ihr Gemeinsames offenbaren könnten. Aus einiger Ferne aber will es scheinen,
daß allem Aufgezählten das Kleine, Unscheinbare und Unbeachtete zugrunde liegt,
da9 die Poesie kaum je zuvor ihrer würdig erachtet hätte, das aber hier eine Erhöhung
erfährt, die wir eben als das Poetische begreifen. Das Allerhöchste, was die Welt an
Schönheit hervorgebracht hat, die Tragödien Racines etwa oder die Malerei Raffaels,
kann deshalb nicht «poetisch» heißen, weil es stofflich jene Bindung nach unten ans
Banale, Sonderbare und Ausgefallene nicht besitzt. Hier hält sich alles auf gleicher
Höhe, das Dargestellte wie die Darstellung. Das Poetische aber lebt durch jene Spannung,

zwischen dem Kleinen, Alltäglichen und einem höheren Glanz. Die besondere

Art seiner Schönheit tritt vielleicht am deutlichsten heraus, wenn wir bei einer
Naturwissenschaft einen Vergleich ausborgen: man kann sich jederzeit davon überzeugen,
daß unter den Vertebraten die Säugetiere die weitaus höchste Organisation darstellen;

4 4 3



aber wir werden doch nie müde werden, den unserem Poetischen entsprechenden
ganz besonderen Reichtum von Laune und Phantasie zu bewundern, den die Natur
beispielsweise an die Art der Vögel verschwendet hat. Jene die poetische Schönheit
auszeichnende Spannweite zwischen dem bescheidenen Anlaß und seiner künstlerischen

Ueberhöhung ist nun nicht als Fallhöhe zu verstehen, denn das Höhere
reduziert sich dabei nicht auf das Gemeine wie bei der komischen Wirkung geschieht,
sondern das Gemeine weitet sich ins Bedeutende aus. Diese Steighöhe durchmißt bei
Kafka den Weg vom Kleinbürgerlichen ins Unheimliche und Beängstigende, bei
Walser von einem naiv-glücklichen Naturfühlen zu sonderbarer, oft gefährdeter
Versponnenheit, bei Klee von kindlicher Kledtserei und Strichelei zu traumhaft;
harmonischen Gebilden, bei Rousseau vom bescheidenen Alltag, den er als solchen

gar nicht wahrgenommen hat, zu jenem Wunderbaren, in welchem er fortwährend
lebte und das ihn seinen Mitmenschen als verrückt erscheinen ließ, bei Fargue von
den ungezählten und ungesonderten Einzelheiten seines Alltags, die sich in seinem

Auge wie in einem Kaleidoskop drehen, zu den Klangfiguren, zu denen sie sich im
Medium seines Dichtertums schlichten, bei der Ulimann endlich von einer weiblichen
Kleinwelt zu den höheren und sanft geheimnisvollen Mächten, die sich an ganz
bescheidenen Menschen darstellen, ohne daß diese selber recht wüßten, wie ihnen
geschieht. Die Kräfte, welche jeweils diese Höhe überwinden, sind die verschiedensten:
bei Kafka ist es ein tiefsinniger Humor, bei Walser ein ironisches und doch ganz und

gar nicht zu verhaltendes Entzücken, bei Fargue ein sich alles anverwandelnder
Rhythmus der Seele, bei Regina Ullmann die reine Frömmigkeit dem Kleinsten
gegenüber, bei Klee die Ahnung von Rhythmen und Harmonien, denen er die
einfachsten Linien und Farben dienstbar zu machen weiß, bei Henri Rousseau jene
noble Arglosigkeit, die in einer ziel- und absichtsvollen Welt immer als
Unzurechnungsfähigkeit gelten wird.

Die Dichtung nun, die Anlaß zu diesem umständlichen Exkurs war, Hermann
Hesses Erzählung «Die Morgenlandfahrt»' — selber ein in hohem Maß «poetisches»
Werk —, besitzt eine gewisse Schicht der Deutbarkeit, in welcher sie den Begriff
des Poetischen selber zum Thema zu haben scheint. Berichtet wird hier nämlich von
einer Art phantastischen Ordens, der sich auf der Fahrt nach einem Morgenland der
Seele und des Geistes befindet. Der Icherzähler ist zunächst rührend, aber ohne Glück
bemüht, von diesem Bunde, dem er einst mit allem Enthusiasmus seines Gemütes
angehört hatte und der jetzt verfallen scheint, Kunde zu geben. Doch im Laufe seiner
treuherzigen Bemühung, das Vergangene zu erinnern, findet er beseligt und beschämt,
daß nicht der Bund tot ist, sondern er selber ihm abgestorben war, daß die
Morgenlandfahrt hier und überall, jetzt und allezeit statthat, wenn man nur selber sein
Gemüt so rein zu stimmen weiß, daß es die höheren Ordnungen wahrnimmt. Da ist

es, als würden das arme eigene Ich und der kurze Augenblick, in dem es sich befindet,
zum Schnittpunkt aller Linien, die sich ziehen lassen von jeglichem Punkte aus, der
in Raum und Zeit unserer Welt etwas Großes und Schönes bezeichnet. Da wird all
das Kleine und verzweifelt Banale, das uns allseits umgibt, bedeutsam und reich,
die unbeachteten Nachbarn kommen daher wie Könige und Würdenträger, und
morgenländischer Duft umgibt das Nächste. Eine ideale Ordnung des Geistes tut
sich, wo immer man die Augen wirklich aufschlägt. Die bestürzende Einsicht, daß

alles, was un9 zustößt, wir selber sind, findet durch den schlichten Zauber der
Gestalten ihre dichterische Evidenz. Dem Bescheidensten und Kleinsten, wenn man es

richtig, das heißt nun: poetisch zu sehen und zu ordnen weiß, bleibt so die Bedeutung
des Großen und des Ganzen einkopiert, sei diese nun eine leidvolle wie bei Kafka
oder eine freundliche wie bei Hesse. Ja, könnten wir uns voreinander wappnen mit
dem Poetischen um und um, so wären wir vielleicht alle Brüder.

HANS NAF

1 Neu erschienen im Verlag Fretz & Wasmuth, Zürich

444



EWIGES GRIECHENLAND
Das von Martin Hürlimann im Atlantisverlag herausgegebene Lesebuch und

Bilderbuch dieses Titels gruppiert um einzelne thematische Mittelpunkte jeweils
eine Anzahl schöner Bilder von Landschaften, Bauwerken und Skulpturen zusammen

mit griechischen Texten in Uebersetzung und Aufsätzen neuer Reisenden,
doppelt dankenswert in einer Zeit, in der Griechenland von neuem in unerreichbare

Ferne gerückt ist. So bedarf dieser schöne Band keiner weiteren Empfehlung.
Dafür seien einige Ueberlegungen über das Thema Griechenland angeknüpft.

Die in diesem Sammelband vereinigten Aufsätze neuerer Zeit stammen aus

der geistigen Haltung des Klassizismus, an der die klassische Archäologie mehr
oder weniger ausgesprochen bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts festhielt; doch

treten uns diese Zeugnisse eines edlen Idealismus hier nicht ausdrücklich als

Aeußerungen einer bestimmten, zeitlich zurückliegenden Geisteshaltung entgegen,
als welche wir etwa die Aeußerungen eines Humanisten der Renaissance lesen

würden, sondern als wesentlich zeitgenössische Zeugnisse mit dem Anspruch
auf aktuelle Gültigkeit.

Hier ist nun mit aller Schroffheit zu fragen: genießt diese Bildungswelt heute
noch den nötigen Kredit, um auch von der Gegenwart als verbindlich anerkannt
zu werden? Fühlen wir uns von der edlen Begeisterung dieser Griechenlandreisenden

und Griechenlandforscher so unmittelbar angesprochen, daß sie in
unserem Namen reden und daß unsere Generation — oder, was noch wichtiger
wäre, die kommende — sich willig dieser Begeisterung anschließen würde, auf
das Zeugnis dieser Lehrer hin? — Ich fürchte — nein. Die ganze riesige Erlebnis-
und Gedankenmasse des modernen Materialismus mit seiner Technik und seinen
exakten Wissenschaften, seinen sozialen Problemen und Revolutionen, und erst
noch die beiden eng damit verknüpften Weltkriege haben sich zwischen die
serene Welt des Klassizismus und die Gegenwart geschoben — und vor diesen
neuen Erfahrungen wird die Antike ihre Unentbehrlichkeit zu erweisen haben,
wenn ihre Kenntnis als unentbehrlicher Bildungsfaktor Geltung behalten soll.
Die deutsche Archäologie, die seit Winckelmann weithin das Feld beherrschte, ist
eine Spezialwissenschaft neben anderen Spezialwissenschaften geworden, die in
ihrer Gewissenhaftigkeit ihre Würde besitzt; aber die Strahlungskraft eines
allgemein kulturbildenden Faktors ist jedenfalls im heutigen Zeitpunkt fast
erloschen. Eine ethische Haltung ist daraus nicht mehr abzuleiten und wird von ihr
selbst auch gar nicht mehr postuliert. Es sind nicht zuletzt die akademischen
Bildungsstätten selbst, die ihre Fahne gestrichen haben, indem sie auf die Kenntnis
des Griechischen bei ihren Studenten, nicht nur der technischen und naturwissenschaftlichen,

sondern selbst der geisteswissenschaftlichen Fächer verzichten. Und
heute gibt es bereits einzelne Dozenten, denen das griechische Bildungsfundament
mangelt. Das mag in jedem einzelnen Fall durch andere Qualitäten kompensiert
werden — im Ganzen gesehen, bedeutet dieser Verzicht eine Senkung des

Niveaus, deren Folgen sich mit der Zeit potenzieren. Offensichtlich wird die
Kenntnis des Griechischen heute nur noch als ein technischer Behelf taxiert —
unentbehrlich für gewisse Spezialisten, wie Theologen und Altphilologen, analog
dem Chinesischen für Sinologen, dem Sanskrit usw. — Sprachen, von denen

allgemeine Erkenntnisse ausgehen können wie von jedem ernsthaft gepflegten
Spezialgebiet, die man aber nicht jedem Akademiker als unerläßlichen Teil seiner

Bildungsgrundlage zumuten dürfte.
In mehr künstlerisch interessierten Kreisen wird die griechische Antike schon

lange nicht mehr im gleichen Sinn als normativ und unvergleichlich empfunden
wie noch in der Mitte des letzten Jahrhunderts. Es sind ganze Welten
künstlerischer Aeußerungen höchsten Ranges ins europäische Bewußtsein eingetreten,

445



die nur schon durch ihre Neuheit interessanter wirken, so z. B. die Kunst
Ostasiens. Andere, primitive, wie die Kunst der afrikanischen Völker und der Südsee,
oder die präkolumbische Kunst Amerikas faszinieren durch ihre Fremdartigkeit,
durch die Einblicke in Zusammenhänge der historischen Frühzeit und
tiefenpsychologische Aufschlüsse über primitive oder vermeintlich primitive Bewußt-
seinszustände; die Kunst des Expressionismus hatte ihre besonderen Affinitäten
zur Negerkunst; für Picasso und die Surrealisten bedeutet die klassizistische
Formensprache ein Instrument neben anderen, das man virtuos und zumeist im
Tonfall der Ironie zu spielen versteht, für den modernen Architekten des
technischen Stils ist die klassische Architektur ein Gegenstand des Hohnes, denn, von
der modernen Technik her gesehen, erscheint alles Antike primitiv, seine
irrationale Monumentalität ist der schroffste Gegensatz zum ästhetischen
Materialismus, seine statische Gegenständlichkeit das absolute Gegenteil jedes
Funktionalismus, während anderseits die rationale Klarheit in der Verwendung
aller Kunstmittel neben der magischen Faszination des Technischen und neben
den modernen Psychologismen vordergründig, und damit uninteressant erscheint.
Die griechische Kunst ist zu einer Formenwelt unter anderen Formenwelten
geworden, benachteiligt vom Verruf des Konventionellen, und so steht es letztlich

bei der Laune jedes einzelnen, ob er sich für die Griechen interessiert oder
für Wohnmaschinen, für Negerkunst oder Ostasien. Und soweit man die Antike
lediglich als ästhetischen Tatbestand betrachtet, ist nicht einzusehen, warum es

anders sein sollte.
Auf diese Relativierung der griechischen Antike antwortete die Archäologie

damit, daß sie den antiken Denkmälerbestand in die Fächer der Wölfflinschen
Gegensatzpaare einordnete. Das bedeutete einen Anschluß an die moderne
Kunstwissenschaft, eine Aktualisierung des Faches, die mit einer Lockerung seiner
alten Bindung an die klassische Philologie verbunden war. Außerdem zeigte man,
wie selbst die griechische Kunst letztlich in den gleichen prähistorischen Schichten
wurzle wie die Negerkunst: die heute als spezifisch modern empfundenen
Abbildungswerke über griechische Kunst legen den Akzent auf die archaische Zeit
und die Vorzeit bis hinauf ins Geometrische, Mykenische, Helladische, und kaum
je fehlen die Masken aus dem Artemisbezirk von Sparta, als ob sich Griechenland
vor der Gegenwart durch seine Verwandtschaft mit Nicht-Griechischem und
Noch-Nicht-Griechischem legitimieren müßte. Man gewinnt den Eindruck, für
viele heutige Betrachter bedeute die Olympiaplastik gerade noch die zeitlich
unterste Grenze des Erträglichen, des noch einigermaßen als interessant Empfundenen

gegen das Klassische hin, das heute ausschließlich im kreidigen Licht des

Klassizismus gesehen und in solcher Betrachtung als uninteressant beiseite gestellt
wird. Dieses Interesse am Vorgriechischen ist so nötig und aufschlußreich wie
jede Prähistorie; aber es kann und will keinen Beitrag geben zum Grundproblem,
um das es uns hier geht, nämlich zur Frage der Wichtigkeit der Griechen für
die europäische Kultur der folgenden Zeiten bis zur Gegenwart, eine Frage, vor
die sich jede Generation von neuem gestellt sieht.

Die Hemmungen, die einer spontanen Wertschätzung der griechischen Kunst
im Wege stehen, wird man dem heutigen Betrachter mit noch so edlen
Begeisterungen schwerlich ausreden können. Einer — der Not gehorchend — vom
Arbeitsethos umgetriebenen dynamischen Gegenwart ist die in sich ruhende
Zuständlichkeit der griechischen Figuren fast unzugänglich und ein Aergernis,
soweit sie doch verstanden wird. Wieso eine für den heutigen Betrachter so gänzlich

unproblematische Figur wie der Speerträger des Polyklet ungeheuren Widerhall

finden konnte, wäre erst durch ausholende Interpretation verständlich zu
machen. Andere Betrachter sind befremdet von der zur gesellschaftlichen
Konvention stilisierten Homosexualität vieler griechischer Jünglingsfiguren und Vasen-

446



maiereien —- ein Zug, um den selbst die unchristliche Archäologie aus christlicher
Prüderie einen Bogen zu machen pflegt, sobald sie sich an weitere Kreise wendet.

Am schwersten verständlich ist für den, der Kunst ausschließlich als
ästhetischen Tatbestand ansieht, die Kunst der Spätantike und ihre enorme geschichtliche

Bedeutung. Denn diese Kunstwerke haben durchschnittlich geringe Qualität,
das Formniveau liegt unvergleichlich tiefer als das griechische, und doch sind es

römische und spätrömische Arbeiten gewesen, die den antiken Kulturimpuls
weitergetragen haben; nur in ihrem trüben Spiegel ist dem Mittelalter ein Reflex
des griechischen Lichtes vor Augen getreten. Nicht nur die gesamte mittelalterliche

Kunst aller europäischen Völker beruht ganz oder zum größten Teil auf
diesen römischen Formen, sondern sie, und nicht die original-griechischen werden
im 15. Jahrhundert von neuem als vorbildlich empfunden und zum Ausgangspunkt

für Formenreihen gemacht, die bis heute weiterlaufen. Die Aktualität lag
aber beide Male weniger in der ästhetischen Qualität, als in der sozusagen
intellektuellen Komponente dieser Kunstwerke; auch noch diejenigen bescheidenen
Ranges erschienen als Dokumente und Träger eines wacheren, bewußteren
Verhältnisses zur Realität, als es die aus der Dumpfheit der Prähistorie auftauchenden

Nordvölker besaßen, und so erzogen sich diese Völker selbst zu bewußterem
Dasein durch die Auseinandersetzungen mit den Denkformen und Kunstformen
der Antike. Eine nüchterne Analyse dieser objektiv feststellbaren Zusammenhänge

würde von neuem die schlechthin grundlegende Bedeutung des griechischen
Impulses selbst für die Entwicklungen der jüngsten Gegenwart aufzeigen, ohne
daß ästhetische Begeisterung a priori dazu vonnöten wäre, anderseits dürften
alle noch so entzückten Zeugnisse früherer Bildungsreisenden und Gelehrten,
die Deklamationen Lamartines und selbst die edlen Stimmungen eines Hugo
von Hofmannsthal nicht hinreichen, das verblassende Bild Griechenlands in die
Gegenwart zurückzurufen.

Das sind keine Einwände gegen das Buch von Martin Hürlimann — im Gegenteil.

Es ist nötig und dringlich, daß es den Leser vor diese unausweichlichen
Fragen stellt, sobald sich's dieser nicht an den schönen Bildern genügen läßt —
wozu jeder das Recht hat. Seit zweitausend Jahren ist sich noch jede Generation
ihrer eigenen Absichten bewußt geworden in der Auseinandersetzung mit der
griechischen Erbschaft — für uns Europäer ist der Baum der Erkenntnis in
Griechenland gewachsen und nicht im Paradies. _B PETER MEYER

WERNER WEISBACH:

RELIGIÖSE REFORM UND MITTELALTERLICHE KUNST1

Das Thema ist kunstgeschichtlich interessant und gibt zugleich ungewollt einen

Beitrag zu einem aktuellen Problem: zur Frage der Beziehung des Kunstwerkes zu
den außerkünstlerischen Interessengebieten, also zum Thema: «Inhalt und Form».
Kunst um ihrer selbst willen hat es im Mittelalter überhaupt nicht gegeben; jede
künstlerische Betätigung stand von vorneherein im Dienst ganz bestimmter erzieherischer

oder propagatorischer Absichten der christlichen Kirche. Damit ist nicht gesagt,
daß man für die künstlerische Qualität unempfindlich gewesen wäre und daß man
nicht an hervorragenden Kunstwerken seine ausdrückliche Freude gehabt hätte, aber
die Qualität verstand sich von selbst, wie sie sich für jede handwerkliche Leistung von
selbst versteht oder von selbst verstehen sollte, und so hatte man keinen Grund,
besonderes Aufheben davon zu machen. Daß man sich über den entscheidenden

Punkt, den Unterschied zwischen Kunstwert und Heiligkeitswert eines kirchlichen
1 Benziger Sc Co., Einsiedcln-Zürich, 1945

447



Gegenstandes — beispielsweise einer Reliquie und ihres Gehäuses — völlig im klaren
war, darüber nämlich, daß beides direkt nichts miteinander zu tun hat, wird durch
eine Textstelle aus karolingischer Zeit belegt.

Im speziellen stellt das Buch dar, welch umfassenden Einfluß die vom Kloster
Cluny im Burgund seit dem 10. Jahrhundert ausstrahlende Reformbewegung auf die
Kunst des gesamten Abendlandes ausübte. Das ist aus heutiger Perspektive schwer
verständlich; denn soweit Klöster überhaupt noch existieren, spielen sie im
kulturellen Ganzen eine bescheidene Rolle. Bis ins 12. Jahrhundert bildeten sie
dagegen die einzigen Zentren höherer Kultur, ein über ganz Europa ausgebreitetes,
straff organisiertes System vom Mittelpunkten der Bildung und zum Teil auch der
Politik; denn die Kirche war ein realer Machtfaktor schon deshalb, weil die
religiösen Vorstellungen genau den gleichen massiven Wirklichkeitscharakter hatten,
wie alle anderen Realitäten und wie ihn heute Machtfaktoren wie Handel und
Industrie besitzen; nur war die Macht des Religiösen noch viel umfassender, da sie
auch noch den weitaus wichtigeren Teil des Lebens betraf, nämlich das ewige Leben
jenseits des Todes. Die kluniazensische Reform war deshalb weit mehr als nur ein
kirchengeschichtliches Ereignis. Ihre kulturgeschichtliche Bedeutung wird erst
verständlich vor dem Hintergrunde des radikalen Kulturverfalls, der auf die kurze,
ein wenig künstliche Blüte der karolingischen Zeit folgte. Dem Namen nach war
unter Karl das ganze westliche Europa christlich geworden, doch blieb die von Karl
so klug und eifrig geförderte Kultur doch stark an den Kreis des Hofes und des

damit verbundenen hohen Klerus gebunden, so daß sie mit dem Schwinden der
kaiserlichen Macht und unter der ' Katastrophe der Hunnen-, Normannen- und
Sarazeneneinfälle in der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts zusammenbrach.
Es folgte das «saeculum obscurum» mit seinem völligen Verfall jeder geistlichen
wie weltlichen Autorität und einer radikalen Barbarisierung des kulturellen Lebens.
Das 910 gegründete Cluny bildet einen ersten Kristallisationspunkt im Bodenlosen
und Formlosen: hier zuerst machte man wieder Ernst mit der Befolgung einer
asketischen Klosterzucht, mit der Anerkennung einer geistigen Autorität an Stelle
der baren Gewalt. Wie sehr ganz Europa auf einen solchen Ansatz zur Gesundung

gewartet hatte, beweist der Erfolg: tausendvierhundertfünfzig Abteien sind von
Cluny aus gegründet oder an Cluny angeschlossen worden, und die ordnenden Kräfte
der Reform greifen tief in das Leben der Laien ein und schließlich auch in das

Verhältnis von Kaisertum und Kirche.
Werner Weisbach zeigt, welche Folgen sich aus der kluniazensischen Reform für

die Architektur und Plastik des späten 11. und des 12. Jahrhunderts ergeben. Er zeigt,
wie eine bestimmte Bereicherung der um den Altar gruppierten Räume den neuen
liturgischen Anforderungen entspricht; kluniazensisch ist aber auch ganz allgemein
eine bestimmte Klärung und Straffung des Kirchenraumes, eine Steigerung seiner

Höhe, der Verzicht auf Krypten und Westemporen; der deutsche Zweig der Reform,
ausgehend von Hirsau in Schwaben, lehnt sich an das Vorbild der altchristlichen
Basilika an — wofür das Allerheiligenmünster in Schaffhausen ein Beispiel höchsten

Ranges bildet. Als kluniazensisch weist Weisbach auch die ganze unheimliche Welt
finster-erhabener, heiliger Gestalten, drohender Tiere und fratzenhafter
Höllendämonen nach, die dem Betrachter mahnend und schreckend an Portalen und
Kapitellen entgegentreten, um ihm die Verworfenheit der Sünde und das drohende

Weltgericht eindringlich vor Augen zu führen. Daß das Aufblühen der Skulptur mit
Cluny zusammenhängt, hat u. a. auch schon Emile Mâle betont, aber Weisbach gibt
eine über das bisher Bekannte hinausgehende Ikonographie dieser Skulpturen; er

zeigt, wie diese Motive von Frankreich aus auf alle anderen Länder ausstrahlen, so

daß sich daraus ein Gesamtüberblick über die Plastik der romanischen Zeit ergibt.
Vor diesem dunklen Hintergrund hebt sich dann sehr schön die mildere, menschlichere

Welt der beginnenden Gotik ab, in der sich zwei neue Strömungen vereinigen,

448



eine neue Art von Religiosität von innigerer, mystischer Färbung, die sich in das
Erdenleben und die Passion Christi vertieft und Maria als Jungfrau und Mutter
verehrt, während beide vorher in abstrakter Jenseitigkeit abgebildet wurden als
drohender Herrscher des Endgerichts und als starr-thronende Himmelskönigin. Es
ist der heilige Bernhard von Clairvaux, der Gründer des Zisterzienserordens, in dem
dieser neue Frömmigkekstypus erstmalig in Erscheinung tritt, und seine
Ordensgründung war dazu berufen, an Weltgeltung die Kluniazenser abzulösen. Die andere
Strömung war eigentlich nur die weltliche Seite des gleichen neuen Existenzgefühls:
das höfische Rittertum mit seiner Eleganz und seinem Minnedienst. Es war aber auch
wieder Cluny, das dieses neue Ideal, das schließlich das mönchische zurückdrängt,
selbst großgezogen hatte, indem es durch den Kult ritterlicher Heiliger und den
Einbau kirchlicher Weihen in die Zeremonien des Rittertums dieses verchristlicht
und ihm eine neue, religiöse Rechtfertigung und Zielsetzung gegeben hatte. Und so
erhebt sich zu Ende des 12. Jahrhunderts aus der düster-erhabenen mönchischen Welt
der romanischen Zeit, jung und strahlend und geschmeidig die Welt der Gotik.

PETER MEYER

REICHSGEIST UND SCHWEIZERGEIST

In der Schriftenreihe des Zürcher
Schriftstellervereins (Volksverlag Elgg)
erscheint ein Vortrag, den sich der
genannte Verein letzten Winter zweimal
hintereinander hat halten lassen. Dieses

dreimalige Patestehen eines Vereins von
Fachleuten genügt als Empfehlung der
literarischen Qualitäten des Bändchens
von Roman Boos, und der Präsident
des Vereins, Max Gertsch, bezeugt ihm
im Vorwort überdies den starken
Eindruck, den der Redner in Zürich
hinterlassen hat. Es mag hier ein Zeugnis
vorliegen für den geistigen Kampf, der
bei abklingendem Waffengetöse mit
neuen Kräften angehoben hat (und
hoffentlich wird das «gewaltige geistige
Ringen» daraus, das Gertsch kommen
sieht). Es ist ja wahr, zu allen
Schablonen, die Europa geistig einengten,
kommt nun noch das militärische
Schema außereuropäischer Sieger, deren
Bequemlichkeit auch dort zum Vereinfachen

drängen könnte, wo nicht
ohnehin das Kommunisieren und das
Standardisieren eine weitgreifende
Gleichmacherei befürchten lassen. Der
europäische Geist aber ist mit
Eintopfgerichten nicht zu ernähren.

Roman Boos hebt die Schweiz, wie
sie sich selber und altem Reichsgeist
treu geblieben ist, von dem ab, was
das Deutsche Reich aus sich gemacht

hat. Er zeichnet in stärksten Zügen die
Entartung der Reichsidee, die zum
Hausbesitz Habsburgs erniedrigt wurde
(er spricht von dem, was etwa Thieme
im «Schicksal der Deutschen»
übergeht), und er zeigt, wie vorab die
Urner, die sich durch eine gewaltige
Anstrengung von dem zwischen Habsburg

und Kaiser Friedrich II.
abgeschlossenen Schacher loskauften, einer
alten, echten Idee treu blieben, indem
sie verantwortliche Träger der
Reichsgemeinschaft sein wollten, auch in einer
Zeit, als ringsum «geduckt und gekrochen»

wurde. Die Eidgenossen retteten
1499 das alte Recht, dessen Träger
jeder Volksgenosse war, als Maximilian
das Reichskammergericht einsetzte, das

alle Reichsvölker einem auf ganz anderem

Boden gewachsenen Recht Untertan
machen wollte (dem römischen Recht,
das Hörige in den Stand der Sklaven
erniedrigen sollte). Boos hat das

lebhafte Gefühl für die tiefgreifende
Bedeutung jenes Ringens, das die Schweiz

von dem immer volksfremder werdenden

Reiche trennte, während ein
Verehrer alles Römischen wie G. de Reynold

in einem seiner Bücher bekennt,
daß er im Schwabenkrieg keinen rechten

Sinn finde.
Boos verfolgt in weitgreifender

Uebersicht die Entwicklung Deutsch-

449



lands vom ersten Abweg an bis in die
Tiefe des «Dritten Reiches», das er «das

Tierreich» nennt, aus dessen Trümmern

Europa wieder zu einem
«Menschenreich» emporsteigen soll, einem
Reich, über dem die Fahne der Menschlichkeit

wehen müßte. Er hält der Ver-
irrung des Deutschen Reiches die den
alten, echten Idealen im Ganzen und
im Grunde treu gebliebene Schweiz

entgegen, die einen weit über ihre Grenzen

hinausstrahlenden Gemeinschaftsgedanken

in sich trägt und ausstrahlen
lassen soll.

Der Verfasser ist ein Meister der
geprägten Formel, der geistreichen Deutung

und Variation eines Begriffes —
was versteht er nicht aus der fatalen
Lehre von den «zwei Schwertern» alles
herauszuholen! Er leuchtet ein, soweit
er Feststehendes beleuchtet, auch wenn
er die Dinge dichterisch verklärt. Aber
es gibt doch Stellen, wo ein Leser
stutzen kann.

Als Anthroposoph führt Boos letzten
Endes alles auf den Menschen zurück,
und keine Organisation kann ihm etwas
gelten, die dem Menschlichsten, dem
Innersten, dem Gewissen des

Individuums, nicht Raum gibt. Da dürfen wir
nicht vergessen, daß die Regel, die nach
der Reformation zur Festigung des

deutschen Potentatentums am meisten
beigetragen hat: «Cuius regio, eius

religio», genau gleich auch in unserer
Eidgenossenschaft gegolten und zu viel
Unfrieden und Vergewaltigung geführt
hat, auch wenn die Schweizer ihre
Religions- wie ihre Bauernkriege viel
menschlicher führten als alle anderen
Nationen.

Boos findet, die Freiheitsformeln
der Französischen Revolution hätten
die Entwicklung der eidgenössischen
Freiheit verbogen und gehemmt. Wer
wie er auf die Freiheit des menschlichen

Gewissens abstellt, der muß aber
doch wohl dafür dankbar sein, daß die
amerikanisch-französische Revolutionsideologie

Menschenrechte und eine weite
staatsfreie Sphäre des Bürgers proklamiert

hat. Erst nachher hörten in der
Schweiz zum Beispiel die Täuferverfolgungen

auf! Von einer Entwicklung
der Freiheit aus dem eigenen Kern war
damals unter hoffnungslos erstarrten
obrigkeitlichen Krusten wenig zu hoffen.

Also ein Vorbehalt gegenüber einer
allzu schönen Darstellung des
schweizerischen Geistes ist recht wohl möglich,

und so kann man vielleicht sogar
ein Tröpfchen Bescheidenheit in den
edeln Wein der Begeisterung schütten,
die unser Land zum Träger eines neuen
internationalen «Reichsgeistes» macht.
Ein schönes, geistvolles, anregungsreiches

Büchlein aber haben wir doch

zu verdanken.
£RNST SCHÜRCH

X, MEIN PARTNER

Ein junges deutsches Bürschlein verläßt

15jährig seine Mutter, eine fromme
Witwe, und schmuggelt sich als Schiffsjunge

auf einem Rheindampfer aus dem
Dritten Reich hinaus nach Holland.
Kräftig und tapfer packt er Arbeit an,
wo er welche findet, und schlägt sich

durch, so gut er kann, bis ihn die
gierige Springflut des Kriegs einzuholen
versucht. Man verhaftet ihn in Belgien,
transportiert ihn auf schauderhaften
Reisen nach Frankreich und sperrt ihn
dort in das Lager Gurs, bis ihm eines

Tages die Flucht in die Freiheit gelingt,
und das heißt in die Schweiz.

Enthielte das kleine Buch, das unser
Flüchtling über seine Erlebnisse
geschrieben hat, nichts anderes als diese
Mitteilungen, so wäre es nur ein — gut
geschriebener — Beitrag mehr zu der
Geschichte der grausamen und schrecklichen

Jahre, von denen man hoffen
möchte, sie lägen nun hinter uns. Aber
Sammy Schmitt ist ein Fall für sich,
weil er ein tätiger und praktischer
Christ ist, ein leidenschaftlich gläubiger
Mensch, wie er mindestens unter den
Schreibenden unserer Tage selten
geworden ist.

«Ich will dir sagen, was ich heute für

450



nötig halte», sagt er zu seinem Kameraden,

«daß es Menschen geben möchte,
die sich ganz für Christus einsetzen, so
wie das Paulus tat. Paulus bediente sich
aller ihm gegebenen Mittel, um den
Menschen Christus zu bringen: der
Philosophie bei den Griechen, der Kenntnis
des Gesetzes bei den Juden, seines
Berufes als Handwerker, um der
arbeitenden Schicht nahezukommen, seiner
Ketten als Gefangener, um mit den
Entrechteten zu sprechen .»

Es lohnt sich, Schmitts Buch zu lesen

(das der Wanderer-Verlag, Zürich,
herausgebracht hat). Die Zeitungen
verkünden, die Tyrannei sei nun wenigstens

in einigen Ländern gestürzt worden;

aber wer näher hinsieht, entdeckt,
daß schon wieder neue Formen der

BRIEFE AN

BEITRAG EINER HOLLÄNDERIN
ZUR 'DEUTSCHEN FRAGE.

Soeben aus einem Lande kommend,
in dem nach jahrelanger Unterdrückung
alles Deutsche gefühlsmäßig und
diskussionslos abgelehnt wird, verfolge ich

mit Interesse, wie in der neutralen
Schweizer Presse das Problem «Deutschland»

besprochen wird. — Deutsch
gebürtig, in der Schweiz erzogen und in
Holland verheiratet, habe ich dieses

Problem sozusagen am eigenen Leibe
erlebt und möchte mich kurz dazu
äußern:

In einem Artikel der «Neuen Schweizer

Rundschau» vom Oktober 1945,
«Die deutsche Frage», wird aus einem
Buch von Wilhelm Röpke zitiert:
«... daß die Deutschen, die heute zum
odium generis humani geworden sind,
ein Volk sind, dem das Schicksal übler
mitgespielt hat als irgendeinem
andern Diese einzigartige Geschichte
hat... tiefe Spuren im deutschen
Charakter zurückgelassen und die Deutschen

zu einem der problematischsten,
kompliziertesten und schließlich
bestgehaßten Völker gemacht.»

Unterdrückung sich zu regen versuchen,

und wie ehedem die Bourbonen,
haben auch heute die Unterdrückten
von gestern wenig gelernt und nichts

vergessen. Ein Ismus sucht den andern
abzulösen, und statt die Bleikammern
des Reichsschrifttums zu zerstören,
versucht man, sie — umzubesetzen! Man
war für die Priester, solange sie

bedrängt wurden; nun, da sie aufgehört
haben, ein zügiges Objekt gewisser
Propagandisten zu sein, wendet man
sich ebenfalls gegen sie und ihre
Anhänger. Statt der Freiheit verkündet
man andere Weltanschauungen, und es

geschieht nicht zuletzt aus diesem

Grund, daß ich mir erlaube, auf Schmitts
tapferes Büchlein hinzuweisen.

BERNARD VON BRENTANO

DIE N S R.

Bei diesen Worten mußte ich daran
denken, wie ich mir in Holland, meiner

neuen Heimat, anfangs selbst oft
«problematisch», «kompliziert» und
daher «unverstanden» vorkam und
wie ich es erst im Laufe der Jahre,
durch den Kontakt mit der natürlich
sicheren und unpathetischen Art des

holländischen Volkes lernte, ruhig und
bescheiden meiner «selbst bewußt» zu
werden, ohne Vergleiche zu ziehen
oder Werturteile zu fällen. — Ich
glaube, daß eine der größten Schwächen

des deutschen Charakters darin
liegt, sich aus «überkompensiertem
Minderwertigkeitsgefühl», wie es die

Psychoanalyse nennt, besonders
tragisch, unverstanden oder schicksalverfolgt

zu fühlen. Von hier aus ist es nur
ein Schritt bis zu der gefährlich
verbreiteten nationalistischen Wahnidee:
«Wir sind eben so tüchtig, das gönnen
uns die andern nicht!» Die «bösen
andern» und «wir, das tragische Volk!»
— Fühlt man den Teufelskreis?

In einem anderen Artikel des

genannten Heftes der «Neuen Schweizer
Rundschau» beschäftigt sich Walter

45 1



Zöllner mit der «deutschen Intelligenz».
Er führt darin u. a. aus, daß noch im
furchtbaren Kriegswinter 1944/45 sich
Deutsche zu Hauskonzerten oder
philosophischen Vorlesungen zusammenfanden,

man «baute an einer inneren Welt
gegen die verfallende äußere». Als habe

er unwahrscheinliches Lob gespendet,
fügt der Verfasser hinzu: «Es mag
vielleicht so aussehen, als ob ich
phantasiert oder idealisiert hätte» — doch
sind wir geneigt, ihm aufs Wort zu
glauben. O ja; genau so nämlich trieb
die deutsche Intelligenz gute Musik
und hohe Philosophie, während Herr
Hitler das Staatsruder ergriff, während
er sie in einen neuen, entsetzlichen
Krieg verwickelte und während
Tausende von unschuldigen Landsleuten
verfolgt und gemartert wurden. Das
denkende Deutschland philosophierte,
setzte sich begrifflich mit der Zeit
auseinander, war für oder gegen den
Nationalsozialismus und bewegte sich auf
einer höheren Ebene «jenseits von Gut
und Böse» — selten aber griff diese
«höhere Sphäre» in die Wirklichkeit
ein, selten wurde nach Erkenntnissen
auch gehandelt. Die Wirklichkeit hieß
Pflicht und blinder Gehorsam,
achselzuckend kamen die meisten den langsam

sich enger ziehenden Vorschriften
nach — was sollte man machen? «Die
Zeit ist hart» — «Wo gehobelt wird,
fallen Späne», hießen die Schlagworte.

Diese Wirklichkeitsferne ist wohl ein
zweiter Grundfehler des deutschen
Charakters. Geistig hochentwickelt, ist der
Deutsche politisch völlig unreif; die
deutsche Intelligenz entzog sich der
geschichtlichen Verantwortung, indem sie

alles, was in ihrem Namen geschah, als

unabwendbare Naturkatastrophe
betrachtete.

Es ist sehr zu hoffen, daß nach dieser
entsetzlichen Niederlage das deutsche
Volk und in erster Linie die deutsche

Intelligenz sich bewußt wird, daß es

nicht genügt, zu denken, sondern daß

es auch gilt, dem Denken gemäß zu
handeln. Sonst bleibt das Denken ein

Teufelskreis, in dem sich auch hohle
patriotische Phrasen und Schlagwort-
Sophistereien gefällig einschleichen können.

«Die Deutschen wissen immer alles

so gut in der Theorie», pflegte mir ein
englischer Freund ein wenig spöttisch
zu antworten, wenn ich etwa ein
treffendes Goethe-Wort anführte, das
beweisen sollte, daß Deutschland und
Hitler-Deutschland zweierlei sei.

Er hatte recht, Theorie in diesem
Fall gering einzuschätzen. Ein Volk mit
dieser geistigen Tradition durfte nicht
naiv, ahnungslos, «harmlos und nur
verführt» sein, wie man gern zu seiner

Verteidigung anführt. — Thomas Mann
spricht in seinem Brief an Walter von
Molo (der ebenfalls im Oktober-Heft
der «Neuen Schweizer Rundschau»
abgedruckt war) von einer gewissen
«Ahnungslosigkeit, Gefühllosigkeit»,
die ihn in Zuschriften aus Deutschland
anspricht. «Es war nicht erlaubt»,
schreibt er weiter, «es war unmöglich,
,Kultur' zu machen in Deutschland,
während rings um einen herum das

geschah, wovon wir wissen.» Doch:

«... sonderbar, es scheint dafür an
jedem Gefühl zu fehlen».

Nicht die Existenz der Konzentrationslager

legt die denkende zivilisierte
Welt dem deutschen Volk zur Last,
sondern daß, während Hitlers Methoden

sichtbar an Grausamkeit und Härte
zunahmen (und man Böses im Hintergrund

zumindest ahnen mußte!), die
«deutsche Intelligenz» Goethe zitierte
und Mozart spielte und es zuließ, daß

Herr Goebbels mit ihrem besten
Geisteserbe nationalsozialistische
Kulturpropaganda trieb.

Wahrscheinlich wird es erst Frieden
geben, wenn auf dem Wort «deutsch»

überhaupt keine Betonung mehr liegt,
weder eine überhebliche noch eine
gehässige noch eine mitleidige. Dann
erst wird das deutsche Volk — aus
dem Teufelskreis hohler Begriffe
erlöst — sich einfach und unauffällig in
den Völkerreigen einfügen können.

CHRISTIANE ROOSEBOOM-OSANN

4 5 2


	Kleine Rundschau

