Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 13 (1945-1946)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

ZU EINEM BEGRIFF DES POETISCHEN

Bei Anlafl der Nenausgabe von Hermann Hesses « Morgenlandfabrt»

Es gibt Worter, die scheinen epochenlang als blofle grammatische Derivate zu
warten, dafl ihnen die Anschauung zuwachse, fiir welche sie sich als ein Begriffsgefifd
geduIdLg bereitgehalten haben. Als ein soIches Wort empﬁnden wir — denn beweisen
ist hier schwierig — den Begriff des Poetischen. Man kann in der Tat durch ganze
Jahrhunderte der Kunst und der Dichtung schweifen und dabei sehr gut ohne diese
Bezeichnung auskommen. Dann aber hiufen sich um 1900 bis in unsere Gegenwart
die Erscheinungen, denen wir das Wort aufgespart wissen méchten. Wie anders nim-
lich als mit dem Begriff des Poetischen sollten wir bei aller Mannigfaltigkeit jenes
Gemeinsame bezeichnen, welches sich etwa in den sonderbaren kleinen Prosastiicken
Franz Kafkas sowoh! als in den Tridumereien eines Léon-Paul Fargue findet, der «au
fil de ses songes» durch das Paris seiner Seele flaniert — in den entziickten und
kauzig versponnenen Aufsitzen Robert Walsers wie im geheimnisvollen Aufleuchten
des Wunderbaren in der unscheinbarsten Begebenheit, wenn sie Regina Ullmann
erzihlt — in dem heimlichen Zauber, um den Henri Rousseau die Welt eines
Pariser Kleinbiirgers erhoht hat, wie in den Malgedichten eines Paul Klee, wo die
Farben manchmal so wunderbar aneinander aufklingen wie «goldene Denkmiinzen
auf einem wollenen Tuch»?

Indes der Begriff begreift hier sozusagen schneller als wir selber. Zu erkldren
nimlich, was uns die Sicherheit gibt, alle diese disparaten Erscheinungen dem einen
Wort zu subsumieren, ist zunichst arge Verlegenheit. Je niher man zusieht, um so
weniger wollen sich die eingangs aufgerufenen Beispiele gleichen. Was konnte weiter
auseinanderliegen als der verliebte Realismus Robert Walsers und die Traumereien
eines Paul Klee, in denen es tiberhaupt nichts Imitatives mehr gibt — was wire jenen
den Geist absorbierenden Klang- und Gedankenassoziationen Léon-Paul Fargues
ferner als die altjiingferliche Siuberlichkeit Regina Ullmanns — was ist verschie-
dener von dem leidvollen ironischen Tiefsinn Kafkas als der sich selber niemals
begreifende Zauber beim Zollner Rousseau?

Doch fiihren wir den Blick zu nahe an diesen Erscheinungen voriiber, als daf} sie
uns ihr Gemeinsames offenbaren konnten. Aus einiger Ferne aber will es scheinen,
dafl allem Aufgezihlten das Kleine, Unscheinbare und Unbeachtete zugrunde liegt,
das die Poesie kaum je zuvor ihrer wiirdig erachtet hirte, das aber hier eine ErhShung
erfihrt, die wir eben als das Poetische begreifen. Das Allerhdchste, was die Welt an
Schonheit hervorgebracht hat, die Tragddien Racines etwa oder die Malerei Raffaels,
kann deshalb nicht «poetisch» heifien, weil es stofflich jene Bindung nach unten ans
Banale, Sonderbare und Ausgefallene nicht besitzt. Hier hilt sich alles auf gleicher
Hohe, das Dargestellte wie die Darstellung. Das Poetische aber lebt durch jene Span-
nung, zwischen dem Kleinen, Alltdglichen und einem héheren Glanz. Die besondere
Art seiner Schonheit tritt vielleicht am deutlichsten heraus, wenn wir bei einer Natur-
wissenschaft einen Vergleich ausborgen: man kann sich jederzeit davon iiberzeugen,
daf unter den Vertebraten die Siugetiere die weitaus hochste Organisation darstellen;

443



aber wir werden doch nie miide werden, den unserem Poetischen entsprechenden
ganz besonderen Reichtum von Laune und Phantasie zu bewundern, den die Natur
beispielsweise an die Art der Vigel verschwender hat. Jene die poetische Schonheit
auszeichnende Spannweite zwischen dem bescheidenen Anlafl und seiner kiinstleri-
schen Ueberhchung ist nun nicht als Fallhdhe zu verstehen, denn das Hohere
reduziert sich dabei nicht auf das Gemeine wie bei der komischen Wirkung geschieht,
sondern das Gemeine weitet sich ins Bedeutende aus. Diese Steighohe durchmifit bei
Kafka den Weg vom Kleinbiirgerlichen ins Unheimliche und Beingstigende, bei
Walser von einem naiv-gliicklichen Naturfiihlen zu sonderbarer, oft gefihrdeter
Versponnenheit, bei Klee von kindlicher Kleckserei und Strichelei zu traumhafy
harmonischen Gebilden, bei Rousseau vom bescheidenen Alltag, den er als solchen
gar nicht wahrgenommen hat, zu jenem Wunderbaren, in welchem er fortwihrend
lebte und das ihn seinen Mitmenschen als verriickt erscheinen lief}, bei Fargue von
den ungezdhlten und ungesonderten Einzelheiten secines Alltags, die sich in seinem
Auge wie in einem Kaleidoskop drehen, zu den Klangfiguren, zu denen sie sich im
Medium seines Dichtertums schlichten, bei der Ullmann endlich von einer weiblichen
Kleinwelt zu den hoheren und sanft geheimnisvollen Michten, die sich an ganz
bescheidenen Menschen darstellen, ohne dafl diese selber recht wiifiten, wie ihnen
geschieht. Die Kriifte, welche jeweils diese Hohe tiberwinden, sind die verschiedensten:
bei Kafka ist es ein tiefsinniger Humor, bei Walser ein ironisches und doch ganz und
gar nicht zu verhaltendes Entziicken, bei Fargue ein sich alles anverwandelnder
Rhythmus der Seele, bei Regina Ullmann die reine Frommigkeit dem Kleinsten
gegeniiber, bei Klee die Ahnung von Rhythmen und Harmonien, denen er die ein-
fachsten Linien und Farben dienstbar zu machen weifl, bei Henri Rousseau jene
noble Arglosigkeit, die in einer ziel- und absichtsvollen Welt immer als Unzurech-
nungsfihigkeit gelten wird.

Die Dichtung nun, die Anlafl zu diesem umstindlichen Exkurs war, Hermann
Hesses Erzihlung «Die Morgenlandfahrt»’ — selber ein in hohem Mafl «poetisches»
Werk —, besitzt eine gewisse Schicht der Deutbarkeit, in welcher sie den Begriff
des Poetischen selber zum Thema zu haben scheint. Berichtet wird hier nimlich von
einer Art phantastischen Ordens, der sich auf der Fahrt nach einem Morgenland der
Seele und des Geistes befindet. Der Icherzihler ist zunichst rithrend, aber ohne Gliick
bemiiht, von diesem Bunde, dem er einst mit allem Enthusiasmus seines Gemiites
angehdre hatte und der jetzt verfallen scheint, Kunde zu geben. Doch im Laufe seiner
treuherzigen Bemithung, das Vergangene zu erinnern, findet er beseligt und beschimt,
daf nicht der Bund tot ist, sondern er selber ihm abgestorben war, daff die Morgen-
landfahrt hier und tberall, jetzt und allezeit statthat, wenn man nur selber sein
Gemiit so rein zu stimmen weif}, daff es die hdheren Ordnungen wahrnimmt., Da ist
es, als wiirden das arme eigene Ich und der kurze Augenblick, in dem es sich befindet,
zum Schnittpunkt aller Linien, die sich ziehen lassen von jeglichem Punkte aus, der
in Raum und Zeit unserer Welt etwas Grofles und Schones bezeichnet. Da wird all
das Kleine und verzweifelt Banale, das uns allseits umgibt, bedeutsam und reich,
die unbeachteten Nachbarn kommen daher wie Konige und Wiirdentriger, und
morgenlindischer Duft umgibt das Nichste. Eine ideale Ordnung des Geistes tut
sich, wo immer man die Augen wirklich aufschligt. Die bestiirzende Einsicht, daf}
alles, was uns zustoflt, wir selber sind, findet durch den schlichten Zauber der Ge-
stalten ihre dichterische Evidenz. Dem Bescheidensten und Kleinsten, wenn man es
richtig, das heiflt nun: poetisch zu sehen und zu ordnen weifl, bleibt so die Bedeutung
des Groflen und des Ganzen einkopiert, sei diese nun eine leidvolle wie bei Kafka
oder eine freundliche wie bei Hesse. Ja, konnten wir uns voreinander wappnen mit

eti dren wir vielleich iider.
dem Poetischen um und um, so wiren wir t alle Briide e 1k

1 Neu erschienen im Verlag Fretz & Wasmuth, Ziirich

444



EWIGES GRIECHENLAND

Das von Martin Hiirlimann im Atlantisverlag herausgegebene Lesebuch und
Bilderbuch dieses Titels gruppiert um einzelne thematische Mittelpunkte jeweils
eine Anzahl schoner Bilder von Landschaften, Bauwerken und Skulpturen zusam-
men mit griechischen Texten in Uebersetzung und Aufsitzen neuer Reisenden,
doppelt dankenswert in einer Zeit, in der Griechenland von neuem in unerreich-
bare Ferne geriickt ist. So bedarf dieser schone Band keiner weiteren Empfehlung.
Dafiir seien einige Ueberlegungen iiber das Thema Griechenland angekniipft.

Die in diesem Sammelband vereinigten Aufsitze neuerer Zeit stammen aus
der geistigen Haltung des Klassizismus, an der die klassische Archiologie mehr
oder weniger ausgesprochen bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts festhielt; doch
treten uns diese Zeugnisse eines edlen Idealismus hier nicht ausdriicklich als
Aeuflerungen einer bestimmten, zeitlich zuriickliegenden Geisteshaltung entgegen,
als welche wir etwa die Aeuflerungen eines Humanisten der Renaissance lesen
wiirden, sondern als wesentlich zeitgendssische Zeugnisse mit dem Anspruch
auf akruelle Giiltigkeit.

Hier ist nun mit aller Schroffheit zu fragen: genieft diese Bildungswelt heute
noch den nétigen Kredit, um auch von der Gegenwart als verbindlich anerkannt
zu werden? Fithlen wir uns von der edlen Begeisterung dieser Griechenland-
reisenden und Griechenlandforscher so unmittelbar angesprochen, dafl sie in
unserem Namen reden und dafl unsere Generation — oder, was noch wichtiger
wire, die kommende — sich willig dieser Begeisterung anschlieflen wiirde, auf
das Zeugnis dieser Lehrer hin? — Ich fiirchte — nein. Die ganze riesige Erlebnis-
und Gedankenmasse des modernen Materialismus mit seiner Technik und seinen
exakten Wissenschaften, seinen sozialen Problemen und Revolutionen, und erst
noch die beiden eng damit verkniipften Weltkriege haben sich zwischen die
serene Welt des Klassizismus und die Gegenwart geschoben — und vor diesen
neuen Erfahrungen wird die Antike ihre Unentbehrlichkeit zu erweisen haben,
wenn ihre Kenntnis als unentbehrlicher Bildungsfaktor Geltung behalten soll.
Die deutsche Archiologie, die seit Winckelmann weithin das Feld beherrschte, ist
eine Spezialwissenschaft neben anderen Spezialwissenschaften geworden, die in
ihrer Gewissenhaftigkeit ithre Wiirde besitzt; aber die Strahlungskraft eines all-
gemein kulturbildenden Faktors ist jedenfalls im heutigen Zeitpunkt fast er-
loschen. Eine ethische Haltung ist daraus nicht mehr abzuleiten und wird von ihr
selbst auch gar nicht mehr postuliert. Es sind nicht zuletzt die akademischen Bil-
dungsstitten selbst, die thre Fahne gestrichen haben, indem si¢ auf die Kenntnis
des Griechischen bei ihren Studenten, nicht nur der technischen und naturwissen-
schaftlichen, sondern selbst der geisteswissenschaftlichen Ficher verzichten. Und
heute gibt es bereits einzelne Dozenten, denen das griechische Bildungsfundament
mangelt. Das mag in jedem einzelnen Fall durch andere Qualititen kompensiert
werden — im Ganzen gesehen, bedeutet dieser Verzicht eine Senkung des
Niveaus, deren Folgen sich mit der Zeit potenzieren. Offensichtlich wird die
Kenntnis des Griechischen heute nur noch als ein technischer Behelf taxiert —
unentbehrlich fiir gewisse Spezialisten, wie Theologen und Altphilologen, analog
dem Chinesischen fiir Sinologen, dem Sanskrit usw. — Sprachen, von denen
allgemeine Erkenntnisse ausgehen konnen wie von jedem ernsthaft gepflegten
Spezialgebiet, die man aber nicht jedem Akademiker als unerlifilichen Teil seiner
Bildungsgrundlage zumuten diirfte.

In mehr kiinstlerisch interessierten Kreisen wird die griechische Antike schon
lange nicht mehr im gleichen Sinn als normativ und unvergleichlich empfunden
wie noch in der Mitte des letzten Jahrhunderts. Es sind ganze Welten kiinsc-
lerischer Aeuflerungen hdchsten Ranges ins europiische Bewuftsein eingetreten,

445



die nur schon durch ihre Neuheit interessanter wirken, so z. B. die Kunst Ost-
asiens. Andere, primitive, wie die Kunst der afrikanischen Vélker und der Siidsee,
oder die prakolumbische Kunst Amerikas faszinieren durch ihre Fremdartigkeir,
durch die Einblicke in Zusammenhinge der historischen Frithzeit und tiefen-
psychologische Aufschliisse iiber primitive oder vermeintlich primitive Bewuf3t-
seinszustinde; die Kunst des Expressionismus hatte ihre besonderen Affinititen
zur Negerkunst; fiir Picasso und die Surrealisten bedeutet die klassizistische
Formensprache ein Instrument neben anderen, das man virtuos und zumeist im
Tonfall der Ironie zu spielen versteht, fiir den modernen Architekten des tech-
nischen Stils ist die klassische Architektur ein Gegenstand des Hohnes, denn, von
der modernen Technik her gesehen, erscheint alles Antike primitiv, seine
irrationale Monumentalitdt ist der schroffste Gegensatz zum isthetischen Ma-
terialismus, seine statische Gegenstindlichkeit das absolute Gegenteil jedes
Funktionalismus, wihrend anderseits die rationale Klarheit in der Verwendung
aller Kunstmittel neben der magischen Faszination des Technischen und neben
den modernen Psychologismen vordergriindig, und damit uninteressant erscheint.
Die griechische Kunst ist zu einer Formenwelt unter anderen Formenwelten
geworden, benachteiligt vom Verruf des Konventionellen, und so steht es letzt-
lich bei der Laune jedes einzelnen, ob er sich fiir die Griechen interessiert oder
fiir Wohnmaschinen, fiir Negerkunst oder Ostasien. Und soweit man die Antike
lediglich als @dsthetischen Tatbestand betrachtet, ist nicht einzusehen, warum es
anders sein sollte.

Auf diese Relativierung der griechischen Antike antwortete die Archiologie
damit, dafl sie den antiken Denkmilerbestand in die Ficher der Wolfflinschen
Gegensatzpaare einordnete. Das bedeutete einen Anschluff an die moderne Kunst-
wissenschaft, eine Aktualisierung des Faches, die mit einer Lockerung seiner
alten Bindung an die klassische Philologie verbunden war. Auflerdem zeigte man,
wie selbst die griechische Kunst letztlich in den gleichen prihistorischen Schichten
wurzle wie die Negerkunst: die heute als spezifisch modern empfundenen Abbil-
dungswerke iiber griechische Kunst legen den Akzent auf die archaische Zeit
und die Vorzeit bis hinauf ins Geometrische, Mykenische, Helladische, und kaum
je fehlen die Masken aus dem Artemisbezirk von Sparta, als ob sich Griechenland
vor der Gegenwart durch seine Verwandtschaft mit Nicht-Griechischem und
Noch-Nicht-Griechischem legitimieren miifite. Man gewinnt den Eindruck, fiir
viele heutige Betrachter bedeute die Olympiaplastik gerade noch die zeitlich
unterste Grenze des Ertriglichen, des noch einigermaflen als interessant Empfun-
denen gegen das Klassische hin, das heute ausschlieflich im kreidigen Licht des
Klassizismus gesehen und in solcher Betrachtung als uninteressant beiseite gestellt
wird. Dieses Interesse am Vorgriechischen ist so nétig und aufschlufireich wie
jede Prihistorie; aber es kann und will keinen Beitrag geben zum Grundproblem,
um das es uns hier geht, nimlich zur Frage der Wichtigkeit der Griechen fiir
die europiische Kultur der folgenden Zeiten bis zur Gegenwart, eine Frage, vor
die sich jede Generation von neuem gestellt sieht.

Die Hemmungen, die einer spontanen Wertschitzung der griechischen Kunst
im Wege stehen, wird man dem heutigen Betrachter mit noch so edlen Be-
geisterungen schwerlich ausreden konnen. Einer — der Not gehorchend — vom
Arbeitsethos umgetriebenen dynamischen Gegenwart ist die in sich ruhende
Zustindlichkeit der griechischen Figuren fast unzuginglich und ein Aergernis,
soweit sie doch verstanden wird. Wieso eine fiir den heutigen Betrachter so ginz-
lich unproblematische Figur wie der Speertriger des Polyklet ungeheuren Wider-
hall finden konnte, wire erst durch ausholende Interpretation verstindlich zu
machen. Andere Betrachter sind befremdet von der zur gesellschaftlichen Kon-
vention stilisierten Homosexualitit vieler griechischer Jiinglingsfiguren und Vasen-

446



malereien — ein Zug, um den selbst die unchristliche Archiologie aus christlicher
Priiderie einen Bogen zu machen pflegt, sobald sie sich an weitere Kreise wendet.

Am schwersten verstindlich ist fiir den, der Kunst ausschlieflich als isthe-
tischen Tatbestand ansieht, die Kunst der Spitantike und ihre enorme geschicht-
liche Bedeutung. Denn diese Kunstwerke haben durchschnittlich geringe Qualitir,
das Formniveau liegt unvergleichlich tiefer als das griechische, und doch sind es
rOmische und spiatromische Arbeiten gewesen, die den antiken Kulturimpuls
weitergetragen haben; nur in ihrem triiben Spiegel ist dem Mittelalter ein Reflex
des griechischen Lichtes vor Augen getreten. Nicht nur die gesamte mittelalter-
liche Kunst aller europiischen Volker beruht ganz oder zum grofiten Teil auf
diesen romischen Formen, sondern sie, und nicht die original-griechischen werden
im 15. Jahrhundert von neuem als vorbildlich empfunden und zum Ausgangs-
punkt fiir Formenreihen gemacht, die bis heute weiterlaufen. Die Akrualitit lag
aber beide Male weniger in der dsthetischen Qualitit, als in der sozusagen
intellektuellen Komponente dieser Kunstwerke; auch noch diejenigen bescheidenen
Ranges erschienen als Dokumente und Triger eines wacheren, bewuflteren Ver-
hiltnisses zur Realitit, als es die aus der Dumpfheit der Prihistorie auftauchen-
den Nordvolker besaflen, und so erzogen sich diese Volker selbst zu bewufiterem
Dasein durch die Auseinandersetzungen mit den Denkformen und Kunstformen
der Antike. Eine niichterne Analyse dieser objektiv feststellbaren Zusammen-
hinge wiirde von neuem die schlechthin grundlegende Bedeutung des griechischen
Impulses selbst fiir die Entwicklungen der jlingsten Gegenwart aufzeigen, ohne
daf} idsthetische Begeisterung a priori dazu vonndten wire, anderseits diirften
alle noch so entziickten Zeugnisse fritherer Bildungsreisenden und Gelehrten,
die Deklamationen Lamartines und selbst die edlen Stimmungen eines Hugo
von Hofmannsthal nicht hinreichen, das verblassende Bild Griechenlands in die
Gegenwart zuriickzurufen.

Das sind keine Einwinde gegen das Buch von Martin Hiirlimann — im Gegen-
teil. Es ist notig und dringlich, daff es den Leser vor diese unausweichlichen
Fragen stellt, sobald sich’s dieser nicht an den schénen Bildern geniigen laflt —
wozu jeder das Recht hat. Seit zweitausend Jahren ist sich noch jede Generation
ithrer eigenen Absichten bewufit geworden in der Auseinandersetzung mit der
griechischen Erbschaft — fiir uns Europder ist der Baum der Erkenntnis in

Griechenland gewachsen und nicht im Paradies. SETER MEYER

WERNER WEISBACH :
RELIGIOSE REFORM UND MITTELALTERLICHE KUNST!

Das Thema ist kunstgeschichtlich interessant und gibt zugleich ungewollt einen
Beitrag zu einem aktuellen Problem: zur Frage der Bezichung des Kunstwerkes zu
den auflerkiinstlerischen Interessengebieten, also zum Thema: «Inhalt und Form».
Kunst um ihrer selbst willen hat es im Mittelalter iiberhaupt nicht gegeben; jede
kiinstlerische Betitigung stand von vorneherein im Dienst ganz bestimmter erzieheri-
scher oder propagatorischer Absichten der christlichen Kirche. Damit ist nicht gesagt,
daf man fiir die kiinstlerische Qualitit unempfindlich gewesen wire und daff man
nicht an hervorragenden Kunstwerken seine ausdriickliche Freude gehabt hitte, aber
die Qualitit verstand sich von selbst, wie sie sich fiir jede handwerkliche Leistung von
selbst versteht oder von selbst verstehen sollte, und so hatte man keinen Grund,
besonderes Aufheben davon zu machen. Dafl man sich iiber den entscheidenden
Punkt, den Unterschied zwischen Kunstwert und Heiligkeitswert eines kirchlichen

! Benziger & Co., Einsiedeln-Ziirich, 1945

447



Gegenstandes — beispielsweise einer Reliquie und ihres Gehduses — vollig im klaren
war, dariiber nimlich, daff beides direkt nichts miteinander zu tun hat, wird durch
eine Textstelle aus karolingischer Zeit belegt.

Im speziellen stellt das Buch dar, welch umfassenden EinfluR die vom Kloster
Cluny im Burgund seit dem 10. Jahrhundert ausstrahlende Reformbewegung auf die
Kunst des gesamten Abendlandes ausiibte. Das ist aus heutiger Perspektive schwer
verstindlich; denn soweit Kloster iiberhaupt noch existieren, spielen sie im
kulturellen Ganzen eine bescheidene Rolle. Bis ins 12. Jahrhundert bildeten sie
dagegen die einzigen Zentren hSherer Kultur, ein iiber ganz Europa ausgebreitetes,
straff organisiertes System vom Mittelpunkten der Bildung und zum Teil auch der
Politik; denn die Kirche war ein realer Machtfaktor schon deshalb, weil die reli-
giosen Vorstellungen genau den gleichen massiven Wirklichkeitscharakter hatten,
wie alle anderen Realititen und wie ihn heute Machtfaktoren wie Handel und
Industrie besitzen; nur war die Macht des Religidsen noch viel umfassender, da sie
auch noch den weitaus wichtigeren Teil des Lebens betraf, nimlich das ewige Leben
jenseits des Todes. Die kluniazensische Reform war deshalb weit mehr als nur ein
kirchengeschichtliches Ereignis. Thre kulturgeschichtliche Bedeutung wird erst ver-
stindlich vor dem Hintergrunde des radikalen Kulturverfalls, der auf die kurze,
ein wenig kiinstliche Bliite der karolingischen Zeit folgte. Dem Namen nach war
unter Karl das ganze westliche Europa christlich geworden, doch blieb die von Karl
so klug und eifrig geférderte Kultur doch stark an den Kreis des Hofes und des
damit verbundenen hohen Klerus gebunden, so daff sie mit dem Schwinden der
kaiserlichen Macht und unter der Katastrophe der Hunnen-, Normannen- und
Sarazeneneinfille in der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts zusammenbrach.
Es folgte das «saeculum obscurum» mit seinem volligen Verfall jeder geistlichen
wie weltlichen Autoritdt und einer radikalen Barbarisierung des kulturellen Lebens.
Das 910 gegriindete Cluny bildet einen ersten Kristallisationspunkt im Bodenlosen
und Formlosen: hier zuerst machte man wieder Ernst mit der Befolgung einer
asketischen Klosterzucht, mit der Anerkennung einer geistigen Autoritdt an Stelle
der baren Gewalt. Wie sehr ganz Europa auf einen solchen Ansatz zur Gesundung
gewartet hatte, beweist der Erfolg: tausendvierhundertfiinfzig Abteien sind von
Cluny aus gegriindet oder an Cluny angeschlossen worden, und die ordnenden Krifte
der Reform greifen tief in das Leben der Laien ein und schliefilich auch in das
Verhiltnis von Kaisertum und Kirche.

Werner Weisbach zeigt, welche Folgen sich aus der kluniazensischen Reform fiir
die Architektur und Plastik des spiten 11. und des 12. Jahrhunderts ergeben. Er zeigt,
wie eine bestimmte Bereicherung der um den Altar gruppierten Rdume den neuen
liturgischen Anforderungen entspricht; kluniazensisch ist aber auch ganz allgemein
cine bestimmte Klirung und Straffung des Kirchenraumes, eine Steigerung seiner
Héhe, der Verzicht auf Krypten und Westemporen; der deutsche Zweig der Reform,
ausgehend von Hirsau in Schwaben, lehnt sich an das Vorbild der altchristlichen
Basilika an — wofiir das Allerheiligenmiinster in Schaffhausen ein Beispiel hdchsten
Ranges bildet. Als kluniazensisch weist Weisbach auch die ganze unheimliche Welt
finster-erhabener, heiliger Gestalten, drohender Tiere und fratzenhafter Hollen-
dimonen nach, die dem Betrachter mahnend und schreckend an Portalen und Ka-
pitellen entgegentreten, um ihm die Verworfenheit der Siinde und das drohend.e
Weltgericht eindringlich vor Augen zu fithren. Dafl das Aufblithen der Skulptur mit
Cluny zusammenhingt, hat u. a. auch schon Emile Mile betont, aber Weisbach gibt
eine iiber das bisher Bekannte hinausgehende Ikonographie dieser Skulpturen; er
zeigt, wie diese Motive von Frankreich aus auf alle anderen Linder ausstrahlen, so
dafl sich daraus ein Gesamtiiberblick iiber die Plastik der romanischen Zeit ergibt.
Vor diesem dunklen Hintergrund hebt sich dann sehr schén die mildere, mensch-
lichere Welt der beginnenden Gotik ab, in der sich zwei neue Strémungen vereinigen,

448



eine neue Art von Religiositit von innigerer, mystischer Firbung, die sich in das
Erdenleben und die Passion Christi vertieft und Maria als Jungfrau und Mutter
verchrt, wihrend beide vorher in abstrakter Jenseitigkeit abgebildet wurden als
drohender Herrscher des Endgerichts und als starr-thronende Himmelskonigin. Es
ist der heilige Bernhard von Clairvaux, der Griinder des Zisterzienserordens, in dem
dieser neue Frommigkeitstypus erstmalig in Erscheinung tritt, und seine Ordens-
griindung war dazu berufen, an Weltgeltung die Kluniazenser abzulésen. Die andere
Stromung war eigentlich nur die weldliche Seite des gleichen neuen Existenzgefiihls:
das hofische Rittertum mit seiner Eleganz und seinem Minnedienst. Es war aber auch
wieder Cluny, das dieses neue Ideal, das schliefllich das ménchische zuriickdringt,
selbst grofigezogen hatte, indem es durch den Kult ritterlicher Heiliger und den
Einbau kirchlicher Weihen in die Zeremonien des Rittertums dieses verchristlicht
und ihm eine neue, religiose Rechtfertigung und Zielsetzung gegeben hatte. Und so
erhebt sich zu Ende des 12. Jahrhunderts aus der diister-erhabenen monchischen Welt
der romanischen Zeit, jung und strahlend und geschmeidig die Welt der Gotik.

PETER MEYER
REICHSGEIST UND SCHWEIZERGEIST

In der Schriftenreithe des Ziircher
Schriftstellervereins (Volksverlag Elgg)

hat. Er zeichnet in stirksten Ziigen die
Entartung der Reichsidee, die zum

erscheint ein Vortrag, den sich der ge-
nannte Verein letzten Winter zweimal
hintereinander hat halten lassen. Dieses
dreimalige Patestchen eines Vereins von
Fachleuten geniigt als Empfehlung der
literarischen Qualititen des Bindchens
von Roman Boos, und der Prisident
des Vereins, Max Gertsch, bezeugt ihm
im Vorwort tiberdies den starken Ein-
druck, den der Redner in Ziirich hin-
terlassen hat. Es mag hier ein Zeugnis
vorliegen fiir den geistigen Kampf, der
bei abklingendem Waffengetdse mit
neuen Kriften angehoben hat (und
hoffentlich wird das «gewaltige geistige
Ringen» daraus, das Gertsch kommen
sieht). Es ist ja wahr, zu allen Scha-
blonen, die Europa geistig einengten,
kommt nun noch das militirische
Schema auflereuropiischer Sieger, deren
Bequemlichkeit auch dort zum Verein-
fachen dringen koénnte, wo nicht
ohnehin das Kommunisieren und das
Standardisieren  eine  weitgreifende
Gleichmacherei befiirchten lassen. Der
europiische Geist aber ist mit Ein-
topfgerichten nicht zu ernihren.
Roman Boos hebt die Schweiz, wie
sie sich selber und altem Reichsgeist
treu geblieben ist, von dem ab, was
das Deutsche Reich aus sich gemacht

Hausbesitz Habsburgs erniedrigt wurde
(er spricht von dem, was etwa Thieme
im «Schicksal der Deutschen» iiber-
geht), und er zeigt, wie vorab die
Urner, die sich durch eine gewaltige
Anstrengung von dem zwischen Habs-
burg und Kaiser Friedrich II. abge-
schlossenen Schacher loskauften, einer
alten, echten Idee treu blieben, indem
sie verantwortliche Triger der Reichs-
gemeinschaft sein wollten, auch in einer
Zeit, als ringsum «geduckt und gekro-
chen» wurde. Die Eidgenossen retteten
1499 das alte Recht, dessen Triger je-
der Volksgenosse war, als Maximilian
das Reichskammergericht einsetzte, das
alle Reichsvélker einem auf ganz ande-
rem Boden gewachsenen Recht untertan
machen wollte (dem rémischen Recht,
das Horige in den Stand der Sklaven
erniedrigen sollte). Boos hat das leb-
hafte Gefiihl fiir die tiefgreifende Be-
deutung jenes Ringens, das die Schweiz
von dem immer volksfremder werden-
den Reiche trennte, wihrend ein Ver-
chrer alles Romischen wie G. de Rey-
nold in einem seiner Biicher bekennt,
dafl er im Schwabenkrieg keinen rech-
ten Sinn finde.

Boos verfolgt in weitgreifender
Uebersicht die Entwicklung Deutsch-

449



lands vom ersten Abweg an bis in die
Tiefe des «Dritten Reiches», das er «das
Tierreich» nennt, aus dessen Triim-
mern Europa wieder zu einem «Men-
schenreich» emporsteigen soll, einem
Reich, iiber dem die Fahne der Mensch-
lichkeit wehen miifite. Er hilt der Ver.
irrung des Deutschen Reiches die den
alten, echten Idealen im Ganzen und
im Grunde treu gebliebene Schweiz ent-
gegen, die einen weit iiber thre Gren-
zen hinausstrahlenden Gemeinschafts-
gedanken in sich trdgt und ausstrahlen
lassen soll.

Der Verfasser ist ein Meister der ge-
prigten Formel, der geistreichen Deu-
tung und Variation eines Begriffes —
was versteht er nicht aus der fatalen
Lehre von den «zwei Schwertern» alles
herauszuholen! Er leuchtet ein, soweit
er Feststehendes beleuchtet, auch wenn
er die Dinge dichterisch verklirt. Aber
es gibt doch Stellen, wo ein Leser
stutzen kann.

Als Anthroposoph fiihrt Boos letzten
Endes alles auf den Menschen zuriick,
und keine Organisation kann ihm etwas
gelten, die dem Menschlichsten, dem
Innersten, dem Gewissen des Indivi-
duums, nicht Raum gibt. Da diirfen wir
nicht vergessen, dafl die Regel, die nach
der Reformation zur Festigung des
deutschen Potentatentums am meisten
beigetragen hat: «Cuius regio, eius

X, MEIN

Ein junges deutsches Biirschlein ver-
lift 15jahrig seine Mutter, eine fromme
Witwe, und schmuggelt sich als Schiffs-
junge auf einem Rheindampfer aus dem
Dritten Reich hinaus nach Holland.
Kriftig und tapfer packt er Arbeit an,
wo er welche findet, und schligt sich
durch, so gut er kann, bis ihn die gie-
rige Springflut des Kriegs einzuholen
versucht. Man verhaftet ithn in Belgien,
transportiert 1hn auf schauderhaften
Reisen nach Frankreich und sperrt ihn
dort in das Lager Gurs, bis ithm eines
Tages die Flucht in die Freiheit gelingt,
und das heifft in die Schweiz.

religio», genau gleich auch in unserer
Eidgenossenschaft gegolten und zu viel
Unfrieden und Vergewaltigung gefiihrt
hat, auch wenn die Schweizer ihre Re-
ligions- wie ihre Bauernkriege viel
menschlicher fithrten als alle anderen
Nationen.

Boos findet, die Freiheitsformeln
der Franzosischen Revolution hitten
die Entwicklung der eidgendssischen
Freiheit verbogen und gehemmt. Wer
wie er auf die Freiheit des mensch-
lichen Gewissens abstellt, der mufl aber
doch wohl! dafiir dankbar sein, dafl die
amerikanisch-franzosische Revolutions-
ideologie Menschenrechte und eine weite
staatsfreie Sphire des Biirgers prokla-
miert hat. Erst nachher horten in der
Schweiz zum Beispiel die Tiuferver-
folgungen auf! Von einer Entwicklung
der Freiheit aus dem eigenen Kern war
damals unter hoffnungslos erstarrten
obrigkeitlichen Krusten wenig zu hoffen.

Also ein Vorbehalt gegeniiber einer
allzu schonen Darstellung des schwei-
zerischen Geistes ist recht wohl mog-
lich, und so kann man vielleicht sogar
ein Tropfchen Bescheidenheit in den
edeln Wein der Begeisterung schiitten,
die unser Land zum Triger eines neuen
internationalen «Reichsgeistes» macht.
Ein schones, geistvolles, anregungs-
reiches Biichlein aber haben wir doch

zu verdanken. ERNST SCHURCH

PARTNER

Enthielte das kleine Buch, das unser
Flicchtling iiber seine Erlebnisse ge-
schrieben hat, nichts anderes als diese
Mitteilungen, so wire es nur ein — gut
geschriebener — Beitrag mehr zu der
Geschichte der grausamen und schreck-
lichen Jahre, von denen man hoffen
mdchte, sie ligen nun hinter uns. Aber
Sammy Schmitt ist ein Fall fiir sich,
weil er ein titiger und praktischer
Christ ist, ein leidenschaftlich gliubiger
Mensch, wie er mindestens unter den
Schreibenden unserer Tage selten ge-
worden ist.

«Ich will dir sagen, was ich heute fiir

450



notig halte», sagt er zu seinem Kame-
raden, «dafl es Menschen geben machte,
die sich ganz fiir Christus einsetzen, so
wie das Paulus tat. Paulus bediente sich
aller thm gegebenen Mittel, um den
Menschen Christus zu bringen: der Phi-
losophie bei den Griechen, der Kenntnis
des Gesetzes bei den Juden, seines Be-
rufes als Handwerker, um der arbei-
tenden Schicht nahezukommen, seiner
Ketten als Gefangener, um mit den
Entrechteten zu sprechen.. .»

Es lohnt sich, Schmitts Buch zu lesen
(das der Wanderer-Verlag, Ziirich, her-
ausgebracht hat). Die Zeitungen ver-
kiinden, die Tyrannei sei nun wenig-
stens in einigen Lindern gestiirzt wor-
den: aber wer niher hinsicht, entdeckt,
dafl schon wieder neue Formen der

BRIEFE AN

BEITRAG EINER HOLLANDERIN
ZUR «DEUTSCHEN FRAGE»

Soeben aus einem Lande kommend,
in dem nach jahrelanger Unterdriickung
alles Deutsche gefiihlsmiflig und dis-
kussionslos abgelehnt wird, verfolge ich
mit Interesse, wie in der neutralen
Schweizer Presse das Problem «Deutsch-
land» besprochen wird. — Deutsch ge-
biirtig, in der Schweiz erzogen und in
Holland verheiratet, habe ich dieses
Problem sozusagen am eigenen Leibe
erlebt und mochte mich kurz dazu
duflern:

In einem Artikel der «Neuen Schwei-
zer Rundschau» vom Oktober 1945,
«Die deutsche Frage», wird aus einem
Buch von Wilhelm Ropke zitiert:
«...dafl die Deutschen, die heute zum
odium generis humani geworden sind,
ein Volk sind, dem das Schicksal iibler
mitgespielt hat als irgendeinem an-
dern... Diese einzigartige Geschichte
hat... tiefe Spuren im deutschen Cha-
rakter zuriickgelassen und die Deut-
schen zu einem der problematischsten,
kompliziertesten und schliefflich best-
gehaflten Volker gemacht.»

Unterdriickung sich zu regen versu-
chen, und wie ehedem die Bourbonen,
haben auch heute die Unterdriickten
von gestern wenig gelernt und nichts
vergessen. Ein Ismus sucht den andern
abzuldsen, und statt die Bleikammern
des Reichsschrifttums zu zerstoren, ver-
sucht man, sie — umzubesetzen! Man
war fiir die Priester, solange sie be-
dringt wurden; nun, da sie aufgehort
haben, ein ziigiges Objekt gewisser
Propagandisten zu sein, wendet man
sich ebenfalls gegen sie und ihre An-
hinger. Statt der Freiheit verkiindet
man andere Weltanschauungen, und es
geschiecht nicht zuletzt aus diesem
Grund, daf} ich mir erlaube, auf Schmitts

tapferes Blichlein hinzuweisen.

BERNARD VON BRENTANO

DIE NSR.

Bei diesen Worten mufite ich daran
denken, wie ich mir in Holland, mei-
ner neuen Heimat, anfangs selbst oft
«problematisch», «kompliziert» und
daher «unverstanden» vorkam und
wie ich es erst im Laufe der Jahre,
durch den Kontakt mit der natiirlich
sicheren und unpathetischen Art des
hollindischen Volkes lernte, ruhig und
bescheiden meiner «selbst bewuf}t» zu
werden, ohne Vergleiche zu ziehen
oder Werturteile zu fillen. — Ich
glaube, dafl eine der grofiten Schwi-
chen des deutschen Charakters darin
liegt, sich aus «iliberkompensiertem
Minderwertigkeitsgefithl», wie es die
Psychoanalyse nennt, besonders tra-
gisch, unverstanden oder schicksalver-
folgt zu fithlen. Von hier aus ist es nur
ein Schritt bis zu der gefihrlich ver-
breiteten nationalistischen Wahnidee:
«Wir sind eben so tiichtig, das gonnen
uns die andern nicht!» Die «bdsen an-
dern» und «wir, das tragische Volk!»
— Fithlt man den Teufelskreis?

In einem anderen Artikel des ge-
nannten Heftes der «Neuen Schweizer
Rundschau»  beschiftigt sich Walter

451



Zollner mit der «deutschen Intelligenz».
Er fihrt darin u. a. aus, dafl noch im
furchtbaren Kriegswinter 1944/45 sich
Deutsche zu Hauskonzerten oder philo-
sophischen Vorlesungen zusammenfan-
den, man «baute an einer inneren Welt
gegen die verfallende duflere». Als habe
er unwahrscheinliches Lob gespendet,
fiigt der Verfasser hinzu: «Es mag viel-
leicht so aussehen, als ob ich... phan-
tasiert oder idealisiert hitte» — doch
sind wir geneigt, ihm aufs Wort zu
glauben. O ja; genau so nimlich trieb
die deutsche Intelligenz gute Musik
und hohe Philosophie, wihrend Herr
Hitler das Staatsruder ergriff, wihrend
er sie In einen neuen, entsetzlichen
Krieg verwickelte und wihrend Tau-
sende von unschuldigen Landsleuten
verfolgt und gemartert wurden. Das
denkende Deutschland philosophierte,
setzte sich begrifflich mit der Zeit aus-
einander, war fiir oder gegen den Na-
tionalsozialismus und bewegte sich auf
einer hoheren Ebene «jenseits von Gut
und Bose» — selten aber griff diese
«hohere Sphire» in die Wirklichkeit
ein, selten wurde nach Erkenntnissen
auch gehandelt. Die Wirklichkeit hief}
Pflicht und blinder Gehorsam, achsel-
zuckend kamen die meisten den lang-
sam sich enger ziehenden Vorschriften
nach — was sollte man machen? «Die
Zeit ist hart» — «Wo gehobelt wird,
fallen Spiane», hieflen die Schlagworte.

Diese Wirklichkeitsferne ist wohl ein
zweiter Grundfehler des deutschen Cha-
rakters. Geistig hochentwickelt, ist der
Deutsche politisch vollig unreif; die
deutsche Intelligenz entzog sich der ge-
schichtlichen Verantwortung, indem sie
alles, was in ithrem Namen geschah, als
unabwendbare Naturkatastrophe be-
trachtete.

Es ist sehr zu hoffen, dafl nach dieser
entsetzlichen Niederlage das deutsche
Volk und in erster Linie die deutsche
Intelligenz sich bewufit wird, daff es
nicht geniigt, zu denken, sondern daf}
es auch gilt, dem Denken gemiff zu
handeln. Sonst bleibt das Denken ein

Teufelskreis, in dem sich auch hohle
patriotische Phrasen und Schlagwort-
Sophistereien gefillig einschleichen kon-
nen. «Die Deutschen wissen immer alles
so gut in der Theorie», pflegte mir ein
englischer Freund ein wenig spottisch
zu antworten, wenn ich etwa ein tref-
fendes Goethe-Wort anfiihrte, das be-
weisen sollte, dafl Deutschland und
Hitler-Deutschland zweierlei sei.

Er hatte recht, Theorie in diesem
Fall gering einzuschitzen. Ein Volk mit
dieser geistigen Tradition durfte nicht
naiv, ahnungslos, <harmlos und nur
verfilhrt» sein, wie man gern zu seiner
Verteidigung anfithrt. — Thomas Mann
spricht in seinem Brief an Walter von
Molo (der ebenfalls im Oktober-Heft
der «Neuen Schweizer Rundschau» ab-
gedruckt war) von elner gewissen
«Ahnungslosigkeit,  Gefiihllosigkeit»,
die ihn in Zuschriften aus Deutschland
anspricht. «Es war nicht erlaubt»,
schreibt er weiter, «es war unmoglich,
JKultur zu machen in Deutschland,
wihrend rings um einen herum das ge-
schah, wovon wir wissen.» Doch:
«...sonderbar, es scheint dafiir an je-
dem Gefiihl zu fehlen».

Nicht die Existenz der Konzentra-
tionslager legt die denkende zivilisierte
Welt dem deutschen Volk zur Last,
sondern dafl, wihrend Hitlers Metho-
den sichtbar an Grausamkeit und Hirte
zunahmen (und man Boses im Hinter-
grund zumindest ahnen mufite!), die
«deutsche Intelligenz» Goethe zitierte
und Mozart spielte und es zulief}, dafl
Herr Goebbels mit ihrem besten Gei-
steserbe nationalsozialistische Kultur-
propaganda trieb.

Wahrscheinlich wird es erst Friedea
geben, wenn auf dem Wort «deutsch»
{iberhaupt keine Betonung mehr liegt,
weder eine iiberhebliche noch eine ge-
hissige noch eine mitleidige. Dann
erst wird das deutsche Volk — aus
dem Teufelskreis hohler Begriffe er-
16st — sich einfach und unauffillig in
den Volkerreigen einfiigen konnen.

CHRISTIANE ROOSEBOOM-0OSANN

452



	Kleine Rundschau

