Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Die visuelle Phantasie Paul Eluards
Autor: Giedion-Welcker, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE VISUELLE PHANTASIE PAUL ELUARDS

VON C. GIEDION-WELCKER

Diejenigen, die die Entwicklung der surrealistischen Bewegung, die
vor ungefdhr zwanzig Jahren ihr revolutionires und zugleich traum-
entriicktes Haupt iiber dem Pariser Asphalt erhob, einigermafien
miterlebt haben, muflten sich gerade in den letzten Jahren die Frage
stellen: Wie sieht es heute mit dieser Bewegung aus, nachdem die
«Verriicktheiten», die Cauchemars und Phantasmagorien, die sie
wihrend zweier Jahrzehnte mit aggressiver Direktheit projizierte,
mit gespannter Feinfiihligkeit vorausgefiihlt, seismographisch nieder-
geschrieben und gemalt hat, auf dem furchtbaren Welttheater zu
Tatsachlichkeiten geworden sind? Die Antworten werden vielfiltig
ausfallen, so wie die surrealistische Gruppe vielschichtig war und ihre
Vertreter — obwohl in den Grunddogmen einig — doch als Tem-
peramente und Charaktere auseinandergingen.

Paul Eluards dichterische Entwicklung in den letzten Jahren ebenso
wie sein kiirzlich in Ziirich gehaltener Vortrag mit dem aufschluf}-
reichen Titel: «La Poésie au service de la Vérité», mag eine Antwort
auf diese Frage geben.

Wenn man die Lebens- und Wirkungskurve Eluards verfolgt, seine
moralische Haltung und seine kiinstlerische Leistung, so erhilt man
den Eindruck einer selten geschlossenen und reinen lyrischen Per-
sonlichkeit; dartiber hinaus aber hilt man durch seine Entwicklung
ein Stiick Zeitgeschichte in Hinden, die richtunggebende Zukunfts-
fermente 1in sich trdgt.

Um Eluard zu verstehen, muf! man den Surrealismus, mit dem er
eng verbunden war, kennen, seine grundlegenden Ideen und Dogmen,
seine Kritik an einer statisch normierenden Lebensanschauung, seine
Hervorhebung des instinktiven Lebens, seinen Drang nach Form-
gebung des Unterbewufiten und endlich seinen Glauben an den
Traum als Stimme oder besser als Bild unserer echten, unverfalschten
Existenz. Seit der Romantik war der Traum nicht mehr so im Zen-
trum des poetischen Denkens und Fiihlens gestanden. Aber nun, im
Surrealismus, hatte er nichts von losgeloster Idealitit mehr, sondern
wurde Offenbarung einer freieren Realitdt, Vermittler zu unserer
psycho-physischen Wirklichkeit'. Jetzt wurde er gleichzeitig Spiegel

! Der Einfluff S. Freuds, ebenso wie die Wertschitzung der deutschen
Romantiker deutet schon auf diese neue Synthese der «Sur-Realitdat» hin.

422



fernster Menschheitsgeschichte wie Reflektor gegenwartiger Lebens-
minuten des einzelnen Individuums. Traum und Leben wurden eins.
Es stromten aus diesen Gedichten, Romanen, Malereien, Illustratio-
nen, «Objets» und Collagen jener surrealen Jahre Untergriinde der
Seele, Mirchen und Mythus. Zugleich wurden die Elemente des All-
tags, die Seifenreklamen der Grofistadt, der Pariser dixneuviéme
Muff, das Ritselhafte banaler Straflen und Hiuser hineinprojiziert.
Mit den «Quartiers de noblesse»®, mit der Hierarchie der Werte,
schien man in dieser Kunst endgiiltig aufgeraumt zu haben. In den
sublimierten und halluzinatorischen Liebeswahn «Nadjas» (A. Bre-
ton) drang die Atmosphire des Marché aux puces, des inoffiziellen,
dumpfen Paris, in die «frottierten» Mirchenwilder von Max Ernst
spielte das mikroskopische Sehen feinsten Blattgedders hinein, auf
die landschaftlichen Unendlichkeiten Dalis senkte sich der interne
Mechanismus paranoischer Phinomene mit wissenschaftlicher Kilte.
Ueberall entzauberte sich Magie selbst. Die Vereinigung des Gegen-
satzlichen, die Verschwisterung von Realitdt mit dem Irrationalen,
die Gleichsetzung von Leben und Kunst, von Innen- und Auflenwelt
lagen auf derselben Linie. Es gab fiir den Surrealismus keine Tren-
nungen; die Grenzenlosigkeit allen Lebens, die ewige Verwandlung
allen Seins wurden proklamiert. In das Gebiet jenes dynamischen
Credos gehorte eben die Aufhebung jeglicher Statik, jeder festen
Normierung. Sie galten als Ausfluff eines biirgerlichen Moralphiliste-
riums und illusorischen Quietismus.

An die poetische Erfassung und Darstellung des instinktiven Le-
bens («la connaissance du irrationel») ging man mit den vielfiltigsten
Instrumenten des Geistes und der Phantasie heran. Dichtung, Malerel,
Plastik, Essay und Pamphlet galten nicht mehr als streng geschiedene
Gebiete, sondern waren Aeste eines Arbeitskollektivs mit gleicher
Zielrichtung und Wurzel. Dabei kam es auf die geistige Haltung und
Erfindung, nicht auf das handwerkliche Raffinement an®. Der Kubis-
mus hatte schon einen dhnlichen Dichter-Maler-Kreis um Apollinaire
und Picasso geschaffen; nun wurde aber die Arbeitsdurchdringung
und Auswechslung viel weiter getrieben. Daff Dichter auch malten,
dafl Maler auch dichteten, wurde quasi zu einer prinzipiellen An-
gelegenheit. Die verschiedenen Realisationssphiren sollten nur das
gemeinsame Weltbild reflektieren. Es ist bezeichnend, dafl die Surrea-
listen, diese Optimisten des Unverniinftigen, nicht mit der Tradition
brachen, sondern fir den Geist in seiner Freiheit, Frechheit und

2 «Pour les choses, il n’y a pas de quartiers de noblesse» (Picasso).

3 L. Aragons Schrift: «La Peinture au Défi» (1930) ist sehr aufschluflreich
in ihrer prizisen Definition dieser Auffassung.

423



Direktheit einstanden, wo sie ithn antrafen. Man schaute in die Ver-
gangenheit, beging dabei aber nicht die grofien, ausgetretenen Straflen
der offiziellen Kunstgeschichte, sondern suchte sich die geistigen Ahnen
auf (damals noch) abseitigen Wegen. Freie Geisteshaltung und Kiihn-
heit der Problemstellung und Gestaltung fand man bei Young, Blake,
Novalis, beim Marquis de Sade, Lautréamont, Rimbaud, bei Cross
und Jarry, um nur einige zu nennen. Eine Kette eigenwilliger Ge-
stalten, die mit wenigen Ausnahmen in der eigenen Zeit meist als
Besessene oder Verriickte gestempelt waren.

Paul Eluard war in diesem nach auflen und auch unter sich kamp-
fenden Kollektiv einer fanatischen und aggressiven kiinstlerischen
Nachkriegsjugend, die das Gesicht ihrer Zeit und der Welt neu
entdecken und verwandeln wollte, eine der stillsten, reinsten und mit
einem franzosischen Mafl- und Formgefiihl zutiefst verbundenen
Erscheinungen, obwohl selbst auch ganz erfiillt von den Ideen seiner
Mitkimpfer. Neben der dtzenden Satire eines Benjamin Perret, der
schweren, wie aus tiefen Zeitfernen kommenden Poetik Tristan Tzaras
— man denke an seinen modernen Menschheitsmythus: «L’'Homme
Approximatif» (1931) — erschien Eluards Dichtung — meist als eine
rhythmisch nur leicht skandierte Prosa dahinfliefend -—— wie hin-
gesprochenes, luftiges Traumbild, das durch Verkoppelung des Un-
erwarteten ein romantisch-bizarres Land der Seele erschlofl. Ueber
die ersten, von Max Ernst illustrierten Ausgaben «Les Malheurs des
Immortels»* oder «Répétitions» mochte man ein dort enthaltenes
Gedicht («Suite») als Motto setzen:

Dormir la lune dans un ceil et le soleil dans Pautre
Un amour dans la bouche un bel oisean dans les chevenx...

Wie vor den parallellaufenden Collagen von Max Ernst, die als
Erweiterung, nicht als Erklirung des Geschriebenen galten, ist man
vor diesen seltenen dichterischen Transformationen zunichst in Er-
staunen gesetzt. Eluard sagt einmal von sich: «J’ai pris 'habitude des
images les plus inhabituelles. Je les ai vues ou elles n’étaient pas.»
Daher seine Ablehnung des fertigen Bildes, an das man gewohnt ist,
des schon geprigten Klischees von gestern, das ihm Tod aller Dich-
tung bedeutete®.

Eluard gehort zu den Dichtern, die mit dem Optischen viel
mehr verhaftet sind als mit dem Akustischen. Bei Verlaine, bei Joyce,

4 In diesen «Mifigeschicken der unsterblichen Strohblumen» zugleich An-
spielung auf das klassische franzosische Kinderbuch «Les Malheurs de
Sophie».

5 «Clen est fini de voler au secours infime des images d’hier» oder «j’oppose
a lamour des images toutes faites, au lieu d’images A faire.»

424



bei Aragon ist der Klang entscheidender. Bei Eluard das Gesicht,
die Vision. Mit den Worten:

Je Pappellerais Visuelle
Et multiplierai ton image...

scheint er seine Muse zu beschworen, hier scheint sein Ausdrucks-
medium zu liegen, um das Unfafibare faflbar zu machen: «Et j’ai vu
naitre 'imperceptible» oder «Les images pensent pour moi..» Das
Bild, das noch die Leuchtkraft des irrationalen Traumgesichtes hat, will
er entspannt auftauchen lassen und poetisch festhalten. Eluard gehort
innerhalb der surrealistischen Gruppe nicht zu den orthodoxen Ver-
tretern des unfiltrierten «automatisme psychique»®. Das Unbewuf3te
wird von ithm als lebendiges Material eingegliedert und akzentuiert,
wodurch es gleichsam eine poetische Reinigung erfahrt. So entstehen
aneinander- und ineinandergewachsene, bewegte Bilder, die uns langst
Vergessenes, immer Gekanntes und wunderbar Fremdes zugleich

vermitteln. _ . . )
Et ces matns tranquilles qui vont leur chemin

Nues obéissantes réduisant espace

Chargées de désirs et dimages

L’une suivant Pautre aiguille de la méme horloge.
Oder:

Nas déstrs vont batir ton corps

En faire la soif des oiseanx

Un batean de velours d’orage

Un geyser de mains démentes

Une arme contre habitude.

Le soleil, la lumieére, les rideaux de cristal, les yeux, I’image und
vor allem le miroir, als Spiegel der Welt und des Ich, kehren als
Exponenten dieser Sehwelt immer wieder. Der Spiegel als konzen-
trierter Empfanger allen mnern und duflern Geschehens wechselt
seine Gestalt fortwihrend. Er ist in den Zeiten der jugendlichen
«tristesse» ohne Glanz («sans tain»), in der Einsamkeit bleiern («de
plomb»), als Spiegel der Liebenden ist er: «notre miroir au cceur
double», als Zeichen der inneren Bewegung rotiert er wie Wind-
miihlenfliigel. Der gleiche Spiegel sammelt und verzaubert alles Leben
zur Immobilitit. Und in seinen Spiegel steigt der Dichter wiederum
hinab wie in ein Totenreich™.

6 «On a pu penser que Pécriture automatique rendait les poémes inutiles.
Non: elle augmente, développe seulement le champ de Iexamen de
conscience poétique, en Ienrichissant.» (P. E. Donner 4 voir 1939, p. 147.)

7 Es sei hier auf die eingehende Stilanalyse P. Eluards von L. Thiessing-
Specker im «Trivium» (Jahrg. I1I, Heft 2 1945) besonders hingewiesen
und den Aufsatz von M. Carrouges: «P.E. L’Homme Miroir et Soleil
du vide» in Domaine Frangais (1943).

425



E: je descends dans mon miroir
Comme un mort dans sa tombe ouverte.

Aus den Traumvisionen, die an dem innern Auge Eluards vorbei-
ziehen, entstromen manchmal landschaftliche Motive, die an gemalte
und gezeichnete Bildatmosphiren Max Ernsts, des Freundes, der
Eluard jahrelang am nichsten stand, erinnern.

Mes yeux, objets patients, étaient a jamais ouverts sur Pétendue des
mers o# je me noyais. Enfin une écume blanche passa sur le point noir
qui fuyait. Tout seffaga.

In dem Gedichtzyklus «Les nécessités de la vie et les conséquences
des réves» (1921) «malen Pinsel ein Gefingnis auf Korper und
Herz», und so werden diese sensiblen Instrumente der Sehwerke zu
groben Instrumenten des Unheils.

Wihrend man im allgemeinen sowohl in der Malerei wie in der
Dichtung des Surrealismus das dimonische Element als integrieren-
den Bestandteil erkennen kann, so scheint es sich bei Eluard zunichst
um ein melancholisches Wandeln durch eine verdiisterte Traumland-
schaft zu handeln, aus der eine metaphysische Verzweiflung spricht.
Ein grenzenloses Alleinsein «la solitude de tous les &tres» befillt
ihn in diesem «Univers-Solitude»®, wie er eine Sammlung von Ge-
dichten nennt. In dieser Einsamkeit sieht er die Wunde des Menschen-
herzens, den Tod; aber gleichzeitig sind auch mit «den tollen Einsam-
keiten» gerade die Wunder des Lebens verwoben.

Les merveilles des ténébres a gagner
Invisibles mais libératrices

T out entiéres dans chaque téte
Folles de solitude...

Apokalyptische Erscheinungen wachsen aus diesen Tridumen des
Einsamen immer stirker empor wie prophetische Zeichen am Himmel.

J’ai vn le soledl quitter la terre
Et la terre se peupler d’hommes et de femmes endormis...

Das Ungliick senkt sich wie ein Ungeheuer auf die Welt in dem
Gedicht «Comme une image»:

8 In die Vergangenheit zuriickblickend, sieht er Sade und Lautréamont,
diese revolutioniren Phantasten und Vorkidmpfer individueller Freiheit,
in einer furchtbaren Einsamkeit — «ils furent horriblement seuls» —,
aus der heraus sie Rache nahmen an der Welt. (Vgl. Donner a voir:
L’Evidence poétique, 1939.)

426



Muet malbeur de Phomme

Son visage petit matin

S’ouvre comme une prison

Ses yeux sont des tétes coupées
Ses doigts lui servent a compter

A mesurer d prendre d convaincre
Ses doigts savent le ligoter

(1929)

Der Dichter Hugo Ball hat den Kampf mit den Damonen «den
Kampf mit den Sorgen der Ewigkeit» genannt. In diesem Sinne
erscheint Eluard wie der militante Triumer in ewigen und zeitlichen
Regionen. Denn sein 1932 verfafites Gedicht «Vers Minuit» phos-
phoresziert heute fiir uns auch gewitterhaft in den diisteren Farben
kommender Katastrophen unseres Jahrhunderts.

Des portes s'ouvrent des fenétres se dévoilent
Un feu silenctenx s’allume et m’éblouit

T out se décide je rencontre

Des créatures que je n’ai pas voulues

Voici la mer et des bateaux sur des tables de jen

Un homme libre un antre homme libre et c’est le méme
Des animanx enragés devant la peur masquée de boue
Des morts des prisonniers des fous tous les absents
(1932)

Auch 1922 eine Vision, dem universalen und zeitlosen Traumland
entstiegen, die gleichzeitig erschiitternd nahe wirkt, wenn man von
Eluards letzten Pariser Kriegsjahren weif3.

Le coeur meurtri, 'dme endolorie, les mains brisées, les chevenx
blancs, les prisonniers, 'ean tout entiére est sur moi comme wune
plaie a nue...

In dem Gedichtband «Les yeux fertiles» (1936) — auch wieder
ein bezeichnender optischer Titel fiir Eluard — verdichten sich die
poetischen Bilder immer mehr zu fratzenhaften Vorstellungen. Es ist
zu Beginn des spanischen Biirgerkrieges, an dem Eluard im Kreise
seiner franzosischen und spanischen Freunde intensiven Anteil nahm.
Die traumhaft-schwebende Lyrik der frithen Zeit hat sich verwandelt
in einen dramatischen Aufschrei, in eine Anklage, gesprochen in
krassen Bildern, gemalt in feurigen Lettern. Neben einem Gedicht
«La victoire de Guernica»®, das ebenso wie Picassos Guernica-Bild

® Das Gedicht wurde, gesprochen von Eluard, auf eine Grammophonplatte
aufgenommen. Eine musikalische Bearbeitung stammt von George Auric.

427



von einem furchtbaren Ereignis inspiriert ist, scheint auch in anderen
Gedichten der Geist der Revolte eingedrungen zu sein.

Neben dieser flammenden Beteiligung am Weltgeschehen besteht
die Liebeslyrik Eluards. Der einsame Wanderer durch die «monde
douloureux et ravissant» ist beinahe ein Diener der Minne im alt-
franzosischen Sinne. Man begreift auch, dafl Tristan ’Hermite, der
grofle Voyageur, Gentilhomme und Amant des 17. Jahrhunderts, der
«poete oublié», der Klassiker war und die Romantik schon vorweg-
nahm, einer seiner Lieblingsdichter ist’’. Auch der Geist Gérard de
Nervals, des «Desdichado»", des schwermiitigen, einsamen Flaneurs
durch die Welt der Realitit und des Wunders, dessen ewige und
vielfiltige Liebe zur Frau magische Bliiten trieb, scheint dem seinen
verwandt, wie er Apollinaire briiderlich nahe war.

Die Liebe zur Frau, die ewig gleiche und die ewig neue Emotion,
bedeutet thm ein Versinken in die Tausendfiltigkeit der Natur, in
eine lichte Landschaft des Gliickes. Das Mystische und Irdische dieser
Liebe verschmilzt, wie bei Gérard de Nerval. «Facile», «Les Mains
Libres», «Medieuses» sind besonders schone Zyklen dieser modernen
Liebespoesie, mit dem strahlenden Gedicht: «Je ne suis pas seule»
(1939) und in dem «Livre Ouvert» mit «Je veux qu’elle soit reine»
(1940). Diese Liebe ist fiir Eluard letzten Endes ein Weltvergessen
in einem elementaren, ewigen Reich: «Cette nudité tendre de ciel
et d’eau d’air et de sable.»

Demgegeniiber ersteht die Bindung zur gegenwirtigen Welt durch
das Gefiihl der Fraternité. Durch sie erst scheint er aus der Gefangen-
schaft des gequilten Ich erlost zu werden. Wie die Liebe ihn in eine
mythische Weltferne entfiihrt: «L’amour est au monde pour "oubl:
du monde», verpflichtet ihn die Fraternité dem nahen Zeitgeschehen.
Das moralisch bedrohte Frankreich, mit der Magie des Wortes zu
erhellen, aufzurichten und zu befreien, wird thm Berufung. Er steigt
als Dichter aus der Universalitit der Gefiihle, aus der Traumferne

10 Tristan 'Hermites’ (1600—1655) Liebeslyrik, die formal vielleicht Ron-
sard nahesteht, gehort keiner direkten Schule an. Man hat ihn den grofien
«confesseur de soi-méme» genannt. Sein Weltbild ist von Trauer und
Trinen erfiillt:

L’univers n’est plus qu’une image
Du profond repos de la mort.
Oder:

Le monde inconstant et léger
N’a rien de stable et de ferme.
T out suit d’éternels mouvements.

1t Eluard besitzt seltene Manuskripte Gérard de Nervals, wie die Gedichte
«Les Chimeéres».

428



in die Aktualitit, in die Rethe der Kimpfenden, ohne dabei einer
naturalistischen Beschreibung der Tatsachen oder Propaganda im
verganglich-politischen Sinne zu verfallen. Die poetische Transfor-
mation bleibt durch die primire Kraft der Sprache, durch die Kraft
des nackten Wortes, bestehen.

Wenn man das Gedicht:

Adieu tristesse
Bonjour tristesse
Tu es inscrite dans les lignes du plafond

von 1932 mit seinem in der modernen franzdsischen Lyrik fast popu-
lir gewordenen Gedicht an die Freiheit (Liberté) von 1942 mit dem
endlos himmernden Refrain: «J’écris ton nom», vergleicht, so kann
man ermessen, welche moralischen Krafte plotzlich aktiv geworden
sind, um Traum mit Wirklichkeit, Universalitit mit direktem Ge-
schehen zu verschmelzen und auf eine derart priagnante Einfachheit
des Ausdrucks zu bringen. Wieder das Optische dominierend «J’écris»,
nicht «je chante», wie es in Aragons «Paysan de Paris»'® heifit, ein
ungefahr zu gleicher Zeit entstandenes und ebenso bekannt gewordenes
Gedicht. In den wohllautenden klassischen Reimen Aragons spielt der
Refrain vor allem eine klangliche Rolle. Er ist nicht in dem Mafle wie
in den — meist — freien Versen Eluards vor allem geistiger Brenn-
punkt. Eluard spricht wie ein Traumender und Hellseher, schreit wie
ein Erwachter. Aragon singt, eng verbunden mit alter franzosischer
Formtradition und Sensualitit. «Chanson», «cris», «musique loin-
taine», «chanson francaise» kehren als klangliche Begriffe bei ihm
immer wieder, und dariiber hinaus leben seine Gedichte viel stirker
von der Schonheit des Lautes. Seine Vergleiche und Bilder sind selten
auflergewohnliche, bizarre, wie bei Eluard, sondern kommen hiufig
aus einer intellektuellen Bildungssphire, meist aus der franzosischen
Kultur geschopft, mit dem rein emotionalen Stoff seiner volkslied-
haften Lyrik variierend.

Eluards Imagination stromt hingegen aus dem urspriinglichen Reich
irrationaler Bildelemente, die quasi noch im statu nascendi und daher
auch vom Leser in der Formwerdung, d. h. dynamisch erlebt werden
wie mythologische oder apokalyptische Texte.

Der Glanben Eluards an eine gegenseitige Verantwortung, an eine
menschliche Verbriiderung und an eine Befreiung aus der Weltver-

12 Aragon hat einen gleichnamigen Roman 1925 geschrieben. Im Laufe der
letzten zehn Jahre ist es immer mehr von der «Surréalité» abgeriicks,
was vor allem aus seinen ganz realistischen spiteren Romanen hervorgeht

429



disterung kristallisiert sich langsam aus seinem Werk schon in den
letzten Jahren vor der Weltkatastrophe mit dem Gedicht, das ansetzt:

O mes fréres contraires gardant dans vos prunelles
La nuit infuse et son horreur
Ou vous ai-je laissés

mit den Schluflzeilen:

Et je ne suis pas seul

Mille images de moi multiplient ma lumiére

Mille regards pareils égalisent la chair

C’est Poisean C’est Penfant c’est le roc Cest la plaine
Qui se mélent a nous

L’or éclate de rire de se voir hors du gouffre

L’can le feu se dénudent pour une seule saison

Il n’y a plus d’éclipse an front de Uunivers

(1938)

Und dann an die Stiadte als kollektiven Sammelpunkt menschlichen
Lebens und Leidens gerichtet, erinnernd an Apollinaires: «Cités vous
¢tes les monuments les plus sublimes de I’art humain...» steigt ihm
aus den «Villes teintes de mélancolie» (1939) die Vision der:

..villes sensibles

A votre téte viendront des hommes

Des hommes de dessous les sueurs les coups les larmes
Mais qui vont cueillir tous leurs songes

Je vois les hommes vrais sensibles bons utiles

Rejeter un fardean plus mince que la mort

Et dormir de joie an bruit du soleil

(1939)

Die Gegenwart, «la simplicité des lignes du présent», ist in die
Welt der «absence» gedrungen, von der Rimbaud sagte, sie sei
wahres Leben'®. Allerdings eine Gegenwart, die schon von einer
Zukunft, einem «univers libéré», erhellt wird, in der neue Geschichte
zu erstehen scheint.

Nowus aborderons tous une mémoire nonvelle
Nous parlerons ensemble un langage sensible...

Und unter einem neuen Aspekt scheint die Vereinigung des Ge-
gensitzlichen nun stattzufinden, wenn es heif3t:
Sous les armures opposées
Les satsons brilent dans mon ccenr

Les saisons les hommes lenrs astres
Tout tremblants détre si semblables

13 «La vraie vie est absente» (Rimbaud).

430



Wie alle Wirklichkeit bei Eluard einem dynamischen Gestalten-
wandel unterworfen ist: grenzenlos, vielfdltig und gleichzeitig un-
animistisch ist, so lebt Eluard, wie alle groflen Dichter, in allen
Zeiten zugleich. Die Affinititen zwischen dem scheinbar Verschie-
denen, der fliefende Uebergang von einer Substanz in die andere',
der Augen bald als Steine, bald als Wassertropfen oder als eingefafite
Perlen leuchten, Landschaftliches in menschliche Form ibergleiten
1af3c™®,

O#u commence le paysage

A quelle heure
Osu donc se termine la femme

diese ewige Verwandlung, die auch alle Sinnesfunktionen auf echt
romantische Weise vermengt und erweitert, wie zum Beispiel «|’odeur
du son» oder «les parfums décolorés» laflt auch alle Zeiten ineinander-
flieflen zu einem «présent universel».

So wie es Apollinaire von sich immer wieder ausspricht, ist auch
dieser Dichter durch viele Existenzen gewandelt. «J’ai vécu plusieurs
fois, mon visage a changé», und ist gleichzeitig in allen seinen verschie-
denen Zeitstadien: «je suis dans tous mes états», so wie man es im
Traume ist: simultan in allen Zeiten und Raumen seines Ich. «Je
me construis entier A travers tous les &tres, & travers tous les temps».
In den Bewufltseinsmomenten dieses Zusammenfliefens wird ihm die
Zeit «immobil», er fithlt sich im «Herzen der Zeit», sie flieffit nicht
mehr, «le temps ne passe pas», und der Dichter empfindet die «unité
d’un temps partagé», die Ewigkeit, «ma saison est éternelle».

Der Begrift des Zeitlichen kristallisiert sich wieder in Bildern:
Wihrend die Zukunft ein «nacktes, kahles Fenster» ist, verdichtet
und verfliefit die Vergangenheit, die Erinnerung zu einer «buste de
mémoire, erreur de forme, lignes absentes, flamme éteinte dans mes
yeux clos'®.» In den apokalyptischen Bildern erscheint die Zeit als
zertriimmerte Uhr, der eine Tiergestalt entsteigt.

14 Die «Histoire Naturelle» von Max Ernst ist eines der schonsten gezeich-
neten Beispiele dieser sich ewig verwandelnden dynamischen Natur.

15 Das interpunktionslose Fliefen der Eluardschen Dichtung vollzieht sich
auch in diesem «ungetrennten» Sinne.

16 Derart gesprochene Bilder («paroles peintes») finden ihre gemalten Paral-
lelen in der frithen «pittura metafisica» Giorgio De Chiricos (1911—1917)
mit ihrer mystheriosen Vergangenheit-Gegenwarts-Atmosphire, die sich in
traumhafter Stille ausbreitet. Chirico, der auch Dichter war, hatte einen
groflen Einfluff auf die Malerei und Poesie des Surrealismus. (Vgl. «La
Révolution surréaliste», erste drei Jahrginge.)

431



Des rutnes de ’horloge
Sort un animal abrupt désespoir du cavalier

Der Lebendige empfindet die «Explosionen der Zeit» als «fruits
toujours mirs pour la mémoire». Aber die Zeit ohne Erinnerung
bedeutet Tod, «cris sans échos, signes de mort, temps hors mémoire...»

Die Zukunft ist kein abgetrenntes, neues Reich, sondern mit der
Gegenwart verwoben, 1thr Bestandteil.

C’est autour de sa téte que tournent les heures sdres du
lendemain

Sur son front les caresses tirent au clair tous les mystéres
C’est de la chevelure

De la robe bouclée de son sommeil

Que les sonvenirs vont senvoler

Vers Pavenir cette fenétre nue...

Die Gestaltung des Zeiterlebnisses wird auch in dieser Lyrik zum
integrierenden Bestandteil. Es ist jene «neue Dimension», die in der
Malerei des 20. Jahrhunderts seit dem Beginn der modernen Bewe-
gung bis zu den letzten Picassowerken lebendig im Bilde mitschwingt,
die 1im modernen Roman und Drama seit Proust bis Joyce und Eliot
als Rahmen und Siule des Ganzen in Erscheinung tritt, so wie ihr
auch in den Naturwissenschaften heute eine immer groflere Bedeu-
tung zur Qualifizierung der Substanz zugemessen wird.

Paul Eluard ist mit einer phantastischen Bildkraft an die illu-
sionslose Enthiillung der menschlichen Psyche gegangen. Er hat neue
Landschaften der Seele entdeckt und diese geistigen Abenteuer in
neuer Sprache verkiindet. Er ist aus sich selbst und aus dem Herzen
der Menschheit gestiegen von «souvenir» und «avenir» gleich stark
erfilllt, um das Gewissen der Humanitit zu erwecken und um den
Weg zu einer neuen Freiheit des Erkennens und Schonheit des Fithlens
zu erschlieflen. Daher vermogen auch seine letzten Gedichte, die vor
allem um die schicksalhaften Jahre Frankreichs und seiner franzosi-
schen Briider kreisen, iiber eine «poetisierende Zeitgeschichte» hinaus-
zuragen und im universal Menschlichen zu miinden. Seine Poesie hat
sich vereinfacht, sie ist hdrter geworden, und der Glanz traumhaften
Entriicktseins ist oft nur noch in Splittern spiirbar. Aus den Jahren
gemeinsamen Leidens gewachsen, scheint diese Dichtung fiir viele
zu sprechen, an viele gerichtet zu sein. Sie ist durchsetzt von grofi-
artigen und furchtbaren Erfahrungen an der Realitit, an der mensch-
lichen Psyche, erfiillt von Offenbarungen des Todesmutes, der Frei-
heitsbesessenheit, der Revolte gegen den Bedriicker, des Hasses und
der Liebe. Man mag sich fragen, ob dieser «tendenzitse» poetische

432



Einsatz um Frankreichs Freiheit und um eine Neueroberung des
Lebens nicht die Freiheit der Eluardschen Kunst bedroht. Aber es
scheint, dafl auch diese Phase seiner Dichtung durch die Intensitit
des Fiihlens und durch die Wiedererweckung der urspriinglichen
Spannkraft des einfachen Wortes den Rahmen des speziellen Themas
zu sprengen und seine geistige Verwandlung zu vollziehen vermag,
dhnlich wie das Guernica-Bild Picassos weit iiber das Motiv des
spanischen Biirgerkrieges hinaus letzte Probleme menschlichen Leidens
erfaflt und kiinstlerisch transformiert. In beiden Fillen diirfte es
sich nicht um eine Wendung zu einem Detail-Realismus, sondern
vielmehr um eine lapidare und monumentale Priagung der Vérité
handeln, durch die Weltgeschehen und dichterische Gestaltung ver-
schmolzen werden. Wenn André Breton in seiner Rede an die fran-
zosischen Studenten von Yale (1942) von dem kommenden «mythe
social» spricht, wenn der amerikanische Dichter William Saroyan
von der Notwendigkeit einer Durchdringung von Kunst und Ge-
schichte und von einer «poetischen Durchformung des neuen schwie-
rigen Stoffes, den die Welt der Kunst heute liefert», schreibt', so
zielt das in die gleiche Richtung. Dabei mag natiirlich qualitativ die
Fahigkeit der kiinstlerischen Transformation immer entscheidend sein.

In einem Vortrag, den Paul Eluard 1936 in London hielt und
der vielleicht eines der ehrlichsten und intensivsten modernen Dichter-
bekenntnisse ist, fafdt er diesen geistigen Kampf und Durchdringungs-
prozefl in die Worte™: «L’homme sortira de ses abris et, face 4 la
vaine disposition des charmes et des désenchantements, il s’enivrera
de la force de son délire... Il ne sera alors plus un étranger, ni pour
lui-méme, ni pour les autres. La solitude des poetes, aujourd’hui,
sefface. Voici qu’ils sont des hommes parmi les autres, voici qu’ils
ont des freéres...»

17 W. Saroyan: «The Time of your Life». (Introduction.) Faber and Faber,
1943.

18 Aus: L’Evidence poétique (Donner a voir, 1939).

433



	Die visuelle Phantasie Paul Eluards

