
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Die visuelle Phantasie Paul Eluards

Autor: Giedion-Welcker, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE VISUELLE PHANTASIE PAUL ELUARDS

VON C. Gl EDION-WELCKER

Diejenigen, die die Entwicklung der surrealistischen Bewegung, die

vor ungefähr zwanzig Jahren ihr revolutionäres und zugleich
traumentrücktes Haupt über dem Pariser Asphalt erhob, einigermaßen
miterlebt haben, mußten sich gerade in den letzten Jahren die Frage
stellen: Wie sieht es heute mit dieser Bewegung aus, nachdem die
«Verrücktheiten», die Cauchemars und Phantasmagorien, die sie

während zweier Jahrzehnte mit aggressiver Direktheit projizierte,
mit gespannter Feinfühligkeit vorausgefühlt, seismographisch
niedergeschrieben und gemalt hat, auf dem furchtbaren Welttheater zu
Tatsächlichkeiten geworden sind? Die Antworten werden vielfältig
ausfallen, so wie die surrealistische Gruppe vielschichtig war und ihre
Vertreter — obwohl in den Grunddogmen einig — doch als

Temperamente und Charaktere auseinandergingen.
Paul Eluards dichterische Entwicklung in den letzten Jahren ebenso

wie sein kürzlich in Zürich gehaltener Vortrag mit dem aufschlußreichen

Titel: «La Poésie au service de la Vérité», mag eine Antwort
auf diese Frage geben.

Wenn man die Lebens- und Wirkungskurve Eluards verfolgt, seine
moralische Haltung und seine künstlerische Leistung, so erhält man
den Eindruck einer selten geschlossenen und reinen lyrischen
Persönlichkeit; darüber hinaus aber hält man durch seine Entwicklung
ein Stück Zeitgeschichte in Händen, die richtunggebende Zukunftsfermente

in sich trägt.
Um Eluard zu verstehen, muß man den Surrealismus, mit dem er

eng verbunden war, kennen, seine grundlegenden Ideen und Dogmen,
seine Kritik an einer statisch normierenden Lebensanschauung, seine

Hervorhebung des instinktiven Lebens, seinen Drang nach
Formgebung des Unterbewußten und endlich seinen Glauben an den
Traum als Stimme oder besser als Bild unserer echten, unverfälschten
Existenz. Seit der Romantik war der Traum nicht mehr so im
Zentrum des poetischen Denkens und Fühlens gestanden. Aber nun, im
Surrealismus, hatte er nichts von losgelöster Idealität mehr, sondern
wurde Offenbarung einer freieren Realität, Vermittler zu unserer
psycho-physischen Wirklichkeit1. Jetzt wurde er gleichzeitig Spiegel

1 Der Einfluß S. Freuds, ebenso wie die Wertschätzung der deutschen
Romantiker deutet schon auf diese neue Synthese der «Sur-Realität» hin.

4 2 2



fernster Menschheitsgeschichte wie Reflektor gegenwärtiger
Lebensminuten des einzelnen Individuums. Traum und Leben wurden eins.
Es strömten aus diesen Gedichten, Romanen, Malereien, Illustrationen,

«Objets» und Collagen jener surrealen Jahre Untergründe der
Seele, Märchen und Mythus. Zugleich wurden die Elemente des

Alltags, die Seifenreklamen der Großstadt, der Pariser dixneuvième
Muff, das Rätselhafte banaler Straßen und Häuser hineinprojiziert.
Mit den «Quartiers de noblesse»2, mit der Hierarchie der Werte,
schien man in dieser Kunst endgültig aufgeräumt zu haben. In den
sublimierten und halluzinatorischen Liebeswahn «Nadjas» (A. Breton)

drang die Atmosphäre des Marché aux puces, des inoffiziellen,
dumpfen Paris, in die «frottierten» Märchenwälder von Max Ernst
spielte das mikroskopische Sehen feinsten Blattgeäders hinein, auf
die landschaftlichen Unendlichkeiten Dalis senkte sich der interne
Mechanismus paranoischer Phänomene mit wissenschaftlicher Kälte.
Ueberall entzauberte sich Magie selbst. Die Vereinigung des

Gegensätzlichen, die Verschwisterung von Realität mit dem Irrationalen,
die Gleichsetzung von Leben und Kunst, von Innen- und Außenwelt
lagen auf derselben Linie. Es gab für den Surrealismus keine

Trennungen; die Grenzenlosigkeit allen Lebens, die ewige Verwandlung
allen Seins wurden proklamiert. In das Gebiet jenes dynamischen
Credos gehörte eben die Aufhebung jeglicher Statik, jeder festen

Normierung. Sie galten als Ausfluß eines bürgerlichen Moralphiliste-
riums und illusorischen Quietismus.

An die poetische Erfassung und Darstellung des instinktiven
Lebens («la connaissance du irrationel») ging man mit den vielfältigsten
Instrumenten des Geistes und der Phantasie heran. Dichtung, Malerei,
Plastik, Essay und Pamphlet galten nicht mehr als streng geschiedene
Gebiete, sondern waren Aeste eines Arbeitskollektivs mit gleicher
Zielrichtung und Wurzel. Dabei kam es auf die geistige Haltung und
Erfindung, nicht auf das handwerkliche Raffinement an8. Der Kubismus

hatte schon einen ähnlichen Dichter-Maler-Kreis um Apollinaire
und Picasso geschaffen; nun wurde aber die Arbeitsdurchdringung
und Auswechslung viel weiter getrieben. Daß Dichter auch malten,
daß Maler auch dichteten, wurde quasi zu einer prinzipiellen
Angelegenheit. Die verschiedenen Realisationssphären sollten nur das

gemeinsame Weltbild reflektieren. Es ist bezeichnend, daß die Surrealisten,

diese Optimisten des Unvernünftigen, nicht mit der Tradition
brachen, sondern für den Geist in seiner Freiheit, Frechheit und

2 «Pour les choses, il n'y a pas de quartiers de noblesse» (Picasso).
3 L. Aragons Schrift: «La Peinture au Défi» (1930) ist sehr aufschlußreich

in ihrer präzisen Definition dieser Auffassung.

423



Direktheit einstanden, wo sie ihn antrafen. Man schaute in die
Vergangenheit, beging dabei aber nicht die großen, ausgetretenen Straßen
der offiziellen Kunstgeschichte, sondern suchte sich die geistigen Ahnen
auf (damals noch) abseitigen Wegen. Freie Geisteshaltung und Kühnheit

der Problemstellung und Gestaltung fand man bei Young, Blake,
Novalis, beim Marquis de Sade, Lautréamont, Rimbaud, bei Cross
und Jarry, um nur einige zu nennen. Eine Kette eigenwilliger
Gestalten, die mit wenigen Ausnahmen in der eigenen Zeit meist als
Besessene oder Verrückte gestempelt waren.

Paul Eluard war in diesem nach außen und auch unter sich
kämpfenden Kollektiv einer fanatischen und aggressiven künstlerischen
Nachkriegsjugend, die das Gesicht ihrer Zeit und der Welt neu
entdecken und verwandeln wollte, eine der stillsten, reinsten und mit
einem französischen Maß- und Formgefühl zutiefst verbundenen
Erscheinungen, obwohl selbst auch ganz erfüllt von den Ideen seiner

Mitkämpfer. Neben der ätzenden Satire eines Benjamin Perret, der
schweren, wie aus tiefen Zeitfernen kommenden PoetikTristan Tzaras
— man denke an seinen modernen Menschheitsmythus: «L'FIomme
Approximatif» (1931) — erschien Eluards Dichtung — meist als eine

rhythmisch nur leicht skandierte Prosa dahinfließend — wie
hingesprochenes, luftiges Traumbild, das durch Verkoppelung des

Unerwarteten ein romantisch-bizarres Land der Seele erschloß. Ueber
die ersten, von Max Ernst illustrierten Ausgaben «Les Malheurs des

Immorteis»4 oder «Répétitions» möchte man ein dort enthaltenes
Gedicht («Suite») als Motto setzen:

Dormir la lune dans un œil et le soleil dans l'autre
Un amour dans la bouche un bel oiseau dans les cheveux...

Wie vor den parallellaufenden Collagen von Max Ernst, die als

Erweiterung, nicht als Erklärung des Geschriebenen galten, ist man
vor diesen seltenen dichterischen Transformationen zunächst in
Erstaunen gesetzt. Eluard sagt einmal von sich: «J'ai pris l'habitude des

images les plus inhabituelles. Je les ai vues ou elles n'étaient pas.»
Daher seine Ablehnung des fertigen Bildes, an das man gewohnt ist,
des schon geprägten Klischees von gestern, das ihm Tod aller Dichtung

bedeutete5.
Eluard gehört zu den Dichtern, die mit dem Optischen viel

mehr verhaftet sind als mit dem Akustischen. Bei Verlaine, bei Joyce,

4 In diesen «Mißgeschicken der unsterblichen Strohblumen» zugleich
Anspielung auf das klassische französische Kinderbuch «Les Malheurs de

Sophie».
5 «C'en est fini de voler au secours infame des images d'hier» oder «j'oppose

à l'amour des images toutes faites, au lieu d'images à faire.»

424



bei Aragon ist der Klang entscheidender. Bei Eluard das Gesicht,
die Vision. Mit den Worten:

Je t'appellerais Visuelle
Et multiplierai ton image...

scheint er seine Muse zu beschwören, hier scheint sein Ausdrucksmedium

zu liegen, um das Unfaßbare faßbar zu machen: «Et j'ai vu
naître l'imperceptible» oder «Les images pensent pour moi...» Das
Bild, das noch die Leuchtkraft des irrationalen Traumgesichtes hat, will
er entspannt auftauchen lassen und poetisch festhalten. Eluard gehört
innerhalb der surrealistischen Gruppe nicht zu den orthodoxen
Vertretern des unfiltrierten «automatisme psychique»". Das Unbewußte
wird von ihm als lebendiges Material eingegliedert und akzentuiert,
wodurch es gleichsam eine poetische Reinigung erfährt. So entstehen
aneinander- und ineinandergewachsene, bewegte Bilder, die uns längst
Vergessenes, immer Gekanntes und wunderbar Fremdes zugleich
vermitteln.

Et ces mains tranquilles qui vont leur chemin
Nues obéissantes réduisant l'espace

Chargées de désirs et d'im a g e s

L'une suivant l'autre aiguille de la même horloge.
Oder:

Nos désirs vont bâtir ton corps
En faire la soif des oiseaux
Un bateau de velours d'orage
Un geyser de mains démentes
Une arme contre l'habitude.

Le soleil, la lumière, les rideaux de cristal, les yeux, l'image und
vor allem le miroir, als Spiegel der Welt und des Ich, kehren als

Exponenten dieser Sehwelt immer wieder. Der Spiegel als konzentrierter

Empfänger allen innern und äußern Geschehens wechselt
seine Gestalt fortwährend. Er ist in den Zeiten der jugendlichen
«tristesse» ohne Glanz («sans tain»), in der Einsamkeit bleiern («de
plomb»), als Spiegel der Liebenden ist er: «notre miroir au cœur
double», als Zeichen der inneren Bewegung rotiert er wie
Windmühlenflügel. Der gleiche Spiegel sammelt und verzaubert alles Leben

zur Immobilität. Und in seinen Spiegel steigt der Dichter wiederum
hinab wie in ein TotenreichL

6 «On a pu penser que l'écriture automatique rendait les poèmes inutiles.
Non: elle augmente, développe seulement le champ de l'examen de
conscience poétique, en l'enrichissant.» (P. E. Donner à voir 1939, p. 147.)

1 Es sei hier auf die eingehende Stilanalyse P. Eluards von L. Thiessing-
Specker im «Trivium» (Jahrg. III, Heft 2 1945) besonders hingewiesen
und den Aufsatz von M. Carrouges: «P.E. L'Homme Miroir et Soleil
du vide» in Domaine Français (1943).

425



Et je descends dans mon miroir
Comme un mort dans sa tombe ouverte.

Aus den Traumvisionen, die an dem innern Auge Eluards vorbeiziehen,

entströmen manchmal landschaftliche Motive, die an gemalte
und gezeichnete Bildatmosphären Max Emsts, des Freundes, der
Eluard jahrelang am nächsten stand, erinnern.

Mes yeux, objets patients, étaient à jamais ouverts sur l'étendue des

mers où je me noyais. Enfin une écume blanche passa sur le point noir
qui fuyait. Tout s'effaça.

In dem Gedichtzyklus «Les nécessités de la vie et les conséquences
des rêves» (1921) «malen Pinsel ein Gefängnis auf Körper und
Herz», und so werden diese sensiblen Instrumente der Sehwerke zu
groben Instrumenten des Unheils.

Während man im allgemeinen sowohl in der Malerei wie in der
Dichtung des Surrealismus das dämonische Element als integrierenden

Bestandteil erkennen kann, so scheint es sich bei Eluard zunächst

um ein melancholisches Wandeln durch eine verdüsterte Traumlandschaft

zu handeln, aus der eine metaphysische Verzweiflung spricht.
Ein grenzenloses Alleinsein «la solitude de tous les êtres» befällt
ihn in diesem «Univers-Solitude»8, wie er eine Sammlung von
Gedichten nennt. In dieser Einsamkeit sieht er die Wunde des Menschenherzens,

den Tod; aber gleichzeitig sind auch mit «den tollen Einsamkeiten»

gerade die Wunder des Lebens verwoben.

Les merveilles des ténèbres à gagner
Invisibles mais libératrices
Tout entières dans chaque tête
Folles de solitude...

Apokalyptische Erscheinungen wachsen aus diesen Träumen des

Einsamen immer stärker empor wie prophetische Zeichen am Himmel.

J'ai vu le soleil quitter la terre
Et la terre se peupler d'hommes et de femmes endormis...

Das Unglück senkt sich wie ein Ungeheuer auf die Welt in dem
Gedicht «Comme une image»:

8 In die Vergangenheit zurückblickend, sieht er Sade und Lautréamont,
diese revolutionären Phantasten und Vorkämpfer individueller Freiheit,
in einer furchtbaren Einsamkeit — «ils furent horrihlement seuls» —,
aus der heraus sie Rache nahmen an der Welt. (Vgl. Donner à voir:
L'Evidence poétique, 1939.)

426



Muet malheur de l'homme
Son visage petit matin
S'ouvre comme une prison
Ses yeux sont des têtes coupées
Ses doigts lui servent à compter
A mesurer à prendre à convaincre
Ses doigts savent le ligoter
(1929)

Der Dichter Hugo Ball hat den Kampf mit den Dämonen «den

Kampf mit den Sorgen der Ewigkeit» genannt. In diesem Sinne
erscheint Eluard wie der militante Träumer in ewigen und zeitlichen
Regionen. Denn sein 1932 verfaßtes Gedicht «Vers Minuit»
phosphoresziert heute für uns auch gewitterhaft in den düsteren Farben
kommender Katastrophen unseres Jahrhunderts.

Des portes s'ouvrent des fenêtres se dévoilent
Un feu silencieux s'allume et m'éblouit
Tout se décide je rencontre
Des créatures que je n'ai pas voulues

Voici la mer et des bateaux sur des tables de jeu
Un homme libre un autre homme libre et c'est le même
Des animaux enragés devant la peur masquée de boue

« Des morts des prisonniers des fous tous les absents

(1932)

Auch 1922 eine Vision, dem universalen und zeitlosen Traumland
entstiegen, die gleichzeitig erschütternd nahe wirkt, wenn man von
Eluards letzten Pariser Kriegsjahren weiß.

Le cœur meurtri, l'âme endolorie, les mains brisées, les cheveux
blancs, les prisonniers, l'eau tout entière est sur moi comme une
plaie à nue...

In dem Gedichtband «Les yeux fertiles» (1936) •— auch wieder
ein bezeichnender optischer Titel für Eluard — verdichten sich die

poetischen Bilder immer mehr zu fratzenhaften Vorstellungen. Es ist

zu Beginn des spanischen Bürgerkrieges, an dem Eluard im Kreise
seiner französischen und spanischen Freunde intensiven Anteil nahm.
Die traumhaft-schwebende Lyrik der frühen Zeit hat sich verwandelt
in einen dramatischen Aufschrei, in eine Anklage, gesprochen in
krassen Bildern, gemalt in feurigen Lettern. Neben einem Gedicht
«La victoire de Guernica»9, das ebenso wie Picassos Guernica-Bild

9 Das Gedicht wurde, gesprochen von Eluard, auf eine Grammophonplatte
aufgenommen. Eine musikalische Bearbeitung stammt von George Auric.

427



von einem furchtbaren Ereignis inspiriert ist, scheint auch in anderen
Gedichten der Geist der Revolte eingedrungen zu sein.

Neben dieser flammenden Beteiligung am Weltgeschehen besteht
die Liebeslyrik Eluards. Der einsame Wanderer durch die «monde
douloureux et ravissant» ist beinahe ein Diener der Minne im
altfranzösischen Sinne. Man begreift auch, daß Tristan l'Hermite, der
große Voyageur, Gentilhomme und Amant des 17. Jahrhunderts, der
«poète oublié», der Klassiker war und die Romantik schon vorwegnahm,

einer seiner Lieblingsdichter ist10. Auch der Geist Gérard de

Nervals, des «Desdichado»11, des schwermütigen, einsamen Flaneurs
durch die Welt der Realität und des Wunders, dessen ewige und
vielfältige Liebe zur Frau magische Blüten trieb, scheint dem seinen
verwandt, wie er Apollinaire brüderlich nahe war.

Die Liebe zur Frau, die ewig gleiche und die ewig neue Emotion,
bedeutet ihm ein Versinken in die Tausendfältigkeit der Natur, in
eine lichte Landschaft des Glückes. Das Mystische und Irdische dieser
Liebe verschmilzt, wie bei Gérard de Nerval. «Facile», «Les Mains
Libres», «Medieuses» sind besonders schöne Zyklen dieser modernen
Liebespoesie, mit dem strahlenden Gedicht: «Je ne suis pas seule»

(1939) und in dem «Livre Ouvert» mit «Je veux qu'elle soit reine»
(1940). Diese Liebe ist für Eluard letzten Endes ein Weltvergessen
in einem elementaren, ewigen Reich: «Cette nudité tendre de ciel
et d'eau d'air et de sable.»

Demgegenüber ersteht die Bindung zur gegenwärtigen Welt durch
das Gefühl der Fraternité. Durch sie erst scheint er aus der Gefangenschaft

des gequälten Ich erlöst zu werden. Wie die Liebe ihn in eine

mythische Weltferne entführt: «L'amour est au monde pour l'oubli
du monde», verpflichtet ihn die Fraternité dem nahen Zeitgeschehen.
Das moralisch bedrohte Frankreich, mit der Magie des Wortes zu
erhellen, aufzurichten und zu befreien, wird ihm Berufung. Er steigt
als Dichter aus der Universalität der Gefühle, aus der Traumferne

10 Tristan l'Hermites' (1600—1655) Liebeslyrik, die formal vielleicht Ronsard

nahesteht, gehört keiner direkten Schule an. Man hat ihn den großen
«confesseur de soi-même» genannt. Sein Weltbild ist von Trauer und
Tränen erfüllt:

L'univers n'est plus qu'une image
Du profond repos de la mort.

Oder:
Le monde inconstant et léger
N'a rien de stable et de ferme.
Tout suit d'éternels mouvements.

11 Eluard besitzt seltene Manuskripte Gérard de Nervals, wie die Gedichte
«Les Chimères».

4 2 8



in die Aktualität, in die Reihe der Kämpfenden, ohne dabei einer
naturalistischen Beschreibung der Tatsachen oder Propaganda im
vergänglich-politischen Sinne zu verfallen. Die poetische Transformation

bleibt durch die primäre Kraft der Sprache, durch die Kraft
des nackten Wortes, bestehen.

Wenn man das Gedicht:

Adieu tristesse

Bonjour tristesse
Tu es inscrite dans les lignes du plafond

von 1932 mit seinem in der modernen französischen Lyrik fast populär
gewordenen Gedicht an die Freiheit (Liberté) von 1942 mit dem

endlos hämmernden Refrain: «J'écris ton nom», vergleicht, so kann
man ermessen, welche moralischen Kräfte plötzlich aktiv geworden
sind, um Traum mit Wirklichkeit, Universalität mit direktem
Geschehen zu verschmelzen und auf eine derart prägnante Einfachheit
des Ausdrucks zu bringen. Wieder das Optische dominierend «J'écris»,
nicht «je chante», wie es in Aragons «Paysan de Paris»12 heißt, ein
ungefähr zu gleicher Zeit entstandenes und ebenso bekannt gewordenes
Gedicht. In den wohllautenden klassischen Reimen Aragons spielt der
Refrain vor allem eine klangliche Rolle. Er ist nicht in dem Maße wie
in den — meist — freien Versen Eluards vor allem geistiger Brennpunkt.

Eluard spricht wie ein Träumender und Hellseher, schreit wie
ein Erwachter. Aragon singt, eng verbunden mit alter französischer
Formtradition und Sensualität. «Chanson», «cris», «musique
lointaine», «chanson française» kehren als klangliche Begriffe bei ihm
immer wieder, und darüber hinaus leben seine Gedichte viel stärker
von der Schönheit des Lautes. Seine Vergleiche und Bilder sind selten
außergewöhnliche, bizarre, wie bei Eluard, sondern kommen häufig
aus einer intellektuellen Bildungssphäre, meist aus der französischen
Kultur geschöpft, mit dem rein emotionalen Stoff seiner volksliedhaften

Lyrik variierend.
Eluards Imagination strömt hingegen aus dem ursprünglichen Reich

irrationaler Bildelemente, die quasi noch im statu nascendi und daher
auch vom Leser in der Formwerdung, d. h. dynamisch erlebt werden
wie mythologische oder apokalyptische Texte.

Der Glauben Eluards an eine gegenseitige Verantwortung, an eine
menschliche Verbrüderung und an eine Befreiung aus der Weltver-

12 Aragon hat einen gleichnamigen Roman 1925 geschrieben. Im Laufe der
letzten zehn Jahre ist es immer mehr von der «Surréalité» abgerückt,
was vor allem aus seinen ganz realistischen späteren Romanen hervorgeht

429



düsterung kristallisiert sich langsam aus seinem Werk schon in den
letzten Jahren vor der Weltkatastrophe mit dem Gedicht, das ansetzt:

O mes frères contraires gardant dans vos prunelles
La nuit infuse et son horreur
Où vous ai-je laissés

mit den Schlußzeilen:

Et je ne suis pas seul
Mille images de moi multiplient ma lumière
Mille regards pareils égalisent la chair
C'est l'oiseau c'est l'enfant c'est le roc c'est la plaine
Qui se mêlent à nous
L'or éclate de rire de se voir hors du gouffre
L'eau le feu se dénudent pour une seule saison

Il n'y a plus d'éclipsé au front de l'univers
(1938)

Und dann an die Städte als kollektiven Sammelpunkt menschlichen
Lebens und Leidens gerichtet, erinnernd an Apollinaires: «Cités vous
êtes les monuments les plus sublimes de l'art humain...» steigt ihm
aus den «Villes teintes de mélancolie» (1939) die Vision der:

...villes sensibles
A votre tête viendront des hommes
Des hommes de dessous les sueurs les coups les larmes
Mais qui vont cueillir tous leurs songes
Je vois les hommes vrais sensibles bons utiles
Rejeter un fardeau plus mince que la mort
Et dormir de joie au bruit du soleil
(1939)

Die Gegenwart, «la simplicité des lignes du présent», ist in die
Welt der «absence» gedrungen, von der Rimbaud sagte, sie sei

wahres Leben13. Allerdings eine Gegenwart, die schon von einer
Zukunft, einem «univers libéré», erhellt wird, in der neue Geschichte

zu erstehen scheint.

Nous aborderons tous une mémoire nouvelle
Nous parlerons ensemble un langage sensible...

Und unter einem neuen Aspekt scheint die Vereinigung des

Gegensätzlichen nun stattzufinden, wenn es heißt:

Sous les armures opposées
Les saisons brûlent dans mon cœur
Les saisons les hommes leurs astres
Tout tremblants d'ê t r e si semblables

13 «La vraie vie est absente» (Rimbaud).

4 3 0



Wie alle Wirklichkeit bei Eluard einem dynamischen Gestaltenwandel

unterworfen ist: grenzenlos, vielfältig und gleichzeitig un-
animistisch ist, so lebt Eluard, wie alle großen Dichter, in allen
Zeiten zugleich. Die Affinitäten zwischen dem scheinbar Verschiedenen,

der fließende Uebergang von einer Substanz in die andere14,
der Augen bald als Steine, bald als Wassertropfen oder als eingefaßte
Perlen leuchten, Landschaftliches in menschliche Form übergleiten
läßt15,

Où commence le paysage
A quelle heure
Où donc se termine la femme

diese ewige Verwandlung, die auch alle Sinnesfunktionen auf echt

romantische Weise vermengt und erweitert, wie zum Beispiel «l'odeur
du son» oder «les parfums décolorés» läßt auch alle Zeiten ineinanderfließen

zu einem «présent universel».
So wie es Apollinaire von sich immer wieder ausspricht, ist auch

dieser Dichter durch viele Existenzen gewandelt. «J'ai vécu plusieurs
fois, mon visage a changé», und ist gleichzeitig in allen seinen verschiedenen

Zeitstadien: «je suis dans tous mes états», so wie man es im
Traume ist: simultan in allen Zeiten und Räumen seines Ich. «Je

me construis entier à travers tous les êtres, à travers tous les temps».
In den Bewußtseinsmomenten dieses Zusammenfließens wird ihm die
Zeit «immobil», er fühlt sich im «Herzen der Zeit», sie fließt nicht
mehr, «le temps ne passe pas», und der Dichter empfindet die «unité
d'un temps partagé», die Ewigkeit, «ma saison est éternelle».

Der Begriff des Zeitlichen kristallisiert sich wieder in Bildern:
Während die Zukunft ein «nacktes, kahles Fenster» ist, verdichtet
und verfließt die Vergangenheit, die Erinnerung zu einer «buste de

mémoire, erreur de forme, lignes absentes, flamme éteinte dans mes

yeux clos16.» In den apokalyptischen Bildern erscheint die Zeit als

zertrümmerte Uhr, der eine Tiergestalt entsteigt.

14 Die «Histoire Naturelle» von Max Ernst ist eines der schönsten gezeichneten

Beispiele dieser sich ewig verwandelnden dynamischen Natur.

15 Das interpunktionslose Fließen der Eluardsdien Dichtung vollzieht sich

auch in diesem «ungetrennten» Sinne.

16 Derart gesprochene Bilder («paroles peintes») finden ihre gemalten Parallelen

in der frühen «pittura metafisica» Giorgio De Chiricos (1911—1917)
mit ihrer mystheriösen Vergangenheit-Gegenwarts-Atmosphäre, die sich in
traumhafter Stille ausbreitet. Chirico, der auch Dichter war, hatte einen
großen Einfluß auf die Malerei und Poesie des Surrealismus. (Vgl. «La
Révolution surréaliste», erste drei Jahrgänge.)

43 1



Des ruines de l'horloge
Sort un animal abrupt désespoir du cavalier

Der Lebendige empfindet die «Explosionen der Zeit» als «fruits
toujours mûrs pour la mémoire». Aber die Zeit ohne Erinnerung
bedeutet Tod, «cris sans échos, signes de mort, temps hors mémoire...»

Die Zukunft ist kein abgetrenntes, neues Reich, sondern mit der

Gegenwart verwoben, ihr Bestandteil.

C'est autour de sa tête que tournent les heures sûres du
lendemain

Sur son front les caresses tirent au clair tous les mystères
C'est de la chevelure
De la robe bouclée de son sommeil
Que les souvenirs vont s'envoler
Vers l' a v e ni r cette fenêtre nue...

Die Gestaltung des Zeiterlebnisses wird auch in dieser Lyrik zum
integrierenden Bestandteil. Es ist jene «neue Dimension», die in der
Malerei des 20. Jahrhunderts seit dem Beginn der modernen Bewegung

bis zu den letzten Picassowerken lebendig im Bilde mitschwingt,
die im modernen Roman und Drama seit Proust bis Joyce und Eliot
als Rahmen und Säule des Ganzen in Erscheinung tritt, so wie ihr
auch in den Naturwissenschaften heute eine immer größere Bedeutung

zur Qualifizierung der Substanz zugemessen wird.
Paul Eluard ist mit einer phantastischen Bildkraft an die

illusionslose Enthüllung der menschlichen Psyche gegangen. Er hat neue
Landschaften der Seele entdeckt und diese geistigen Abenteuer in
neuer Sprache verkündet. Er ist aus sich selbst und aus dem Herzen
der Menschheit gestiegen von «souvenir» und «avenir» gleich stark
erfüllt, um das Gewissen der Humanität zu erwecken und um den

"Weg zu einer neuen Freiheit des Erkennens und Schönheit des Fühlens

zu erschließen. Daher vermögen auch seine letzten Gedichte, die vor
allem um die schicksalhaften Jahre Frankreichs und seiner französischen

Brüder kreisen, über eine «poetisierende Zeitgeschichte»
hinauszuragen und im universal Menschlichen zu münden. Seine Poesie hat
sich vereinfacht, sie ist härter geworden, und der Glanz traumhaften
Entrücktseins ist oft nur noch in Splittern spürbar. Aus den Jahren
gemeinsamen Leidens gewachsen, scheint diese Dichtung für viele
zu sprechen, an viele gerichtet zu sein. Sie ist durchsetzt von
großartigen und furchtbaren Erfahrungen an der Realität, an der menschlichen

Psyche, erfüllt von Offenbarungen des Todesmutes, der
Freiheitsbesessenheit, der Revolte gegen den Bedrücker, des Hasses und
der Liebe. Man mag sich fragen, ob dieser «tendenziöse» poetische

432



Einsatz um Frankreichs Freiheit und um eine Neueroberung des
Lebens nicht die Freiheit der Eluardschen Kunst bedroht. Aber es

scheint, daß auch diese Phase seiner Dichtung durch die Intensität
des Fühlens und durch die Wiedererweckung der ursprünglichen
Spannkraft des einfachen Wortes den Rahmen des speziellen Themas
zu sprengen und seine geistige Verwandlung zu vollziehen vermag,
ähnlich wie das Guernica-Bild Picassos weit über das Motiv des

spanischen Bürgerkrieges hinaus letzte Probleme menschlichen Leidens
erfaßt und künstlerisch transformiert. In beiden Fällen dürfte es

sich nicht um eine Wendung zu einem Detail-Realismus, sondern
vielmehr um eine lapidare und monumentale Prägung der Vérité
handeln, durch die Weltgeschehen und dichterische Gestaltung
verschmolzen werden. Wenn André Breton in seiner Rede an die
französischen Studenten von Yale (1942) von dem kommenden «mythe
social» spricht, wenn der amerikanische Dichter William Saroyan
von der Notwendigkeit einer Durchdringung von Kunst und
Geschichte und von einer «poetischen Durchformung des neuen schwierigen

Stoffes, den die Welt der Kunst heute liefert», schreibt17, so
zielt das in die gleiche Richtung. Dabei mag natürlich qualitativ die
Fähigkeit der künstlerischen Transformation immer entscheidend sein.

In einem Vortrag, den Paul Eluard 1936 in London hielt und
der vielleicht eines der ehrlichsten und intensivsten modernen
Dichterbekenntnisse ist, faßt er diesen geistigen Kampf und Durchdringungsprozeß

in die Worte1": «L'homme sortira de ses abris et, face à la
vaine disposition des charmes et des désenchantements, il s'enivrera
de la force de son délire... Il ne sera alors plus un étranger, ni pour
lui-même, ni pour les autres. La solitude des poètes, aujourd'hui,
s'efface. Voici qu'ils sont des hommes parmi les autres, voici qu'ils
ont des frères...»

17 W. Saroyan: «The Time of your Life». (Introduction.) Faber and Faber,
1943.

18 Aus: L'Evidence poétique (Donner à voir, 1939).

4 3 3


	Die visuelle Phantasie Paul Eluards

