
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Schopenhauers «eigentliche Kritik der Vernunft»

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHOPENHAUERS
«EIGENTLICHE KRITIK DER VERNUNFT»

VON HANS BARTH

Aus dem soeben im Manesse-Verlag, Conzett & Huber, erschienenen

Buche «Wahrheit und Ideologie» veröffentlichen wir hier das

Kapitel über Arthur Schopenhauers «eigentliche Kritik der Vernunft».
In der Ausbildung des Ideologiebegriffs spielt Schopenhauer insofern eine
bedeutsame Rolle, als er in der neueren Zeit den entscheidenden Angriff
auf die abendländische Vernunftgläubigkeit führt. Während bei Marx,
dessen Einstellung zum Problem der Ideologie durch Helvétius Holbach
und Destutt de Tracy verbreitet wurde, die rationalistisch-aufklärerische
Komponente noch deutlich sichtbar war, ist für Nietzsche das rationale
Gerüst des Aufbaus der Welt und die Funktion der Vernunft im Prozeß
der Erkenntnis vollkommen ausgetilgt. Zwischen Marx und Nietzsche, als
den beiden exemplarischen Repräsentanten des Ideologieproblems im
19. Jahrhundert, steht aber Schopenhauer mit seiner Lehre, die Vernunft
und Verstand als eine bloße Funktion des Willens zum Leben zu begreifen
sucht. Dadurch hat Schopenhauer die von Nietzsche durchgeführte
Reduktion aller geistigen Formen und Inhalte — der Ratio im weitesten
Sinne des Wortes — auf das Irrationale vorbereitet.

Schopenhauers «eigentliche» Kritik der Vernunft besteht darin, daß

er der Vernunft jegliche Zuständigkeit auf dem Gebiet der religiösen
Erkenntnis und des sittlichen Verhaltens abspricht. Die Vernunft
enthält weder zeitlose und darum allgemeinverbindliche Grundsätze
der Moral, noch vermag sie Einsicht in den Weltgrund zu vermitteln.
DieVernunft ist ausschließlich das «Vermögen der Begriffe». Sie bildet
aus den anschaulichen Vorstellungen unter Zuhilfenahme der Abstraktion

Vorstellungen höherer Ordnung, eben die unanschaulichen,
allgemeinen Begriffe. Diese gestatten dem Menschen einerseits, Pläne für
sein zukünftiges Verhalten zu entwerfen und sein und das Tun der
andern vorwegzunehmen; sie bilden anderseits, da jedem Begriff ein
Wort zugeordnet werden muß, die Bedingungen der zwischenmenschlichen

Verständigung und der Mitteilbarkeit von Erkenntnis. Sie sind

zwar unerläßlich für Wissenschaft und Philosophie, sie bewahren,
einem universalen Gedächtnis vergleichbar, Erkenntnis auf; aber sie

erzeugen sie nicht. Die Vernunft bleibt ein notwendiges Werkzeug,
das als solches weder gut noch böse genannt zu werden verdient. Eine
moralische Qualifikation ergibt sich erst als Folge seines Gebrauches in
dem einen oder andern Sinne. In einer Aufzeichnung aus der Berliner

307



Studienzeit, in der Schopenhauer zwischen Verstand und Vernunft
offenbar noch keine begriffliche Scheidung vornimmt, vergleicht er den
Verstand einem Raubtier, das totgeschlagen werden müsse; denn die
einmal ausgebildete Verstandeskraft läßt sich nicht mehr beschwichtigen

und greift mit dem Anspruch auf Erkenntnis des Wesens der Welt
auf Gebiete über, für die sie in keiner Weise zuständig ist: «aber dem
Verstand ist was außer seinem Gebiet liegt ohne Beziehung auf ihn,
also nichts, kann ihm also nichts anhaben: soll er gemordet werden, so
muß er sich selbst morden: (Kant nennt es sich selbst seine Gränzen
ziehen). Der Selbstmord des Verstandes ist — die Kritik der reinen
Vernunft».

Das Wesen der Welt ist für Schopenhauer der Wille. Dieser Wille
«drängt und treibt zum Dasein, womöglich zum organischen, d. i. zum
Leben, und danach zur möglichsten Steigerung desselben». Der Wille
ist die ursprüngliche, Vernunft- und bewußtlose, ewig unbefriedigte
und darum nie und in keiner Gestalt des Lebens zur Ruhe kommende
Kraft, die sich immer und überall auf Behauptung, Steigerung und
Fortpflanzung des Lebens richtet. Da dieser Wille das Wesen des

Menschen ist, in welchem er allein zum Bewußtsein seiner selbst

kommt, «will jeder alles für sich, will alles besitzen, wenigstens
beherrschen, und was sich ihm widersetzt, möchte er vernichten». Dieser
Wille macht «das innere, wahre und unzerstörbare Wesen des
Menschen» aus. Im menschlichen Bewußtsein, welches der einzige Ort ist,
wo der Mensch mit dem Weltgrund identisch wird, tritt der Wille als
das Primäre und Fundamentale auf und behauptet den Vorrang vor
dem Intellekt, «welcher sich dagegen durchweg als das Sekundäre,
Untergeordnete und Bedingte erweist». Auch in der anorganischen und
organischen Natur manifestiert sich der eine Wille. Aber erst im Tierreich

und beim Menschen bildet er «als Bedingung der auf der Stufe
der Tierheit notwendig gewordenen Einwirkung bloßer Motive, statt
der Reize» das Vermögen der Erkenntnis aus. Die Notwendigkeit und
das Bedürfnis der Erkenntnis entstehen dort, wo bewegliche Organismen

vor die Aufgabe gestellt sind, sich unter einer Vielheit von
Lebewesen und Weltdingen zurechtzufinden und zu behaupten. Der Intellekt

ist also vor allem und ursprünglich ein Instrument im Daseinskampfe.

Er hat den Charakter einer «Waffe», die sich einstellt, weil
das Streben des Willens einer solchen bedarf. Er gehört nicht zum
Wesen der Welt, das vernunftlos ist, vielmehr enthüllt er sich als «ein
bloßes Akzidenz unseres Wesens». Der Wille, unser Wesen, erzeugt
den Intellekt, der «ein Produkt, ja insofern ein Parasit des übrigen
Organismus ist, als er nicht direkt eingreift in dessen inneres Getriebe,
sondern dem Zweck der Selbsterhaltung dadurch dient, daß es die
Verhältnisse desselben zur Außenwelt reguliert». Der Intellekt er-

308



schöpft sich zunächst in seiner biologischen Leistung. «Dem Dienste
des "Willens bleibt nun die Erkenntnis in derRegel immer unterworfen,
wie sie ja zu diesem Dienste hervorgegangen, ja dem "Willen gleichsam
entsprossen ist wie der Kopf dem Rumpf.» Der Wille ist an sich

erkenntnislos, der Intellekt dagegen willenlos. In Wahrheit, sagt
Schopenhauer, ist das treffende Gleichnis für das Verhältnis des Willens
zum Intellekt, «der starke Blinde, der den sehenden Gelähmten auf
den Schultern trägt». Da der Wille der Herr, der Intellekt der Knecht
ist, wird nun offenbar, daß der Intellekt seine Funktion, das Erkennen,

nur so lange rein und richtig vollziehen kann, als der Wille
schweigt und mit seinen Strebungen aussetzt. Nur dann also, wenn der
Intellekt interesselos, das heißt ohne etwas zu begehren, die Welt
anschaut, wird er ein ebener Spiegel oder ein brauchbares Instrument
objektiver Erkenntnis. Die Steigerung der Intelligenz bedeutet «eine
fortschreitende Ablösung des Intellekts vom Willen». Eine reine
Sonderung des Erkennens vom Wollen tritt beim Menschen ein. Erst auf
der letzten Stufe des Tierreichs bildet sich infolge der Erhöhung der
Ansprüche an den Intellekt und durch dessen unausgesetzte Uebung
ein «freiwerdender Ueberschuß» heraus, «der recht eigentlich die Welt
gewahr wird, das heißt sie vollkommen objektiv auffaßt und nun
danach bildet, dichtet, denkt». Schopenhauer hat zwar ausdrücklich
betont, daß der Intellekt seiner eigenen Natur nach «auf Wahrheit
gerichtet» sei; aber die Auswirkung dieses ursprünglichen Charakters
wird durch den Willen beinahe ständig und immer erheblich gestört.
Der Intellekt, der einem «unvernünftigen blinden Willen» entstammt,
besitzt eine natürliche Tendenz zur «Verunreinigung der Erkenntnis».
Er verleugnet seine abhängige Stellung als Werkzeug im Dienste des

Willens nie. Die unausbleibliche Beeinträchtigung, welcher der Intellekt

ausgesetzt ist, besteht in der Einflußnahme des Willens auf ihn,
sobald er am Ergebnis einer intellektuellen Operation «irgend» beteiligt

und interessiert ist. Der Wille ist «der heimliche Gegner des
Intellekts». Durch jede merkliche Erregung des Willens wird die Funktion
des Intellekts gestört, indem jener diesen zwingt, seine Aufmerksamkeit

auf gewisse erstrebte Dinge zu richten, aus der Fülle der Eindrücke
bestimmte, den Willen ansprechende auszuwählen und alle übrigen zu
vernachlässigen. Der Wille «hindert ihn und lähmt ihn, wann er selbst
lebhaft erregt ist; er zieht ihn ab vom vorgesetzten Thema zu seinem

einstweiligen Lieblingsthema, er besticht ihn unvermerkt, bald gemäß
einem Willensinteresse, bald nur gemäß einem theoretischen Interesse».
Auf diese Weise wird das Ergebnis der intellektuellen Tätigkeit
verfälscht, es vermittelt nicht mehr objektive Erkenntnis. Dem Intellekt
kommt auch auf seiner höchsten Stufe, nämlich dann, wenn er vom
Dienst am Willen frei geworden ist, eine doppelte Aufgabe zu: er

20 309



bleibt das Instrument im Kampfe um das Dasein, das ausschließlich
die Zwecke seines Herrn besorgt, und er wird, eben auf Grund seiner
Freiheit vom Willen, zum Vermögen einer rein objektiven Auffassung
der Dinge. Aber im unvermeidlichen Widerstreit dieser Bestimmungen
drängt die Herkunft des Intellekts aus dem Willen immer zur
Anerkennung des Vorranges seines ursprünglichen Charakters als eines

sekundären, abgeleiteten Produktes. Es besteht im Falle des Konflikts
eine nur allzu begründete Vermutung, daß der Wille den Intellekt in
den Rahmen seiner primären Funktion zurückzwingt, weil es ihm
zunächst nicht um wahre Erkenntnis der Dinge und ihrer Zusammenhänge

zu tun ist, sondern nur auf eine solche ankommt, die ihm
erlaubt, sich im Dasein zu behaupten, dasselbe zu steigern und allenfalls

seine beherrschende Stellung zu bewahren. Der Wille, «der
beständige Störer des Intellekts», übt eine «geheime Macht» aus, indem
sein Interesse, das sich in den Vorurteilen der gesellschaftlichen Stände,
der Klassen, der Nationen und Religionen ausdrückt, unser Urteil
bestimmt und verfälscht. Denn unser Intellekt wird jederzeit «durch
die Gaukeleien der Neigung betört».

Aus der Stellung des Intellekts als eines vom Willen geschaffenen
Apparates ergeben sich bedeutsame Folgerungen auf den Gebieten der
Anthropologie, der Staats- und Rechtsphilosophie. Wenn sich im
Willen und seinem Charakter das wahre Wesen des Menschen offenbart,

so kommt der Tätigkeit des Verstandes keine auf den Willen
rückwirkende Kraft zu. Da der Intellekt und damit auch das bewußte
menschliche Verhalten sich als ein Erzeugnis der Bedürfnisse und
Notwendigkeiten der Lebewesen erweist, ist es nur folgerichtig, wenn er
in den Dienst der unabdingbaren Regeln des menschlichen Zusammenlebens

gestellt wird. Die intellektuelle Tätigkeit erstreckt sich auf
dieser gesellschaftlichen Stufe in zwei Richtungen: sie ist verhüllend
und enthüllend zugleich. Einmal bewirkt die unlösbare Abhängigkeit
vom Willen, daß seine Erkenntnisse und Urteile dem Verdacht
ausgesetzt sind, nur die Interessen bestimmter Gruppen oder Klassen
innerhalb eines sozialen Gefüges zum Ausdruck zu bringen. Das Urteil
der Menschen «ist meistens bestochen und bloß ein Ausspruch zugunsten

ihrer Partei oder Klasse». Die interessebedingte Subjektivität der
Urteile stempelt sie zu Vorurteilen, die nicht einen Sachverhalt objektiv

zum Ausdruck bringen, sondern diesen gerade verfälschen, indem
sie — willkürlich oder unwillkürlich — die Beziehung auf den Nutzen
oder den Nachteil des Beteiligten in den Vordergrund rücken. Die
Analyse des Intellekts und seiner Abhängigkeit vom Willen führt
Schopenhauer zu einer bewußten Rezeption der Idolenlehre Bacons.
Die Philosophie erhält demzufolge die Aufgabe, diese in den Vorurteilen

versteckte Subjektivität offenbar zu machen, um auf diese Weise

310



ihre verderbliche Wirkung, durch die sie die objektive Erkenntnis
gefährdet, nach Möglichkeit auszuschalten. Die Philosophie Schopenhauers

ist erfüllt von einem kämpferisch-aufklärerischen Pathos. Es

entspricht Schopenhauers Willen zur Redlichkeit, der die Philosophie
zur Enthüllung der versteckten Interessen treibt.

Die Darlegung des Verhältnisses von Wille und Intellekt wäre
unvollständig, wenn wir nicht zuletzt der Funktion des Bewußtseins

überhaupt in Schopenhauers Philosophie der Selbsterkenntnis des Willens

gedächten. Schopenhauer hebt immer wieder hervor, daß die Welt
nicht lügt, und «daß der Charakter der Welt durchaus Ehrlichkeit ist».
Irrtum und Täuschung erscheinen erst in der Sphäre des Bewußtseins.

Nur das bewußte Wesen ist imstande, sich selbst und andere zu
täuschen, indem es den wirklichen Beweggründen seines Verhaltens
solche unterschiebt, die, wenn sie das Verhalten verursacht hätten, von
einer positiven moralischen Qualifikation durch die Gesellschaft
begleitet gewesen wären. «Alles Ursprüngliche, und daher alles Aechte
im Menschen wirkt als solches, wie die Naturkräfte, unbewußt.» Das
Bewußtsein gestattet dagegen — allerdings nur in der Vorstellung —
die Vertauschung der Motive, wodurch absichtlich oder unabsichtlich
ein falscher Schein erzeugt wird, der die sittliche Beurteilung wenn
nicht unmöglich macht, so doch beträchtlich erschwert. Dem Bewußtsein

haftet daher der Verdacht der Künstlichkeit an. Das Bewußtsein

vermag die unmittelbare Auswirkung des Willens im Guten wie im
Bösen zu verdecken. Es gehört zum Wesen der Vernunft, daß sie die
anschaulichen, in einzelnen Vorstellungen gegebenen Motive durch
abstrakte Begriffe, die die Funktion des Motivs übernehmen, zu ersetzen

vermag. Die Vernunft zeigt uns überdies im Augenblick der
Begierde, die unser Bewußtsein erfüllt, nicht nur unser ganzes Leben als

eine ununterbrochene Kette von Entschlüssen und ihren Folgen, sondern
sie läßt uns auch die Folgen zukünftiger Entschlüsse vorwegnehmen,
weshalb wir durch sie in die Lage versetzt werden, unser Verhalten
nach bestimmten Regeln zu ordnen. Die «Vernunft ist das Vermögen
der Allumfassung», und als solches begründet sie die Freiheit des

Menschen. «Sie macht uns fähig, unser ganzes Leben, Handeln und
Denken stets in Verbindung zu betrachten und zu übersehen, und
daher nach Maximen überhaupt zu handeln.» Nur dadurch kommt ein

Abwägen und Vergleichen der Motive zustande, welches als
Besonnenheit zu bezeichnen ist. Diese Besonnenheit, also «die Fähigkeit, sich

zu besinnen, zu sich zu kommen, ist die eigentliche Wurzel aller seiner
theoretischen und praktischen Leistungen, durch welche der Mensch
das Tier so sehr übertrifft; zunächst nämlich der Sorge für die Zukunft
unter Berücksichtigung der Vergangenheit, sodann des absichtlichen,
planmäßigen, methodischen Verfahrens bei jedem Vorhaben, daher

3 1 1



des Zusammenwirkens vieler zu einem Zweck, mithin der Ordnung,
des Gesetzes, des Staates usw.». Die Kehrseite dieser Besonnenheit
besteht aber darin, daß sie auch die Willkür zuläßt, indem nun die
Motive zur Herstellung eines falschen Scheins miteinander vertauscht
werden können. Das Bewußtsein wird auf diese Weise, im Gegensatz
zur Natur, «die nimmer lügen kann», zur Sphäre der Absicht und der
Täuschung. «Alles Bewußte der Art ist schon nachgebessert und ist
absichtlich, geht daher schon über in Affektation, d. i. Trug.» Trug
aber ist als absichtlich bewirkte Verhüllung der ursprünglichen
Willensrichtung eineVerstellung. Sie ist für Schopenhauer im Interesse des

menschlichen Zusammenwirkenkönnens und Zusammenwirkenmüssens
notwendig und moralisch zu rechtfertigen, «weil das viele Schlechte
und Bestialische unserer Natur der Verhüllung bedarf». Der Intellekt
wird also über die Funktion eines Orientierungsorgans hinaus noch
dazu benützt, jene Masken zu produzieren, durch die der Mensch seine

persönlichen Interessen und seinen Egoismus verbirgt. Solche Masken
sind die Mehrzahl seiner Ueberzeugungen und Anschauungen. Und in
diesem Sinne ist für Schopenhauer «unsere zivilisierte Welt nur eine

große Maskerade». «Wie unser Leib in Gewänder, so ist unser Geist
in Lügen verhüllt. Unser Reden, Tun, unser ganzes Wesen ist lügenhaft:

und erst durch diese Hülle hindurch kann man bisweilen unsere
wahre Gesinnung erraten, wie durch die Gewänder hindurch die
Gestalt des Leibes.» «Es gibt auf der Welt nur ein lügenhaftes Wesen:
es ist der Mensch.» Da der Wille als solcher ungebrochen und unverfälscht

in Erscheinung zu treten die Tendenz hat, so entsteht die Lüge
erst im Medium des Bewußtseins und mit Hilfe des Intellekts. Denn
«die Natur, die Wirklichkeit lügt nie: sie macht ja alle Wahrheit erst
zur Wahrheit». Nur der Mensch kann lügen und lügt. Und zwar ist
die Quelle der Lüge «allemal die Absicht, die Herrschaft seines Willens
auszudehnen über fremde Individuen».

Wir würden uns einer unerlaubten Vereinfachung und Beschränkung
schuldig machen, wenn wir die Analyse des Intellekts an dieser Stelle
abbrechen wollten. Obgleich zunächst ein «Sklave der Notdurft»,
wurde der Intellekt endlich ein Freigelassener des Willens. Ursprünglich

als Instrument und Waffe für die Verwirklichung der Zwecke des

Willens geschaffen und daher behaftet mit der Tendenz, alles «Gegebene»

im Interesse seines Schöpfers, des Willens, darzustellen und
umzuformen, bildete er sich doch zum Vermögen objektiver Erkenntnis

aus. Dadurch allein konnte der Weltwille zum Bewußtsein seiner
selbst kommen. Nur dadurch, daß sich die Erkenntnis «plötzlich»
«vom Dienst des Willens losreißt» und sich in ein reines, willenloses
Subjekt der Erkenntnis verwandelt, entsteht das Organ der Wahrheit,
welches nun nicht nur den Willen zum Leben in seiner unersättlichen

312



Gier und Brutalität erkennt, sondern auch die primär ausschließliche

Steuerung des interessebedingten Intellekts durch den Willen aufhebt.
Erst der freigewordene Intellekt wird seiner eigenen Lügen und
Vorurteile inne, die er als das Werkzeug des Willens für den Menschen
immer und überall hergerichtet hat. Und wie die Philosophie in allen
Erscheinungen der Natur das eine, sich in unendlichen Gestalten
manifestierende Wesen zu entdecken strebt, «welches hinter allen
jenen Masken steckt, so dicht verlarvt, daß es sich selbst nicht wieder
erkennt», so gelangt das willenlose Subjekt der Erkenntnis zur
Aufklärung über sich selbst, wenn es den Produktionsmechanismus seiner

Anschauungen analisiert. In der Philosophie «entschleiert» sich der
Wille, indem er sich als das eins und alles begreift. Sie zerstört «die
große Maskerade», als welche sich die Welt darstellt. Das bedeutet,
daß der Intellekt auf seiner letzten Entwicklungsstufe, dann also,

wann er den «Boden der Reflexion, und mithin der Redlichkeit»,
betritt, die Lügen und Vorurteile, die er im Interesse des Willens
geschaffen hatte, als solche durchschaut und das Geschäft einer
radikalen Enthüllung besorgt. Nicht als ob er dadurch die Aufgabe der

Moralbegründung leistete oder gar löste; aber er bereitet sie doch vor.
Wie bei allen europäischen Moralisten von Rang, deren ruhmvoller
Reihe sich Schopenhauer würdig anschließt, geht auch bei ihm der
Begründung der Ethik die rücksichtslose Zerstörung aller menschlichen

Selbsttäuschungen und die Entlarvung der Vorurteile als

interessebedingter, mit dem Schein der Allgemeingültigkeit ausgestatteter
Manifestationen des Lebenswillens voraus. In diesem leidenschaftlich
aufklärerischen Sinne bekennt Schopenhauer: «Es gibt keine ehrwürdigen

Lügen Wir wollen zur Wahrheit und werden ohne remorse
selbst eine Vivisektion der Lügen vornehmen.»

Diese «Vivisektion der Lügen», die sich zur Entlarvung der Masken
und Aufdeckung der Vorurteile erweitert, ist das Werk der Intelligenz,
die Schopenhauer im Gegensatz zum Weltwillen als «schuldlos» und
«rein» preist. In Schopenhauers widersprüchlicher Metaphysik wurde
angesichts der höchsten Funktion des Intellekts, durch welche er seine

ursprüngliche Bestimmung, ein Werkzeug im Lebenskampf zu sein,

aufhebt, seine Herkunft aus dem Willen recht eigentlich fragwürdig.
Denn er gesteht einmal, daß der Intellekt «eine Ausstattung» sei, die
der Mensch «vom Himmel erhalten hat — das heißt vom ewigen
geheimnisvollen Schicksal und dessen Nothwendigkeit, deren bloßes

Werkzeug seine Mutter war». Diese Wendung kann nicht unverständlich

sein, wenn man bedenkt, daß allein durch die philosophische
Selbsterkenntnis des Willens die als Sinn und Ziel der Weltentwicklung

erstrebte Erlösung vom Willen bewirkt wird. Schopenhauer
scheint den irrationalistisch-voluntaristischen Monismus, von dem er

3 1 3



ausgegangen war, aufgegeben zu haben zugunsten eines Dualismus, in
welchem sich das Wesen der Dinge aufspaltet in den Willen und die
Intelligenz, die nunmehr als gleich ursprüngliche Attribute des

Weltgrundes zu gelten hätten.
Wir können auf die oft bemerkten Widersprüche von Schopenhauers

Analyse des Intellekts nicht eingehen. Es blieb nicht verborgen, auch

Schopenhauer nicht, daß der Intellekt einerseits — als das Vermögen
der Kausalität — zusammen mit den Formen der Sinnlichkeit, Raum
und Zeit, als die Bedingung der Vielheit der Dinge begriffen wurde
und daß anderseits dieser gleiche Intellekt das Erzeugnis des Lebenswillens

war, der seiner auf einer bestimmten Stufe der Entwicklung
für die Selbstbehauptung notwendig bedurfte. Es bleibt fragwürdig,
wie der vernunftlose Wille die Vernunft aus sich erzeugt und wie die
Erkenntnis sich «plötzlich» losreißt von ihrer Fessel, durch welche sie

— ein «Sklave der Notdurft» — an den Lebenswillen gekettet ist.
Ebensowenig geklärt ist das zweckmäßige Verhalten des Willens, da
doch voraussetzungsgemäß der Zweckbegriff eine Funktion des Intellekts

ist. Für unsere begrenzte Absicht genügt es, wenn wir aus
Schopenhauers Lehre von der Entstehung und Wirkung des Intellekts
folgende Zusammenfassung festhalten:

1. Der Intellekt, vom Willen zum Dienst am Willen geschaffen, ist
ein Werkzeug und zugleich ursprünglich auf Wahrheit, das heißt auf
objektive Erkenntnis gerichtet.

2. Die Wahrheitserkenntnis des Intellekts ist zwar unaufhörlich und
unvermeidlich gefährdet, wenn auch nicht grundsätzlich in Frage
gestellt, durch den Willen zum Leben. Er setzt dem Intellekt die Ziele,
beeinflußt ihn in der Wahl der Mittel, zu deren Erreichung entscheidend

und bestimmt überhaupt den ganzen Aufbau eines Weltbildes
mit seiner geltenden Gesellschaftsmoral, Rechts- und Wirtschaftsordnung

und seinen religiösen Inhalten maßgeblich und immer im
Interesse des Willens und seiner aktuellen Lage.

3. Die Gesamtheit der durch das Interesse bedingten Anschauungen
hat Schopenhauer nach Bacons berühmtem Vorbild unter den Inbegriff
der Vorurteile zusammengefaßt. Die Befreiung von den Vorurteilen
und ihrer Macht besorgt «eine rücksichtslos auf Wahrheit gerichtete
Philosophie». Die Vernichtung der Vorurteile und Lügen bedeutet die

Etablierung der Wahrheit, welches allein auf dem «Boden der Reflexion,

mithin der Redlichkeit» möglich ist.

3 1 4


	Schopenhauers «eigentliche Kritik der Vernunft»

