
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Heinrich Wölfflin und Benedetto Croce

Autor: Gantner, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEINRICH WÖLFFLIN UND BENEDETTO CROCE

VON JOSEPH GANTNER

I.

Am späten Nachmittag des 19. Juli ist Heinrich Wölfflin in Zürich
gestorben, und am 23. Juli haben seine Freunde und Schüler in der
Peterskirche in Zürich und im Krematorium in Basel von seiner
sterblichen Hülle Abschied genommen. Wir sind gewiß, daß überall
dort, wo nun die Nachricht dieses Todes hindringt, die Freunde der
Kunst und Wissenschaften in tiefster Bewegung und Dankbarkeit des

Mannes gedenken werden, der fast ein halbes Jahrhundert lang an den
Universitäten von Basel, Berlin, München und Zürich mit höchster
Meisterschaft gelehrt hat, und durch dessen wenige, an Umfang
schmale, aber an Inhalt überreiche Bücher so viele Menschen zur
Erkenntnis und zum Genüsse alter Kunst hingeführt worden sind.

Das geistige Bild des Gelehrten Wölfflin, die Kenntnis seines
Werkes und seiner Lehre sind in den weitesten Kreisen des Abendlandes

zum Gemeingut, ja zu einem festen Bestandteil der Bildung
geworden. Darum glauben wir, den Wunsch der «Neuen Schweizer
Rundschau» nach einem Nachruf nicht besser erfüllen zu können als

dadurch, daß wir auf eine Seite dieses Werkes und seiner Wirkung
hinweisen, welche Wölfflin selbst in seinen letzten Jahren mehrfach
beschäftigt hat. Die nachstehenden Ausführungen über sein Verhältnis
zu Benedetto Croce sind ein unmittelbarer Reflex von Gesprächen mit
ihm selbst. Ihre äußere Ursache sei darum kurz mitgeteilt, und der
Anlaß, aus welchem diese Zeilen geschrieben werden, mag die persönliche

Note dieser Mitteilung rechtfertigen.
In den Augusttagen 1943, als in Italien der große politische

Umschwung eintrat, befand sich Heinrich Wölfflin zur Erholung in
Arosa. Auf den gemeinsamen Spaziergängen, die wir auf den
schmalen Wegen der Plessur entlang machten, war viel von diesen
italienischen Ereignissen die Rede und besonders auch von Benedetto
Croce, der gerade damals von neuem berufen schien, in seiner Heimat
eine hohe politische Rolle zu spielen. Sehr angeregt erzählte Wölfflin
von den ganz wenigen persönlichen Begegnungen, die er mit dem

Philosophen von Neapel gehabt hatte, ohne daß jemals eine wirkliche

246



Beziehung oder Aussprache zustande gekommen wäre. Der Vermittler
zwischen ihnen beiden war Julius von Schlosser gewesen, der 1938
verstorbene, hervorragende Kunsthistoriker der Wiener Universität,
der treue Freund und Uebersetzer Croces, der mehrfach versucht
hatte, Croces Ideen im deutschen Sprachgebiet zu verbreiten und von
den ästhetischen Anschauungen des Italieners zu denjenigen Wölfflins
eine Brücke zu schlagen.

Diese Aroser Gespräche vom August 1943 wurden sodann in den
Briefen der folgenden Monate weitergesponnen, und schließlich fand
die ganze Unterhaltung ihren Niederschlag in einem längeren Aufsatz
über Croces Stellung zur bildenden Kunst, der, nach Wölfflins
Wunsch, den Ausgangspunkt für weitere Besprechungen hätten bilden
sollen. Es mochte Wölfflin, der in jenen Monaten an einer Fortsetzung
seiner «Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe» arbeitete, daran gelegen
sein, die Einwände des Altersgenossen Croce gerade gegen dieses sein

wichtigstes Buch in aller Ausführlichkeit zu prüfen. Leider hat dann
seine schwere Erkrankung auch diesen Plan zunichte gemacht.

Der nachstehende Text bildet einen kleinen Ausschnitt aus der

genannten Arbeit, welche demnächst in einem anderen Zusammenhang

publiziert werden soll. Es geht ihm eine eingehende Schilderung
von Croces Verhältnis zur bildenden Kunst voraus: wie Croce die
Lehre von der Intuition in den Mittelpunkt stellt, wie für ihn das

Kunstwerk nichts anderes ist als «intuizione espressa», d. h. eine
Verschmelzung von Intuition und Ausdruck, wie er auf dieser Grundlage
alle Unterscheidungen einzelner Gattungen sowohl wie auch alle
inneren Zusammenhänge von Werk zu Werk in Frage stellt, und wie
seine Lehre damit zu einer extremen Ausdeutung einer bestimmten
Strömung innerhalb des Klassischen, er selbst aber zu einem Neo-
Klassizisten reinsten Wassers wird. An diesem Punkte setzt unsere
Kritik ein, welche in dem genannten Aufsatz sich u. a. damit
beschäftigt, daß Croce offensichtlich zwei wichtige Realitäten der Kunst
übersieht oder doch vernachlässigt: den inneren Zusammenhang, der
die Werke verwandter Struktur miteinander verbindet, und die
präexistenten Sehformen oder Grundformen, welche der künstlerischen
Konzeption vorausgehen und sie bestimmen.

Auf dieser Grundlage wird nun ein Vergleich mit der Lehre

^ ölfflins durchgeführt, und es ergibt sich aus dem Charakter der
Untersuchung, daß dabei Croces Kritik an Wölfflin zunächst im
Vordergrunde steht. Unnötig zu sagen, daß auf dem Felde, auf dem
wir stehen, eine solche Kritik keinerlei Schatten werfen kann. Sie ist
gewissermaßen, wie so oft bei Croce, der Beginn einer Wechselrede,
in welcher allerdings die Gegenstimme schwieg und nun für immer
stumm geworden ist.

247



II.

Im gleichen Jahre 1898, in welchem Croce seine Arbeit an der
«Estetica» begann, erschien Heinrich Wölfflins «Klassische Kunst»,
und auf den prinzipiellen Seiten dieses Buches werden Gedanken
entwickelt, die auf einer guten Strecke mit Croces (später publizierten)
Auffassungen parallel gehen. Auch hier die Forderung nach einer
resoluten Abkehr von aller bloß geschichtlichen oder inhaltlichen Erklärung

der Kunst, von einer bloßen Interpretation der Kunst auf
Ausdruck hin, ja sogar die Forderung — die Croce später als«ottima cosa»
bezeichnen wird —, daß die Kunstgeschichte sich wieder mehr der
Kunstphilosophie und Aesthetik nähern sollte. In dem Augenblick
aber, wo die beiden Lehren sich berühren, stoßen sie sich auch wieder
ab, bis zu dem Grade, daß Croce später, besonders nach dem
Erscheinen der «Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe» 1915, keine
Gelegenheit versäumen wird, seine andere Auffassung zu betonen. Das
geschieht, um nur die wichtigsten Stellen zu nennen, schon in einem
Anhang zu dem Aufsatz «La teoria délia pura visibilità» von 1911
sodann in dem Aufsatz «La critica e la storia delle Arti figurative»
von 1919 sowie in einer Postille zu dem Buch «Storia dell'Età barocca
in Italia» von 1929.

Jeder, der Wölfflins Bücher kennt, wird sogleich ahnen, an welchem
Punkte der Widerspruch Croces laut werden mußte. Wölfflins Lehre
von der «doppelten Wurzel» der künstlerischen Konzeption, von
einer inneren und einer äußeren Form, von der Notwendigkeit, das
künstlerische Sehen als solches, gleichsam losgelöst von der einzelnen
Verwirklichung, zu verfolgen, demgemäß seine Vorstellung von einer
Geschichte des künstlerischen Sehens oder, pointiert ausgedrückt, von
einer «Kunstgeschichte ohne Namen» — das alles ist schlechterdings
unvereinbar mit Croces «intuizione espressa». Dieser tadelt denn auch
den dualistischen Charakter von Wölfflins Lehre, dem er seine eigene
Lehre von der Einheit und Unteilbarkeit der Konzeption entgegenhält.
«La forma è sempre espressiva, e l'espressione è sempre pura forma e

pura bellezza... Forme inespressive, forme belle per se stesso, forme
meramente plastiche o pittoriche... non esistono se non come'fiati di
voce'.» Und diejenigen, welche Abstraktionen solcher Art am Kunstwerk

vornehmen, sind für Croce «indagatori degli stili e narratori
délia fabula de lineis et coloribus».

Die Kritik verschärft sich noch nach dem Erscheinen der
«Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe», in denen die in der «Klassischen
Kunst» erst postulierte und skizzierte Geschichte des künstlerischen
Sehens nun in bestimmten kategorialen Gegenüberstellungen ausgeführt

wurde. Croce sieht in ihnen nur das rote Tuch der Abstraktion

248



von dem, was ihm das einzig Reale ist: eben das Kunstwerk als
«intuizione espressa» und der Künstler als ihr Träger. «Nell'astra-
zione», sagt er, «va perduto il nesso dialettico di contenuto e forma,
e si finisce coll'aver sempre nelle mani, invece dell'arte, questa o
quella parte della sua astratta materia.» Er wendet sich weiterhin
gegen eine Auffassung der Kunst, welche gewissermaßen dem Auge,
als dem Organ des Sehens, eine besondere Funktion zubilligt. Das
wäre, meint er, ein «grossolano fisiologismo e sensismo». Zwar gibt er
zu, daß seine Kritik hier zu weit geht, daß auch die anderen, wenn
sie vom «Auge» sprechen, «intendono di un occhio non materiale e

fisiologico, ma spirituale», aber er macht auch diese Unterscheidung
seiner Lehre dienstbar. «In verità, una pittura non si vede con
l'occhio, ma si apprende con tutte le forze dello spirito, atteggiate in
quella loro forma particolare che si chiama l'intuizione lirica o
l'immagine estetica.»

Hier wird nun der Kreuzweg deutlich sichtbar, an welchem sich
die Geister scheiden. Wer so wie Croce die Realität eines Zusammenhanges

von Werk zu Werk, die Realität eines Stiles und einer
Entwicklung in Frage stellt, wird nie ein Element anerkennen können, das

außerhalb des Einzelwerkes steht. Wer aber so wie Wölfflin und die
überwiegende Mehrzahl der Kunsthistoriker Stil und Entwicklung
als Realitäten, und zwar als eminent ästhetische Realitäten betrachtet,
der anerkennt eo ipso auch Elemente, die gleichsam ohne Bindung an
das Einzelwerk, oder richtiger abstrahiert oder abstrahierbar von ihm,
sozusagen als «reine» Elemente des Stiles, als Sehformen einer
Generation, vorhanden sind, ja infolge dieser ihrer Abstrahierbarkeit die
künstlerische Form unter Umständen reiner zum Ausdruck bringen
können.

In dieser Weise also hat sich aus der ursprünglichen gemeinsamen
Hont der Abwehr gegen die materialistische Erklärung der Kunst
eine sehr betonte Verschiedenheit der Standpunkte entwickelt.
Versuchen wir, diese beiden Standpunkte auch historisch gegeneinander
abzuwägen.

III.
Es steht außer Frage, daß Croces Anschauungen, gemessen an

denjenigen Wölfflins, die archaischeren und starreren sind. Wir haben

ausgeführt, wie seine Definition des Kunstwerkes als einer «intuizione
espressa» im Grunde auf eine extreme Ausdeutung des Klassischen
hinausläuft und an jeder anderen Kunst vorbeisieht. Die reine
Ausformung des Klassischen aber, das ist innerhalb der uns bekannten
Geschichte der Kunst die griechische Klassik, wie Jacob Burckhardt
sie noch verstanden hat, mit ihrem deutlichen Primat der Skulptur,

249



als diejenige, welche «der Kunst an sich, der absoluten Kunst, am
nächsten gekommen» sei. Wir sagten schon, wie sehr sich an einem
bestimmten Punkte Burckhardt und Croce berühren, wie sehr aber
auch, trotz dieser seiner Grundanschauung, Burckhardt den Weg
zu einer immer wärmeren Einstellung gegenüber dem Barock
gefunden hat, den Croce so resolut ablehnt. Anderseits ist Wölfflins
eigentliche Klassik die ganz anders geartete Klassik der italienischen
Renaissance, nach Burckhardt ein abgeleiteter Stil, in welchem die
Malerei das Primat hält und in welchem durch eine «Fülle der
Beziehungen» eine ganz andere «Gesamtrechnung» maßgebend ist. Diese
Verlagerung des Schwergewichtes von Burckhardts griechischer Klassik
zu Wölfflins Klassik der Renaissance ist in unserer Wissenschaft der
Auftakt gewesen zu einer formalen Systematik von Renaissance und
Barock, in welcher von der Croceschen Degradierung des Barocks,
wie sie schon Burckhardt mit Ausnahme Rembrandts mehr und mehr
aufgegeben hatte, nun keine Rede mehr sein konnte. Es wird an
anderer Stelle darzulegen sein, daß Wölfflin, indem er die formale
Systematik von Renaissance und Barock aufbaute, im Grunde nur die
beiden Phasen in der Konzeption des klassischen Kunstwerks beschrieb,
was nicht nur seine eigene ausgesprochen klassische Haltung, sondern
auch die untrügliche Sicherheit seiner Analyse unterstreicht.

Diesen wichtigen Schritt aber hat Croce, der jüngste von den drei
hier genannten Gelehrten, nicht mitgemacht. Er bleibt wirklich der
«spätgeborene Hellene», als den ihn Schlosser bezeichnet hatte.

Wir kommen zu demselben Resultat, wenn wir nach dem inneren
Zusammenhang der Lehre Wölfflins mit der gleichzeitigen
europäischen Kunst fragen — ein Kriterium, über dessen Berechtigung und
allgemeine Anerkanntheit ich mich an anderer Stelle ausgesprochen
habe. So wie seine Anschauungen im Anfang organisch herauswachsen

aus den Ideen des Kreises Marées-Fiedler-Hildebrand, so kann gar
kein Zweifel sein, daß auch im weiteren Fortschreiten seine scharfe
Abkehr von der naturalistischen und materialistischen Erklärung der
Kunst sich eingliedert in den großen Prozeß der Abkehr der Kunst
selbst von allem Naturalismus, ja mehr noch: daß seine «Sehformen»,
die sowohl in Burckhardts «Aequivalentien» wie vor allem in Fiedlers
«Anschauungsformen» ihre Vorstufe haben, das genaue Korrelat sind
zu den reinen Formen der Anschauung, welche die Kunst in den

ersten Jahrzehnten unseres Jahrhunderts, sogar bis zur Aufgabe jeder
gegenständlichen Bindung, entwickelt hat. Nicht umsonst hat Croce
diese Wölfflinschen Sehformen als abstrakte Konstruktionen bezeichnet.

Wort für Wort könnte man seine Kritik an diesen Sehformen zur
Charakteristik der gegenstandslosen Kunst anwenden: «...nell'astra-
zione va perduto il nesso dialettico di contenuto e forma...» usw.

2 5 0



Wie immer auch der Einzelne zu dieser gegenstandslosen Kunst
stehen mag, ihr Auftreten und ihre Wirkung rechtfertigen in einer
eminent künstlerischen Weise jene Wölfflinsche Annahme von
Elementen des Stiles über den einzelnen Werken, der Croce sich so
leidenschaftlich widersetzt.

Unsere Kriterien zur Erklärung der Kunst aber können nicht besser

legitimiert werden als durch die Kunst selbst. Je mehr die
kunstgeschichtliche Analyse den eigentlichen künstlerischen Vorgang ins
Zentrum stellt, je mehr sie bei der Erklärung des Kunstwerks absieht
von den außerkünstlerischen Faktoren, um so näher steht sie der
bildenden Kunst, mit der sie durch ihren eigenen Standort zeitlich
verbunden ist. Nachgerade weiß jeder Kunsthistoriker, der seine
Augen nicht mit Absicht verschließt, daß das Ungegenständliche, das

in unserem Jahrhundert so drängend an die Oberfläche kam, zu allen
Zeiten, und nicht zuletzt auch im Mittelalter, in der künstlerischen
Konzeption seine Rolle gespielt hat.

So wenig die Kunstgeschichte sich rühmen darf, Croce zu den
ihrigen zu zählen, so nimmt er doch auch in ihren Reihen einen
bestimmten Platz ein, dank dem Umstände, daß er sich jahrzehntelang
über ihre wichtigsten Anliegen kritisch ausgesprochen hat. Dieser
Platz liegt ganz auf dem äußersten Flügel der reinen Formalisten und
Klassizisten, in der bildenden Kunst etwa cum grano salis vergleichbar
dem Standort Adolf Hildebrands, dessen Leben und Arbeit sich nicht
umsonst fern von seiner Heimat, in Italien, abspielte und von einer
starken theoretischen Bemühung um die Gestaltungsgesetze der Kunst
begleitet war. Zwischen diesem einen Pol und dem anderen der eigentlich

nationalistischen und materialistischen Historiker aber steht
Heinrich Wölfflin als derjenige, welcher einer Kunstgeschichte der
weiten Horizonte das Tor geöffnet hat.

25 1


	Heinrich Wölfflin und Benedetto Croce

