
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Weg der Mitte und des Masses : Johan Huizinga zum Gedächtnis

Autor: Brinkmann, Donald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WEG DER MITTE UND DES MASSES

Johan Huizinga zum Gedächtnis

VON DONALD BRINKMANN

Johan Huizinga hat die Befreiung seines Vaterlandes nicht mehr
erlebt. Anfangs Februar erfuhr man seinen Tod aus einer kurzen
Pressenotiz. Die näheren Umstände harren immer noch der
Abklärung. Die Vermutung liegt nahe, daß er in einem Konzentrationslager

gestorben ist.
Das Lebenswerk des bahnbrechenden holländischen Kulturhistorikers

hat ein jähes Ende gefunden. Wir besitzen heute noch nicht den
zeitlichen Abstand und vollständigen Ueberblick, um die Lebensarbeit
dieses stillen, aber weltenweit wirkenden Gelehrten und Patrioten
durch alle Phasen hindurch verfolgen zu können. Eines aber steht
fest, Huizinga wird nicht nur als hervorragender Historiker, sondern
auch als vorbildlicher Mensch in die Geschichte eingehen.

Werner Kägi, der berufenste von allen, hat als persönlicher Freund
und geistesverwandter Uebersetzer im Sonntagsblatt der Basler
Nachrichten ein Bild Huizingas entworfen, das in ergreifender Schlichtheit
und umfassender Sachkenntnis kaum seinesgleichen finden wird. Nur
die Erinnerung an persönliche Begegnungen und jahrzehntelange
Zusammenarbeit können ein solches Denkmal entstehen lassen. Wir
müssen uns an dieser Stelle mit einem bescheidenen Hinweis begnügen.

Einen Anlaß dazu gibt die unter dem Titel «Parerga» zu Beginn
dieses Jahres im Burg-Verlag, Basel, erschienene Sammlung von Reden
und Aufsätzen aus den Jahren 1933 bis 1938. Als Vermächtnis des

großen Kulturhistorikers gewinnt dieser von Werner Kägi
herausgegebene Band heute eine besondere Bedeutung. Er kann dazu dienen,
mit wenigen Strichen die Gedankenwelt Huizingas zu umreißen und
ihren grundsätzlichen Charakter hervortreten zu lassen.

Drei Werke machten den Namen Huizingas weit über die Grenzen

seiner Heimat bekannt: «Der Herbst des Mittelalters, Studien
über die Lebens- und Geistesformen des 14. und 15. Jahrhunderts in
Frankreich und in den Niederlanden» (1924), der kulturkritische
Essay «Im Schatten von morgen» (1935) und die kulturphilosophische
Monographie «Homo ludens» (1939). Diese drei Bücher behandeln

24 1



die zentralen Themen seiner Arbeit und kennzeichnen zugleich die
Eigenart seiner Methode. Die Geschichtsschreibung darf, nach Hui-
zingas Ueberzeugung, nicht auf das politische Geschehen eingeengt
werden. Politik und Wirtschaft existieren nicht als autonome Bezirke,
sie spielen sich ab im Rahmen eines umfassenden Zusammenhangs
kultureller Art. Aber auch die Kultur — Literatur, Kunst, Recht,
Philosophie usw. — lebt nicht abgetrennt von der politischen Wirklichkeit
in einem lebensfernen Raum. Politik und Kultur durchdringen sich

gegenseitig und bilden eine ursprüngliche Einheit, die allerdings stets
der Gefahr unterliegt, in autonome Bezirke auseinanderzufallen, in
brutale «Realpolitik» und verblasenen «Kulturidealismus». Aus der
Geschichte können wir lernen, wann Maß und Mitte gehalten wurden,
wann es zu krisenhaften Exzessen gekommen ist.

Huizinga behandelt die Geschichte aber nicht als bloße
Einzelwissenschaft. Jede Tatsachensammlung muß von einer Besinnung auf
die grundsätzlichen Fragen geleitet sein, soll sie nicht in nichtssagender
Chronologie versanden. Auch in dieser Hinsicht stellt sich die Aufgabe,
das richtige Maß und die Mitte zwischen zwei Extremen zu finden,
weder einer geistlosen Tatsachenhäufung noch einem spekulativen
Methodismus zum Opfer zu fallen. Geschichtliche Einzelkenntnisse
und philosophische Besinnung müssen sich die Waage halten.

Darin erschöpft sich aber die eigentümliche Qualität der
wissenschaftlichen Haltung noch nicht. Ein drittes Moment erst gibt der
geschichtlichen Erkenntnis ihre Würde. Kulturgeschichtliche Forschung
und geschichtsphilosophische Besinnung bleiben unfruchtbar, ja, sie
werden verhängnisvoll, wenn sie sich auf bloße Erkenntnis um der
Erkenntnis willen beschränken. Jede Erkenntnis soll von einem
Bekenntnis geleitet sein. Man könnte meinen, damit werde die
wissenschaftliche Objektivität der historischen Forschung preisgegeben; das

Gegenteil trifft zu. Erst eine kritische Grenzsetzung und ein mutiges
Bekenntnis zur Verantwortlichkeit der menschlichen Erkenntnis bieten
Garantie für eine wissenschaftliche Objektivität im strengen Sinn.
Leicht läßt sich der Nachweis führen, daß gerade dort, wo ein extremer
«L'Art-pour-l'Art»-Standpunkt im Bereich der Wissenschaft
vertreten wird, versteckte Glaubensmomente am Werk sind, die dem
menschlichen Größenwahn nur allzu gerne Vorschub leisten. Huizinga
bekennt sich zu einem humanistischen Menschenbild der Mitte und des

Maßes, das er in vorbildlicher Weise bei Erasmus von Rotterdam
verwirklicht sieht. Daher gibt auch seine Erasmusbiographie, die zuerst
in englischer, dann in holländischer Sprache erschienen ist und in zwei
deutschen Ausgaben vorliegt, den Schlüssel zum Verständnis des ganzen

Lebenswerkes in die Hand. Jedem Bekenntnis läßt sich eine
bestimmte kritische Haltung zuordnen. Erst vom Boden einer bekennen-

242



den Haltung aus wird eine verantwortliche Zeitkritik möglich, die
sich gleicherweise fernhält von fruchtlosem Relativismus und nihilistischem

Aktivismus. Aus einer solchen gläubig-kritischen Haltung
heraus entwarf Huizinga seine aufsehenerrengenden Thesen «Im
Schatten von morgen».

Das Bild des Lebenswerkes rundet sich, trotz aller Vielfalt der
Einzelarbeiten, zu einem lebendigen Ganzen, das in einem Mittelpunkt

ruht und sich durch maßvolle Geschlossenheit auszeichnet. Diese
Einheit in der Mannigfaltigkeit spiegelt sich auch in den einzelnen
Beiträgen zu dem Band «Parerga» auf eine beispielhafte Weise. Der
einleitende Aufsatz «Der Mensch und die Kultur» bildet den Niederschlag

geschichtsphilosophischer Besinnung über den Grundbegriff, der
im Mittelpunkt des Lebenswerkes steht. Der Beitrag klingt aus in
einem Bekenntnis zur Civilitas humana im Sinne Dantes, dem
allgemeinen Zustand eines geordneten Staatswesens und des persönlichen
Betragens jedes Einzelnen, als eines gesitteten, freien und verantwortlichen

Bürgers. Ein zweiter Aufsatz läßt eine Gestalt aus der
Frühscholastik hervortreten. Johannes von Salisbury verkörpert bereits
im 12. Jahrhundert den abendländischen Typus eines individuellen
Menschen, der alle Wesenszüge neuzeitlicher Geisteshaltung aufweist.
Im Unterschied zu seinen gewalttätigen Gegenspielern erscheint er
als Vertreter einer Tradition, dem es um Erhaltung der abendländischen

Kontinuität geht. Von Johannes von Salisbury führt der Weg
weiter zu Erasmus von Rotterdam. Man wird es besonders zu schätzen
wissen, daß die Gedenkrede auf Erasmus im Basler Münster vom
24. Oktober 1936 in die Sammlung aufgenommen worden ist. In
gedrängter Form läßt Huizinga die geistige Haltung des Erasmus im
Religiösen, im Politischen, im Sozialen und Wirtschaftlichen, zur
Natur, Wissenschaft und Kunst plastisch hervortreten. Mitte, Maß
und Kontinuität bilden das Grundthema, das durch alle Variationen
hindurchklingt.

Im Zentrum der «Parerga» steht ein Aufsatz mit dem Titel «Das
Problem der Renaissance». Er ist zwar bereits aus der Sammlung
«Wege der Kulturgeschichte» (1930) bekannt, verdient es aber gerade
heute, mit Aufmerksamkeit wieder gelesen zu werden. Hier bewährt
sich die Geschichtsbetrachtung Huizingas an einem Beispiel von
weittragender Bedeutung. Schon im «Herbst des Mittelalters» hatte er auf
eine anschauliche Weise gezeigt, daß die Epoche der Renaissance, trotz
ihres revolutionären und krisenhaften Charakters, keineswegs aus der
Kontinuität der abendländischen Geistesentwicklung herausfällt.
Neuzeitlicher Individualismus und Dynamismus treten zwar in der
Renaissance zum erstenmal deutlich hervor, beide hängen aber mit dem
hierarchischen Geist des Mittelalters viel fugenloser zusammen, als

243



es zunächst scheinen mag. Die individualistischen und dynamischen
Tendenzen der Renaissance lassen sich bis ins hohe Mittelalter
zurückverfolgen, sie bleiben auch keineswegs auf Italien beschränkt. In dieser
Hinsicht hat Huizinga das klassische Bild der italienischen Renaissance,
wie es Jacob Burckhardt entwirft, wesentlich bereichtert und vertieft.
Neben der Renaissance in Italien tritt die burgundische Renaissance
als gleichzeitige und gleichwertige Erscheinung ins Licht des
historischen Bewußtseins.

Von höchstem Interesse sind die Untersuchungen über die Wandlung

des Renaissancebegriffs seit der Aufklärung. Literatur- und
kunstgeschichtliche Gesichtspunkte überschneiden sich mit
geistesgeschichtlichen und politischen Perspektiven, bis schließlich das 14. und
15. Jahrhundert als eine einheitliche Epoche zutage tritt. Das liberale
Geschichtsbild eines Michelet (1855) und das konservative Bild Jacob
Burckhardts (1860) unterscheiden sich nicht durch den zeitlichen
Abstand, sondern allein durch die menschlichen Haltungen, die sich

darin kundgeben.
Hier harren noch zahlreiche Fragen der Abklärung. "Wir erinnern

nur an die schwankende Haltung, die Goethe im Laufe seines Lebens
gegenüber der Renaissance eingenommen hat. Sie reicht von der
revolutionären Begeisterung im Götz über die schroffe Ablehnung
von Heinses Ardinghello (1787) bis zur Verteidigung von Manzonis
Carmagnola (1820), diesem Kampfruf des italienischen Risorgimento
im 19. Jahrhundert. Ohne Zweifel spielen auch die geschichtsphilo-
sophischen Konstruktionen Hegels bei der Bildung des modernen
Renaissancebegriffs eine viel maßgebendere Rolle, als der Historiker
zunächst vermutet.

Die Abhandlung über «Naturbild und Geschichtsbild im 18.
Jahrhundert» bildet den Abschluß der Sammlung. Huizinga zeigt auch

hier, wie revisionsbedürftig die üblichen Kategorien sind, mit denen
wir an die geschichtlichen Erscheinungen herantreten. Um der Fülle
der historischen Wirklichkeit gerecht zu werden, genügt es nicht, mit
Antithesen, wie «Klassik» und «Romantik», «Aufklärung» und
«Sturm und Drang», zu operieren. Hinter solchen begrifflichen
Konstruktionen gilt es die lebendige Vielfalt der Tendenzen und die

übergreifenden epochalen Einheiten immer wieder neu zu entdecken.

Huizinga weist in diesem Beitrag auf ein merkwürdiges Phänomen
hin, das seit der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts die Kultur des

Abendlandes in zunehmendem Maße bestimmt, den Exotismus. Die
Begeisterung für das räumlich und zeitlich Ferne beginnt in der
Aufklärung und läßt sich bis in die Gegenwart verfolgen. Länder und
Zeiten wechseln in bunter, aber keineswegs zufälliger Reihenfolge,
der faszinierende Charakter des Fernen und ganz Anderen bleibt

244



erhalten. Auch an diesem Beispiel bewährt sich die Fruchtbarkeit der
Betrachtungsweise Huizingas darin, daß es nicht schwerfällt, den
Gedankengang weiter zu verfolgen und zu vertiefen. Man wird dann
im Exotismus der Neuzeit den Ausdruck für eine religiöse Glaubenssehnsucht

entdecken, den Versuch, an Stelle des erschütterten Glaubens

an eine transzendente Welt den hoffnungsvollen Blick in
mnerweltliche Fernen treten zu lassen.

Kehren wir an den Ausgangspunkt des Gedankenganges zurück.
In der Rede über «Den Menschen und die Kultur» sagt Huizinga:
«Eine heiße Sehnsucht nach Frieden, Freiheit und Menschlichkeit zieht
durch die ganze Welt. Wir wissen es, mancherorts sind, unvermeidlich,
diese Stimmungen heute noch verdunkelt, weil unmittelbare Ziele
politischer und sozialer Art noch nicht erreicht sind, weil man das

Gefühl hat, sich noch in sehr realen Kämpfen zur hohen Schwelle
eines, wenn auch immer labilen, irdischen Gleichgewichts hindurchringen

zu müssen. Nur allzuleicht kann ein solcher edler Antrieb der
partiellen Kampfespflicht zum wahnsinnigen Spiele um Macht und
Ehre herabsinken. Wo er dies nicht tut, da steht doch immer als Ideal
aller Bestrebungen, auch wenn es nie vollkommen zu verwirklichen
wäre, ein allgemein menschlicher Kulturzustand, ich sage absichtlich
nicht: der ewige Frieden — vor Augen.»

Ein Weg der Mitte und des Maßes führt über das Lebenswerk des

großen holländischen-Kulturhistorikers hinaus in die Nöte der Gegenwart.

Durch alle Finsternisse hindurch, an allen Abgründen vorbei,
weist das Vermächtnis in die Zukunft: Die Kontinuität des
abendländischen Schicksals steht auf dem Spiel, wenn es nicht gelingt, die
Gefahr zu bannen, die in allen menschlichen Absolutheitsansprüchen
lauert, und die Masken abzustreifen, hinter denen sich menschlicher
Größenwahn verbirgt.

16 245


	Weg der Mitte und des Masses : Johan Huizinga zum Gedächtnis

