Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Weg der Mitte und des Masses : Johan Huizinga zum Gedé&chtnis
Autor: Brinkmann, Donald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WEG DER MITTE UND DES MASSES

Johan Huizinga zum Geddchtnis

VON DONALD BRINKMANN

Johan Huizinga hat die Befreiung seines Vaterlandes nicht mehr
erlebt. Anfangs Februar erfuhr man seinen Tod aus einer kurzen
Pressenotiz. Die niheren Umstinde harren immer noch der Ab-
klirung. Die Vermutung liegt nahe, dafl er in einem Konzentrations-
lager gestorben ist.

Das Lebenswerk des bahnbrechenden hollindischen Kulturhistori-
kers hat ein jihes Ende gefunden. Wir besitzen heute noch nicht den
zeitlichen Abstand und vollstindigen Ueberblick, um die Lebensarbeit
dieses stillen, aber weltenweit wirkenden Gelehrten und Patrioten
durch alle Phasen hindurch verfolgen zu konnen. Eines aber steht
fest, Huizinga wird nicht nur als hervorragender Historiker, sondern
auch als vorbildlicher Mensch in die Geschichte eingehen.

Werner Kiagi, der berufenste von allen, hat als personlicher Freund
und geistesverwandter Uebersetzer im Sonntagsblatt der Basler Nach-
richten ein Bild Huizingas entworfen, das in ergreifender Schlichtheit
und umfassender Sachkenntnis kaum seinesgleichen finden wird. Nur
die Erinnerung an personliche Begegnungen und jahrzehntelange Zu-
sammenarbeit konnen ein solches Denkmal entstehen lassen. Wir
miissen uns an dieser Stelle mit einem bescheidenen Hinweis begniigen.

Einen Anlafl dazu gibt die unter dem Titel «Parerga» zu Beginn
dieses Jahres im Burg-Verlag, Basel, erschienene Sammlung von Reden
und Aufsitzen aus den Jahren 1933 bis 1938. Als Vermichtnis des
groflen Kulturhistorikers gewinnt dieser von Werner Kigi heraus-
gegebene Band heute eine besondere Bedeutung. Er kann dazu dienen,
mit wenigen Strichen die Gedankenwelt Huizingas zu umreiflen und
thren grundsitzlichen Charakter hervortreten zu lassen.

Drei Werke machten den Namen Huizingas weit iiber die Gren-
zen seiner Heimat bekannt: «Der Herbst des Mittelalters, Studien
tiber die Lebens- und Geistesformen des 14. und 15. Jahrhunderts in
Frankreich und in den Niederlanden» (1924), der kulturkritische
Essay «Im Schatten von morgen» (1935) und die kulturphilosophische
Monographie «Homo ludens» (1939). Diese drei Biicher behandeln

241



die zentralen Themen seiner Arbeit und kennzeichnen zugleich die
Eigenart seiner Methode. Die Geschichtsschreibung darf, nach Hui-
zingas Ueberzeugung, nicht auf das politische Geschehen eingeengt
werden. Politik und Wirtschaft existieren nicht als autonome Bezirke,
sie spielen sich ab im Rahmen eines umfassenden Zusammenhangs kul-
tureller Art. Aber auch die Kultur — Literatur, Kunst, Recht, Philo-
sophie usw. — lebt nicht abgetrennt von der politischen Wirklichkeit
in einem lebensfernen Raum. Politik und Kultur durchdringen sich
gegenseitig und bilden eine urspriingliche Einheit, die allerdings stets
der Gefahr unterliegt, in autonome Bezirke auseinanderzufallen, in
brutale «Realpolitik» und verblasenen «Kulturidealismus». Aus der
Geschichte konnen wir lernen, wann Mafl und Mitte gehalten wurden,
wann es zu krisenhaften Exzessen gekommen ist.

Huizinga behandelt die Geschichte aber nicht als blofle Einzel-
wissenschaft. Jede Tatsachensammlung muf von einer Besinnung auf
die grundsitzlichen Fragen geleitet sein, soll sie nicht in nichtssagender
Chronologie versanden. Auch in dieser Hinsicht stellt sich die Aufgabe,
das richtige Maf} und die Mitte zwischen zwei Extremen zu finden,
weder einer geistlosen Tatsachenhdufung noch einem spekulativen
Methodismus zum Opfer zu fallen. Geschichtliche Einzelkenntnisse
und philosophische Besinnung miissen sich die Waage halten.

Darin erschopft sich aber die eigentiimliche Qualitit der wissen-
schaftlichen Haltung noch nicht. Ein drittes Moment erst gibt der
geschichtlichen Erkenntnis ithre Wiirde. Kulturgeschichtliche Forschung
und geschichtsphilosophische Besinnung bleiben unfruchtbar, ja, sie
werden verhdngnisvoll, wenn sie sich auf blofle Erkenntnis um der
Erkenntnis willen beschrinken. Jede Erkenntnis soll von einem Be-
kenntnis geleitet sein. Man konnte meinen, damit werde die wissen-
schaftliche Objektivitdt der historischen Forschung preisgegeben; das
Gegenteil trifft zu. Erst eine kritische Grenzsetzung und ein mutiges
Bekenntnis zur Verantwortlichkeit der menschlichen Erkenntnis bieten
Garantie fiir eine wissenschaftliche Objektivitdt im strengen Sinn.
Leicht 148t sich der Nachweis fithren, dafl gerade dort, wo ein extremer
«L’Art-pour-I’Art»-Standpunkt im Bereich der Wissenschaft ver-
treten wird, versteckte Glaubensmomente am Werk sind, die dem
menschlichen Groéflenwahn nur allzu gerne Vorschub leisten. Huizinga
bekennt sich zu einem humanistischen Menschenbild der Mitte und des
Mafles, das er in vorbildlicher Weise bei Erasmus von Rotterdam ver-
wirklicht sieht. Daher gibt auch seine Erasmusbiographie, die zuerst
in englischer, dann in hollindischer Sprache erschienen ist und in zwei
deutschen Ausgaben vorliegt, den Schliissel zum Verstindnis des gan-
zen Lebenswerkes in die Hand. Jedem Bekenntnis 1df3t sich eine be-
stimmte kritische Haltung zuordnen. Erst vom Boden einer bekennen-

242



den Haltung aus wird eine verantwortliche Zeitkritik moglich, die
sich gleicherweise fernhilt von fruchtlosem Relativismus und nihilisti-
schem Aktivismus. Aus einer solchen gliubig-kritischen Haltung
heraus entwarf Huizinga seine aufschenerrengenden Thesen «Im
Schatten von morgens.

Das Bild des Lebenswerkes rundet sich, trotz aller Vielfalt der
Einzelarbeiten, zu einem lebendigen Ganzen, das in einem Mittel-
punkt ruht und sich durch mafivolle Geschlossenheit auszeichnet. Diese
Einheit in der Mannigfaltigkeit spiegelt sich auch in den einzelnen
Beitridgen zu dem Band «Parerga» auf eine beispiclhafte Weise. Der
einleitende Aufsatz «Der Mensch und die Kultur» bildet den Nieder-
schlag geschichtsphilosophischer Besinnung iiber den Grundbegriff, der
im Mittelpunkt des Lebenswerkes steht. Der Beitrag klingt aus in
einem Bekenntnis zur Civilitas humana im Sinne Dantes, dem allge-
meinen Zustand eines geordneten Staatswesens und des personlichen
Betragens jedes Einzelnen, als eines gesitteten, freien und verantwort-
lichen Biirgers. Ein zweiter Aufsatz 148t eine Gestalt aus der Frith-
scholastik hervortreten. Johannes von Salisbury verkorpert bereits
im 12. Jahrhundert den abendlindischen Typus eines individuellen
Menschen, der alle Wesensziige neuzeitlicher Geisteshaltung aufweist.
Im Unterschied zu seinen gewalttitigen Gegenspielern erscheint er
als Vertreter einer Tradition, dem es um Erhaltung der abendldn-
dischen Kontinuitit geht. Von Johannes von Salisbury fiihrt der Weg
weiter zu Erasmus von Rotterdam. Man wird es besonders zu schitzen
wissen, dafl die Gedenkrede auf Erasmus im Basler Miinster vom
24. Oktober 1936 in die Sammlung aufgenommen worden ist. In ge-
dringter Form lifit Huizinga die geistige Haltung des Erasmus im
Religiosen, im Politischen, im Sozialen und Wirtschaftlichen, zur
Natur, Wissenschaft und Kunst plastisch hervortreten. Mitte, Maf}
und Kontinuitit bilden das Grundthema, das durch alle Variationen
hindurchklingt.

Im Zentrum der «Parerga» steht ein Aufsatz mit dem Titel «Das
Problem der Renaissance». Er ist zwar bereits aus der Sammlung
«Wege der Kulturgeschichte» (1930) bekannt, verdient es aber gerade
heute, mit Aufmerksamkeit wieder gelesen zu werden. Hier bewihrt
sich die Geschichtsbetrachtung Huizingas an einem Beispiel von weit-
tragender Bedeutung. Schon im «Herbst des Mittelalters» hatte er auf
eine anschauliche Weise gezeigt, daf8 die Epoche der Renaissance, trotz
thres revolutiondren und krisenhaften Charakrters, keineswegs aus der
Kontinuitit der abendlindischen Geistesentwicklung herausfallt. Neu-
zeitlicher Individualismus und Dynamismus treten zwar in der Re-
naissance zum erstenmal deutlich hervor, beide hingen aber mit dem
hierarchischen Geist des Mittelalters viel fugenloser zusammen, als

243



es zunichst scheinen mag. Die individualistischen und dynamischen
Tendenzen der Renaissance lassen sich bis ins hohe Mittelalter zuriick-
verfolgen, sie bleiben auch keineswegs auf Italien beschrinkt. In dieser
Hinsicht hat Huizinga das klassische Bild der italienischen Renaissance,
wie es Jacob Burckhardt entwirft, wesentlich bereichtert und vertieft.
Neben der Renaissance in Italien tritt die burgundische Renaissance
als gleichzeitige und gleichwertige Erscheinung ins Licht des histo-
rischen Bewuf3tseins.

Von hochstem Interesse sind die Untersuchungen iiber die Wand-
lung des Renaissancebegriffs seit der Aufklirung. Literatur- und
kunstgeschichtliche Gesichtspunkte tiberschneiden sich mit geistesge-
schichtlichen und politischen Perspektiven, bis schlief8lich das 14. und
15. Jahrhundert als eine einheitliche Epoche zutage tritt. Das liberale
Geschichtsbild eines Michelet (1855) und das konservative Bild Jacob
Burckhardts (1860) unterscheiden sich nicht durch den zeitlichen Ab-
stand, sondern allein durch die menschlichen Haltungen, die sich
darin kundgeben.

Hier harren noch zahlreiche Fragen der Abkldrung. Wir erinnern
nur an die schwankende Haltung, die Goethe im Laufe seines Lebens
gegeniiber der Renaissance eingenommen hat. Sie reicht von der
revolutiondren Begeisterung im Gotz iber die schroffe Ablehnung
von Heinses Ardinghello (1787) bis zur Verteidigung von Manzonis
Carmagnola (1820), diesem Kampfruf des italienischen Risorgimento
im 19. Jahrhundert. Ohne Zweifel spielen auch die geschichtsphilo-
sophischen Konstruktionen Hegels bei der Bildung des modernen
Renaissancebegriffs eine viel mafigebendere Rolle, als der Historiker
zunichst vermutet.

Die Abhandlung tiber «Naturbild und Geschichtsbild im 18. Jahr-
hundert» bildet den Abschlufl der Sammlung. Huizinga zeigt auch
hier, wie revisionsbediirftig die iiblichen Kategorien sind, mit denen
wir an die geschichtlichen Erscheinungen herantreten. Um der Fiille
der historischen Wirklichkeit gerecht zu werden, gentigt es nicht, mit
Antithesen, wie «Klassik» und «Romantik», «Aufklirung» und
«Sturm und Drang», zu operieren. Hinter solchen begrifflichen Kon-
struktionen gilt es die lebendige Vielfalt der Tendenzen und die
iibergreifenden epochalen Einheiten immer wieder neu zu entdecken.

Huizinga weist in diesem Beitrag auf ein merkwiirdiges Phinomen
hin, das seit der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts die Kultur des
Abendlandes in zunehmendem Mafle bestimmt, den Exotismus. Die
Begeisterung fiir das riumlich und zeitlich Ferne beginnt in der Auf-
klirung und liflc sich bis in die Gegenwart verfolgen. Linder und
Zeiten wechseln in bunter, aber keineswegs zufilliger Rethenfolge,
der faszinierende Charakter des Fernen und ganz Anderen bleibt

244



erhalten. Auch an diesem Beispiel bewihrt sich die Fruchtbarkeit der
Betrachtungsweise Huizingas darin, daff es nicht schwerfillt, den
Gedankengang weiter zu verfolgen und zu vertiefen. Man wird dann
im Exotismus der Neuzeit den Ausdruck fiir eine religidse Glaubens-
sehnsucht entdecken, den Versuch, an Stelle des erschiitterten Glau-
bens an eine transzendente Welt den hoffnungsvollen Blick in
innerweltliche Fernen treten zu lassen.

Kehren wir an den Ausgangspunkt des Gedankenganges zuriick.
In der Rede iiber «Den Menschen und die Kultur» sagt Huizinga:
«Eine heifle Sehnsucht nach Frieden, Fretheit und Menschlichkeit zieht
durch die ganze Welt. Wir wissen es, mancherorts sind, unvermeidlich,
diese Stimmungen heute noch verdunkelt, weil unmittelbare Ziele
politischer und sozialer Art noch nicht erreicht sind, weil man das
Gefihl hat, sich noch in sehr realen Kimpfen zur hohen Schwelle
eines, wenn auch immer labilen, irdischen Gleichgewichts hindurch-
ringen zu miissen. Nur allzuleicht kann ein solcher edler Antrieb der
partiellen Kamprespflicht zum wahnsinnigen Spiele um Macht und
Ehre herabsinken. Wo er dies nicht tut, da steht doch immer als Ideal
aller Bestrebungen, auch wenn es nie vollkommen zu verwirklichen
wire, ein allgemein menschlicher Kulturzustand, ich sage absichtlich
nicht: der ewige Frieden — vor Augen.»

Ein Weg der Mitte und des Mafles fiihrt iiber das Lebenswerk des
groflen hollindischen Kulturhistorikers hinaus in die Note der Gegen-
wart. Durch alle Finsternisse hindurch, an allen Abgriinden vorbei,
weist das Vermichtnis in die Zukunft: Die Kontinuitit des abend-
lindischen Schidksals steht auf dem Spiel, wenn es nicht gelingt, die
Gefahr zu bannen, die in allen menschlichen Absolutheitsanspriichen
lavert, und die Masken abzustreifen, hinter denen sich menschlicher
Groflenwahn verbirgt.

1 245



	Weg der Mitte und des Masses : Johan Huizinga zum Gedächtnis

