
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Die ökumenische Frage an die Katholische Kirche

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ÖKUMENISCHE FRAGE AN DIE

KATHOLISCHE KIRCHE

VON ERICH BROCK

Ein Kennzeichen unserer schweizerischen religiösen Gegenwart ist
im Protestantismus folgendes: Die Theologie hat einen völligen
Umbruch erfahren; die Theologen sind von der Verteidigung zum
Angriff und aus einer gewissen Verlegenheit in ein gespanntes Selbstgefühl

übergegangen, die Zahl der Theologiestudenten hat sich

flutartig vermehrt; dabei hat, wie uns immer wieder bestätigt wurde, das

Gemeindeleben sich keineswegs wirklich belebt, ja eher weithin seinen

langsamen Rückgang fortgesetzt. Wenn stellenweise der gegenteilige
Anschein entsteht, so handelt es sich da häufig um von der Brutalität
des Weltgeschehens aufgeschreckte Intellektuelle, die im Christentum
einen letzten Halt für einen sonst ins Wanken geratenen «Humanismus»

suchen. An sich ist gegen diese Grundlage neugeknüpfter
Verbindung nichts einzuwenden — abgesehen von einzelnen Fällen reiner
Zweckbekehrung. Gerade solche aber sind es, welche die Abneigung
der wieder selbstbewußten Theologie zum Teil rechtfertigen, auf den

Humanitätsgesichtspunkt einzutreten. So geht die Bewegung der
Theologie und die der Laien im Protestantismus keineswegs durchwegs

parallel.
Aehnliche Gegensätzlichkeit besteht auch im Verhältnis der

Konfessionen: einerseits ein starkes Annäherungsbedürfnis in breiteren
Kreisen, unter dem Eindruck gemeinsamer elementarer Bedrohtheit im
inneren und äußeren Sinne, welche auch das positiv Gemeinsame
stärker herausstellt; anderseits ein neues Absolutheitsbewußtsein gerade
auf Grund der Unterscheidungslehren. Die dialektische Theologie zum
Beispiel betont mehr denn je, der Mensch müsse in seiner Beziehung zu
Gott allein vom Glauben leben, und dieser Glaube wird durchaus als
ein bis ins einzelne bestimmter kirchlich-dogmatischer aufgefaßt. Das
Schwebendere und Gefühltere an dieser Beziehung, was dann
verächtlich «Religion» genannt wird, gilt da also so gut wie heidnisch;
unter diesen Begriff des Religiösen fällt dann unter anderem die
katholische Messe. Wie es auch nur um Ansätze zur Anerkennung der
Reste liberaler Theologie steht (die neuerdings übrigens den Null-

148



punkt überschritten zu haben scheint) — darüber ist kein Wort zu
verlieren. — Das katholische Absolutheitsbewußtsein ist überhaupt
nie aufgegeben worden, und es kommt bei aller Wendung desselben
ins Positive doch auch gelegentlich noch polemisch zum Ausdruck, so
zum Beispiel wenn häufig rein protestantische Länder Europas wie
mit einem dasselbe besagenden Begriffe kurzweg Missionsgebiete
genannt werden — oder mehr praktisch etwa im Verhalten des Katholizismus

zum Protestantismus in Spanien.
Wir sehen also in den Kirchen eine Belebung des Willens, um den

Preis von Ausschließlichkeit wieder in ein erfülltes Bewußtsein des

Absoluten hineinzufinden — ein Bewußtsein, das die Geschichte eben

immer an besondere und umrissene Denk- und Lebensformen geknüpft
zeigt. Auf der anderen Seite weisen die großen religiösen Perioden
der Geschichte unter diesen oft harten Umrissen doch eine unbewußt
ins Breitere strömende Lebendigkeit auf. Der Idealismus hätte zwar
dieses Element nicht allzunaiv gegen die besondere Bestimmtheit aller
geistigen Existenz ausspielen sollen; dennoch vermag ohne dasselbe die
bloße Schärfe der Kontur nichts zu bedeuten in bezug auf das
Absolute. Wenn man aus der Verblasenheit des Idealismus, aus seinem

nur wissenden Außenstehen heute so bewußt in die Enge der
überschaulosen geschlossenen Form zurückstrebt — so ergibt sich leicht der

Irrturn, konstruierte und damit nur trennende Selbsteingrenzung sei

schon organische Formung. So zieht man sich in Kreisen, die eine
tiefere Einigung der christlichen Gruppen erstreben, auf die Mahnung
zurück, das Trennende zurückzustellen — in der Hoffnung, daß
inzwischen das Wunder jener strömenden Ausgießung geschehe — oder
daß die einzelnen Gruppen mit wachsender Verengerung ihres gesicherten

Lebensraumes auch innerlich zur Bescheidung hinfinden würden.
Vielleicht läge eine Lösung gerade in entgegengesetzter Richtung,

nämlich ins Erfülltere und Gegensätzliche hinein. Vielleicht ginge ein
Weg durch die Einsicht hindurch, wie die christlichen Gruppen gerade
auf Grund ihrer Unterschiede zusammengehören. Eine Gemeinschaft,
die mit der Idee göttlicher Anwesenheit im Kultmysterium, göttlicher
Anwesenheit in der mystischen Versenkung des Einzelnen, göttlicher
Anwesenheit in einer objektiv und überindividuell heiligen Hierarchie
durchaus schließlich auf dem «Religiösen» steht, braucht unbedingt die

Ergänzung durch eine andere Gemeinschaft, die immer wieder gegen
die Verörtlichung, Verzeitlichung, Verdinglichung des Göttlichen
unbedingt protestiert und dieses in die Unendlichkeit hinausschiebt, bis es

nur noch Gegenstand des Glaubens sein kann — ja daß dann wieder
die umgekehrte Ergänzung nötig wird. Die bewußtere Form des
Protestantismus bedeutet für den Menschen eine fast unerträgliche
Ueberanstrengung in der Zumutung, immer nur zu glauben. Sie befin-

10 149



det sich in der Lage der Juden nach der Zerstörung des Tempels, welche

alles religiöse Leben zum Warten machte, Gott zum Abwesenden
und Schweigenden, Religion zu reiner Lehre und Moral, Gottesdienst
zur Belehrung und «Verkündigung».Es ist vielsagend, daß zumBeispiel
die französischen Protestanten ihre Kultstätte nicht «Kirche» nennen,
daß die Reformatoren selbst nicht beanspruchten, «die» Kirche Christi
zu bilden, daß vor der Neuorthodoxie der Begriff «Kirche» den
Protestanten kaum noch über die Lippen wollte. Die Idee, daß etwa
die Schweizer reformierte Orthodoxie «die» Kirche sei, eine halb
göttliche, in sich heilige Wesenheit, deren Priester an diesen
Eigenschaften durch ihre Bevollmächtigung gewissen Anteil haben — eine
Idee, in die sich heute erhebliche Kreise unserer protestantischen
Geistlichkeit krampfhaft einzufühlen streben —, diese Idee widerlegt sich
schon als Stilwidrigkeit. Luthers eigentliche Tat ist nichts anderes als
die Verweisung des einzelnen Menschen auf sein Gewissen als auf den
Hort der Beziehung zu Gott und zu den Menschen. Die christliche
«Kirche», stehe dies Wort an sich wofür immer, ist die katholische,
welche die Einzigkeit und Allgemeinheit in Namen, Grundidee und
Vergangenheit hat.

Um diese Allumfassung zu einer lebendigen, dialektischen zu
machen (sie war dies ziemlich weithin im Mittelalter vor der Spaltung,
trotz blutiger Ketzerprozesse, wenigstens in der esoterischen Theologie
und Philosophie) — dazu ist allerdings die katholische Kirche bei
weitem nicht in Form. Die Bestrebung ging hier seit der Kirchenspaltung

darauf, alles dialektische Atmen unter den äußeren Formen
zu verstarren, bis sie so dinghaft handhabbar, so einfach, inhaltsarm
und selbstverständlich waren, daß kein Mißverständnis und Streit
mehr entstehen konnte — aber auch kaum noch ein ideelles Leben. Die
Angst vor allem lebendigen Umsatz innerhalb der Einheit, vor jeder
kühneren und freiem Formulierung hat hier zu einem Zustand
geführt, der dem geistigen Umsatz des Protestantismus alles in allem
doch nachsteht, und das geistige Geschehen im Katholizismus immer
wieder zur bloßen Reaktion auf die Aktion des Protestantismus
machte. Nirgends eigentlich hat die katholische Kirche mehr die
geistige Initiative. Anderseits trägt der Protestantismus schwer an der
Negativität und Zerfahrenheit, welche sich aus dieser auch katho-
lischerseits anerkannten Rolle eines geistigenAgent provocateur ergibt;
und darin drückt sich auch das Versagen seines dialektischen Gegengliedes

aus, des LIaltes nämlich, den eine ihrer Idee gewachsene katholische

Kirche auf verborgenen, aber wesenhaften Wegen ihm geben
könnte. So muß es für den Protestantismus, soweit er über jenes
providentielle Verhältnis zwischen Gegenwärtigkeit und Glauben
etwas weiß, von höchstem eigenen Lebensinteresse sein, alle Bewe-

1 5 0



gurigen im Katholizismus zu verfolgen, die auf eine Abstellung des

Grundübelstandes hinzielen, auf Wiederherstellung größeren
Vertrauens, Mutes und Willens zur Weite — mögen auch solche Versuche
vorerst geringe Aussichten bieten.

Seit der Zerschmetterung des «Modernismus» zu Jahrhundertbeginn

ist es von Reformbestrebungen im Katholizismus ruhig
gewesen. Kurz vor dem letzten Kriege knüpfte die literarische
Schilderhebung eines Kreises von rheinischen Geistlichen und Laien gegen
einige in der Kirche herrschende Mißstände wieder an jene Männer
an; und es wäre denkbar, daß, sobald das deutsche Geistesleben aus

Kriegs- und Besetzungsbetäubung wieder allmählich ans Licht taucht,
diese Initiativen neue Bedeutung gewinnen. Denn einerseits hat im
Widerstand gegen die nationalsozialistischen Bedrückungen die Kirche
sich in Verfügung über starke Lebenskräfte gezeigt; dies wird weithin
das Gefühl erwecken, daß alles Ueberlieferte damit gerechtfertigt und
doppelt festzuhalten sei. Anderseits ist Lebenskraft auch ein Prinzip
des Wachstums — Wachstum aber ist nicht ohne Aenderung,
Abstoßung des Abgestorbenen —, so möchte es sein, daß die Kräfte jenes
Widerstandes sich gegen das bloß Beharrende mit erneuter Kritik
wenden, die nicht mehr aus müder Skepsis, sondern aus Vertrauen in
den lebendigen Geist kommt1. Es mag also ein ausgesprochenes
Gegenwartsinteresse bieten, jene rheinischen Reformbestrebungen zu
umreißen. Die Männer, welche sie darlegen, nennen sich nicht mit
Namen, wovon sie eine vorurteilslosere Stellungnahme der Leser
erhoffen. Es handelt sich zunächst um folgende Veröffentlichung: «Der
Katholizismus — sein Stirb und Werde» (J. C. Hinrichs, Leipzig).
Nachdem diese Aufsehen, Zustimmung und Widerspruch hervorgerufen

hatte, ließen dieselben Verfasser eine zweite Schrift folgen:
«Der Katholizismus der Zukunft» (Leopold Klotz, Leipzig).

An Kritik der Dogmen, Politik und Zustände der Kirche ist in
den letzten Jahrhunderten ja Breites und Scharfes geliefert worden.
Die hier erhobene Kritik unterscheidet sich nicht nur dadurch
von Vorgängern, daß sie sich nicht aus der Kirche hinausdrängen
lassen will, sondern sie ist sich auch der geistesgeschichtlichen Situation
Gewußt. Wir haben unvergleichlich tiefer als je eine Zeit erfahren, daß
mit bloßem Abbau noch so überholter Symbole wenig getan ist. Da-

1 Eine Bestätigung dieser Erwartung bietet jüngstens das aus der
Widerstandsbewegung hervorgegangene Buch von Loys Masson, Pour une
Eglise... (Editions des trois collines, Genève-Paris). Von einem
leidenschaftlichen Bekenntnis zum Katholizismus aus übt es schärfste Kritik
an der Kirche, inhaltlich allerdings ganz vorwiegend auf anderer Ebene,
der ihres Verhältnisses zum Kommunismus. Infolgedessen soll später
gesondert davon die Rede sein.

1 5 1



durch kommt meist nicht eine starke, selbstgenügsame Natur befreit
zum Vorschein — sondern hier oft genug eine zwar erhaltungswürdige,

doch in ihrer Nacktheit fast ohnmächtige religiöse Sehnsucht.
Die Aufgabe besteht heute darin, alles zwar, was doch, in seiner
Abgestorbenheit weithin durchschaut, das Leben nur noch einschnürt, zu
beseitigen — dennoch aber «dem Volk die Religion zu erhalten» —,
was zeitgemäßer Einsicht eben bedeutet, ihm auch den Zugang zum
Reichtum konkreter Einkleidung zu ermöglichen. Das ist natürlich
schwer, sobald einmal zwischen diese Einkleidungen und das von
ihnen Versinnbildlichte die messerscharfe Frage nach Wirklichkeit
oder Unwirklichkeit gestellt ist. Denn Dogmen und Historien mögen
noch so poetisch-tiefsinnig von ewigen Wahrheiten sprechen — ist
jene Frage einmal an sie gestellt, so muß sie beantwortet werden.
Anderseits gibt es (wie in der Einleitung des ersten Bandes schön

ausgeführt wird) eben doch eine Ueberzahl von Menschen, welche «sich

zwar nach religiöser Bindung sehnt, aber keineswegs geneigt und in
der Lage ist, die letzte Tiefe religiöser Erfahrung bei sich und im
eigenen Leben zu vollziehen.» Für diese ist eine Religion mit starken,
konkreten Formeln unerläßlich. Alles hängt daran, eine lebendige
Form fester Konkretion wieder zu gewinnen.

Infolgedessen scheinen uns die Verfasser in ihrer Polemik gegen
den katholischen «Intellektualismus» zu weit zu gehen. Mag die
Eigenständigkeit der Religion noch so übereinstimmend von allen
neueren Forschern angenommen sein, so braucht eben doch das breite
Volk — ja, seien wir ehrlich, wir eigentlich alle, handgreifliche und
unzersetzliche Beweisgründe, an die man sich auch da halten kann, wo
alles Gefühl, alle zarte innere Erschlossenheit versagt. Allerdings
genügt ja der Blick in eine katholische Dogmatik, um zu sehen, daß
diese unentbehrliche intellektuelle Grundlage, da übertrieben, gleichzeitig

zu sehr vereinfacht und zu sehr kompliziert wird. Man denke

an die unendlichen Klassifikationen und Dosierungen der Gnade, oder
an die schwer erträglichen, Bücher füllenden Reflexionen über die
Hostie und ihre Schicksale in- und außerhalb des menschlichen

Körpers. Alle diese weitausgesponnenen Folgerungen beruhen auf den
Denkformen des Aristoteles, und mit Recht beklagen sich unsere
Verfasser darüber, daß diese nach ihrer Unmittelbarkeit veralteten Philo-
sopheme nun in das verpflichtende Dogma eingegangen sind. Was die
vernunftmäßige Grundlegung des Glaubens weiter bedenklich macht,
ist, daß, nachdem sie erarbeitet ist, vom Glauben her der Vernunft
enge Fesselung angelegt wird. Zwar ist heute dem Gewissen des
Einzelnen ein viel größerer Spielraum eingeräumt als früher, aber dies

geschieht fast nur theoretisch, praktisch bleibt es allzuweithin bei dem
alten autoritären Zwang. So zeigt auch die neuere Glaubensphilo-

1 5 2



Sophie (Przywara, Adam, Guardini) eine bedeutende Modernität der
Ausdrucksweise; aber was dahinter steckt, ist das bewegungslos im
Mittellalter stehengebliebene System, und die Bewegung wird oft
nur durch ein Auf-der-Stelle-Treten vorgetäuscht. Konnte es doch
geschehen, daß ein Universitätsprofessor sein Buch mit der Bemerkung
empfahl, es enthalte keinen neuen Gedanken, sondern sei ganz den
bewährten Autoren entnommen.

Im Zusammenhang damit steht die Unterbindung der katholischen
Selbstkritik, soweit sie über periphere Dinge hinausgeht, die unselige
Zurückstellung von Unzurückstellbarem hinter die Propaganda. Es

wird immer nur die Idee der Kirche in ihrer Schönheit betrachtet, nie
ihre EinzelWirklichkeit. Deren besonders in der Geschichte recht grell
zutage liegende Schäden werden mit einer stereotypen poetischen
Wendung abgetan —entweder etwa von dem Staub, der die Füße der
Braut Christi beschmutzt hat, als sie durch die Welt wanderte, oder
von den Runzeln im versorgten Antlitz der Mutter. Ebenso wird
zugegeben, daß die Menschen in der Kirche versagt hätten — nie aber
die Kirche. «Man merkt nicht», bemerken unsere Autoren vielleicht
allzu trocken dazu, «daß dies etwa gleichbedeutend ist, wie wenn der
Förster sagen würde: Die Tannen dieses Waldes sind zwar größtenteils

krank, aber der Wald als solcher ist durchwegs gesund!» Darüber
flüchten oft gerade die besten Katholiken in den Gedanken der
unsichtbaren Kirche, der (nach katholischer Lehre) zwar unentbehrlich ist,
aber niemals den Glauben an die sichtbare Kirche ersetzen kann. —
Die «katholische Mitte», welche neuerdings gerne, teilweise sicherlich

zu Recht, dem protestantischen Schwanken zwischen den
Extremen gegenübergestellt wird, ist bedroht von einer entscheidungslosen

Kompromißgesinnung, die sich geistig nicht exponieren will.
Einen gewissen Raum nimmt natürlich auch die brennende

Zölibatsfrage ein. Der betreffende Verfasser begnügt sich zunächst damit,
zu verlangen, es müsse dem geweihten Priester, der zu der Ueberzeu-
gung kommt, daß er diese Anforderung nicht zu erfüllen geeignet ist,
ohne Exkommunikation der Rückweg in die Welt offen sein. Aber
schon dem steht ja die formelle Entscheidung des Trienter Konzils
entgegen, das jeden verflucht, der so etwas verlangt. Denn, so heißt
die Begründung dort, Gott wird die Gabe der Keuschheit dem, der
recht darum bittet, nicht verweigern, und er läßt uns nicht über unser
Vermögen versucht werden. Mit solchen Postulaten könnte man jede
willkürliche, den Sachverhalt mißachtende Menschensatzung
rechtfertigen. In der Tat ist ja der Zwangszölibat der Priester in der Kirche
keineswegs ursprünglich. Das erste Jahrtausend kannte ihn nicht;
sicherlich war dies nicht die wenigst hochgespannte Zeit der Kirche.
Erst Gregor VII. hat ihn durchgeführt, und zwar, worüber heute

1 5 3



wohl ziemlich Einhelligkeit herrscht, im tieferen nicht aus
«moralischen» Erwägungen, sondern weil er den unbestreitbar großartigen
Plan einer abendländischen Theokratie hegte; hierzu brauchte er
einen Stoßtrupp von bindungslosen, der Kirche restlos zur Verfügung
stehenden Untergebenen. Zu welchen Zuständen dieser Umschwung
seither geführt hat, darüber braucht man kaum noch ein "Wort zu
verlieren. Fr. Heiler, der bekannte exkommunizierte, sich aber trotzdem
noch als katholisch bezeichnende Unionstheologe, schreibt darüber:
«Die Geschichte der erzwungenen Ehelosigkeit der Priester gehört zu
den dunkelsten Gebieten der Geschichte der römischen Kirche. Wieviel
Gemeinheit und Unzucht, Unwahrhaftigkeit und Unnatur, Perversität

und Melancholie, Gewissensnot und Seelenkampf hinter der
glänzenden Außenseite der priesterlichen Ehelosigkeit sich birgt,
vermag kein Außenstehender zu ermessen. Aber wer einen Blick in die
Hintergründe priesterlichen Lebens tut, dem krampft sich das Herz
zusammen.» Heiler fährt dann fort: «... daß aller Jammer und alle
Not, die dieses Kirchengesetz über einzelne Menschen gebracht hat,
und aller Schaden, den seine Mißachtung der Kirche zugefügt hat,
nicht aufzukommen vermögen gegenüber den ungeheuren Erfolgen,
welche die Kirche durch diese Institution errungen hat.» Diese Erfolge
dürften mehr auf dem Gebiete der äußeren Organisation liegen. Denn
wenn man die Erfolge im Gebiete des Menschlichen anschaut, so
gewahrt man allzuoft unter den Edleren nicht jenen über alles
Spießbürgerliche erhabenen Heroismus, den die kirchlichen Verteidiger
dieser Einrichtung damit züchten wollen, sondern freudelose,
zerquälte, verkümmerte Menschen, deren Kraft für keine objektive Aufgabe

frei und deren Geist verwelkt ist. Oft auch wird das gesamte
Triebleben dämonisch in den Machtwillen hinein abgedrängt. (Ist aber
die Kirche göttlich, so sollte man doppelt sie anheimzustellen wissen.)
Damit ist nicht geleugnet, daß es echte Berufungen zur Enthaltsamkeit
gibt, und den höchsten mystischen Typen hat der Protestantismus
kaum etwas an die Seite zu stellen. Diese Typen haben natürlich
starke Massenwirkung; die Menge der Kleriker, die aus Dürre,
leidensvollem Willenskrampf oder gar nicht dem Trieb widerstehen,
bleiben dagegen in ihrer persönlichen Wirkung deutlich hinter dem
durchschnittlichen protestantischen Pfarrer zurück. Jene Berufungen
sind eben überaus selten, und strenge Ausscheidung des Heeres der zu
anderem Berufenen würde gerade ermöglichen, die fast abgerissene
Ueberlieferung klösterlicher Mystik besser zu pflegen, ohne die der
Zölibat gar nicht innerlich durchzuführen ist. Die reine Askese durch
Arbeit oder dauernde Wiederholung sakraler Texte genügt nicht.
Ueber alle diese Dinge kann es ja kaum zwei Meinungen geben,
sobald man sie überhaupt ins Auge fassen will. Und welcher Priester-

1 5 4



kandidat oder Novize überblickt die Unerbittlichkeit dieser
Zusammenhänge in dem unreifen Alter, in dem hier praktisch die unwiderruflichen

Entscheidungen fallen?
Den angedeuteten Punkten wird noch eine Reihe weiterer, zum

Teil schon alter Forderungen angefügt: Liturgie in der Muttersprache
(hier gäbe es wohl ein Für und ein Wider), Ausdehnung des Predigtwesens

(obschon mit Recht keineswegs beinahe zur Ausschließlichkeit
wie im Protestantismus), Verbreitung der Bibel im Volk (wobei
jedoch das Alte Testament in Auswahl dargeboten werden soll). Der
bisherigen Lage in Deutschland entsprechend, wird ein Abschnitt dem
Thema «Volkstum und Nation in katholischer Schau» gewidmet. Dabei

wird die protestantische Position abgelehnt und der heutigen
Einflußfülle der dialektischen Theologie weitgehend die Verantwortung
für die völkischen Glaubensbewegungen zugeschoben. Es wird wieder
Heiler zitiert: «Die dialektische Theologie hatte dem schlichten
evangelischen Christen aus dem Volk Steine statt Brot gegeben, sie hatte
nur den ,fremden', unendlich fernen Gott gepredigt. Kein Wunder,
daß die nach dem nahen Gott hungernden Menschen sich einen Götzen
schufen im Volkstum, im Blut und in der Rasse. Auf die Hypertrophie

der Gnade folgte die Hypertrophie der Natur, auf die Ueber-
spitzung des Gegensatzes von Sünde und Gnade folgte die Beseitigung
dieses Gegensatzes und auf die Entgottung der Natur ihre
Vergottung». — Unsere Bücher kommen dann zu beachtlichen religiösen
Formulierungen betreff Volk und Staat. Sie wissen gegen die Vergottung

des Staates gerade diejenigen Autoren ins Feld zu stellen, die
sonst von der Gegenseite beansprucht werden, so Nietzsche, Lagarde,
ja selbst Adolf Hitler. Und dann fällt der allerseits beherzigenswerte
Satz: «Alle Selbstüberhebung eines Volkstums verfällt der Strafe.
Gott kann auch eine bisher verachtete Rasse zu seinem Willensvollstrecker

machen».
Die beiden Bücher2 (welche nur stellenweise zu theologisch, zu

Wenig unmittelbar gehalten sind) bilden den Exponenten einer Bewegung,

der gerade, wer die Kirche für durchaus unentbehrlich hält,
Erfolg wünschen möchte. Schließen wir mit einem Worte, dessen

Bedenkung weitgehend auch dem Protestantismus zu empfehlen ist:
«Weil man jahrhundertelang die Ruhe, den faulen Frieden und die

erzwungene Einheit mehr liebte als das Kreuz der Wahrhaftigkeit
und des ehrlichen Kampfes, weil man fortwährend die Erbauung auf
Kosten der Wahrheit erkaufte, sind wir heute in der unangenehmen
Lage, die Wahrheit auf Kosten unendlichen Aergernisses, schwerster
Konflikte und schmerzlichster Opfer zurückkaufen zu müssen».

2 Sie sind auf der Zürcher Zentralbibliothek vorhanden.

1 5 5


	Die ökumenische Frage an die Katholische Kirche

