Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Die 6kumenische Frage an die Katholische Kirche
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE OKUMENISCHE FRAGE AN DIE
KATHOLISCHE KIRCHE

VON ERICH BROCK

Ein Kennzeichen unserer schweizerischen religiosen Gegenwart ist
im Protestantismus folgendes: Die Theologie hat einen volligen
Umbruch erfahren; die Theologen sind von der Verteidigung zum
Angriff und aus einer gewissen Verlegenheit in ein gespanntes Selbst-
gefiihl {ibergegangen, die Zahl der Theologiestudenten hat sich flut-
artig vermehrt; dabei hat, wie uns immer wieder bestdtigt wurde, das
Gemeindeleben sich keineswegs wirklich belebt, ja eher weithin seinen
langsamen Riickgang fortgesetzt. Wenn stellenweise der gegenteilige
Anschein entsteht, so handelt es sich da hiufig um von der Brutalitit
des Weltgeschehens aufgeschreckte Intellektuelle, die im Christentum
einen letzten Halt fiir einen sonst ins Wanken geratenen «Huma-
nismus» suchen. An sich ist gegen diese Grundlage neugekniipfter Ver-
bindung nichts einzuwenden — abgesehen von einzelnen Fillen reiner
Zweckbekehrung. Gerade solche aber sind es, welche die Abneigung
der wieder selbstbewufiten Theologie zum Teil rechtfertigen, auf den
Humanititsgesichtspunkt einzutreten. So geht die Bewegung der
Theologie und die der Laien im Protestantismus keineswegs durch-
wegs parallel.

Achnliche Gegensitzlichkeit besteht auch im Verhiltnis der Kon-
fessionen: einerseits ein starkes Anndherungsbediirfnis in breiteren
Kreisen, unter dem Eindruck gemeinsamer elementarer Bedrohtheit im
inneren und Hufleren Sinne, welche auch das positiv Gemeinsame
starker herausstellt; anderseits ein neues Absolutheitsbewuftsein gerade
auf Grund der Unterscheidungslehren. Die dialektische Theologie zum
Beispiel betont mehr denn je, der Mensch miisse in seiner Beziechung zu
Gott allein vom Glauben leben, und dieser Glaube wird durchaus als
ein bis ins einzelne bestimmter kirchlich-dogmatischer aufgefafit. Das
Schwebendere und Gefiihltere an dieser Beziehung, was dann ver-
achtlich «Religion» genannt wird, gilt da also so gut wie heidnisch;
unter diesen Begriff des Religiosen fallt dann unter anderem die
katholische Messe. Wie es auch nur um Ansitze zur Anerkennung der
Reste liberaler Theologie steht (die neuerdings iibrigens den Null-

148



punkt tberschritten zu haben scheint) — dariiber ist kein Wort zu
verlieren. — Das katholische Absolutheitsbewufltsein ist iiberhaupt
nie aufgegeben worden, und es kommt bei aller Wendung desselben
ins Positive doch auch gelegentlich noch polemisch zum Ausdruck, so
zum Beispiel wenn hiufig rein protestantische Linder Europas wie
mit einem dasselbe besagenden Begriffe kurzweg Missionsgebiete ge-
nannt werden — oder mehr praktisch etwa im Verhalten des Katholi-
zismus zum Protestantismus in Spanien.

Wir sehen also in den Kirchen eine Belebung des Willens, um den
Preis von Ausschlieflichkeit wieder in ein erfiilltes Bewufltsein des
Absoluten hineinzufinden — ein Bewuf}tsein, das die Geschichte eben
immer an besondere und umrissene Denk- und Lebensformen gekniipft
zeigt. Auf der anderen Seite weisen die groflen religisen Perioden
der Geschichte unter diesen oft harten Umrissen doch eine unbewuf3t
ins Breitere stromende Lebendigkeit auf. Der Idealismus hitte zwar
dieses Element nicht allzunaiv gegen die besondere Bestimmtheit aller
geistigen Existenz ausspielen sollen; dennoch vermag ohne dasselbe die
blofle Schirfe der Kontur nichts zu bedeuten in bezug auf das
Absolute. Wenn man aus der Verblasenheit des Idealismus, aus seinem
nur wissenden Auflenstehen heute so bewufit in die Enge der liber-
schaulosen geschlossenen Form zuriickstrebt — so ergibt sich leicht der
[rrtum, konstruierte und damit nur trennende Selbsteingrenzung sei
schon organische Formung. So ziecht man sich in Kreisen, die eine
tiefere Einigung der christlichen Gruppen erstreben, auf die Mahnung
zuriick, das Trennende zuriickzustellen — in der Hoffnung, dafl in-
zwischen das Wunder jener stromenden Ausgieflung geschehe — oder
daf} die einzelnen Gruppen mit wachsender Verengerung ihres gesicher-
ten Lebensraumes auch innerlich zur Bescheidung hinfinden wiirden.

Vielleicht ldge eine Losung gerade in entgegengesetzter Richtung,
namlich ins Erfiilltere und Gegensitzliche hinein. Vielleicht ginge ein
Weg durch die Einsicht hindurch, wie die christlichen Gruppen gerade
auf Grund ihrer Unterschiede zusammengehoren. Eine Gemeinschaft,
die mit der Idee gottlicher Anwesenheit im Kultmysterium, gottlicher
Anwesenheit in der mystischen Versenkung des Einzelnen, gdttlicher
Anwesenheit in einer objektiv und iiberindividuell heiligen Hierarchie
durchaus schlieflich auf dem «Religitsen» steht, braucht unbedingt die
Erginzung durch eine andere Gemeinschaft, die immer wieder gegen
die Verortlichung, Verzeitlichung, Verdinglichung des Gottlichen un-
bedingt protestiert und dieses in die Unendlichkeit hinausschiebt, bis es
nur noch Gegenstand des Glaubens sein kann — ja daf} dann wieder
die umgekehrte Ergidnzung notig wird. Die bewufltere Form des
Protestantismus bedeutet fiir den Menschen eine fast unertrigliche
Ueberanstrengung in der Zumutung, immer nur zu glauben. Sie befin-

10 149



det sich in der Lage der Juden nach der Zerstorung des ‘Tempels, wel-
che alles religiose Leben zum Warten machte, Gott zum Abwesenden
und Schweigenden, Religion zu reiner Lehre und Moral, Gottesdienst
zur Belehrung und «Verkiindigung». Es ist vielsagend, daff zum Beispiel
die franzosischen Protestanten thre Kultstitte nicht «Kirche» nennen,
daf} die Reformatoren selbst nicht beanspruchten, «die» Kirche Christi
zu bilden, dafy wor der Neuorthodoxie der Begriff «Kirche» den
Protestanten kaum noch iiber die Lippen wollte. Die Idee, dafl etwa
die Schweizer reformierte Orthodoxie «die» Kirche sei, eine halb
gottliche, in sich heilige Wesenheit, deren Priester an diesen Eigen-
schaften durch ihre Bevollmichtigung gewissen Anteil haben — eine
Idee, in die sich heute erhebliche Kreise unserer protestantischen Geist-
lichkeit krampfhaft einzufiihlen streben —, diese Idee widerlegt sich
schon als Stilwidrigkeit, Luthers eigentliche Tat ist nichts anderes als
die Verweisung des einzelnen Menschen auf sein Gewissen als auf den
Hort der Beziehung zu Gott und zu den Menschen. Die christliche
«Kirche», stehe dies Wort an sich wofiir immer, ist die katholische,
welche die Einzigkeit und Allgemeinheit in Namen, Grundidee und
Vergangenheit hat.

Um diese Allumfassung zu einer lebendigen, dialektischen zu
machen (sie war dies ziemlich weithin im Mittelalter vor der Spaltung,
trotz blutiger Ketzerprozesse, wenigstens in der esoterischen Theologie
und Philosophie) — dazu ist allerdings die katholische Kirche bei
weitem nicht in Form. Die Bestrebung ging hier seit der Kirchen-
spaltung darauf, alles dialektische Atmen unter den dufleren Formen
zu verstarren, bis sie so dinghaft handhabbar, so einfach, inhaltsarm
und selbstverstindlich waren, dafl kein Miflverstindnis und Streit
mehr entstehen konnte — aber auch kaum noch ein ideelles Leben. Die
Angst vor allem lebendigen Umsatz innerhalb der Einheit, vor jeder
kithneren und freiern Formulierung hat hier zu einem Zustand ge-
fihre, der dem geistigen Umsatz des Protestantismus alles in allem
doch nachsteht, und das geistige Geschehen im Katholizismus immer
wieder zur bloflen Reaktion auf die Aktion des Protestantismus
machte. Nirgends eigentlich hat die katholische Kirche mehr die
geistige Initiative. Anderseits tragt der Protestantismus schwer an der
Negativitit und Zerfahrenheit, welche sich aus dieser auch katho-
lischerseits anerkannten Rolle eines geistigenAgent provocateur ergibt;
und darin driickt sich auch das Versagen seines dialektischen Gegen-
gliedes aus, des Haltes ndmlich, den eine ihrer Idee gewachsene katho-
lische Kirche auf verborgenen, aber wesenhaften Wegen ithm geben
konnte. So mufy es fiir den Protestantismus, soweit er iiber jenes
providentielle Verhiltnis zwischen Gegenwirtigkeit und Glauben
etwas weifl, von hochstem eigenen Lebensinteresse sein, alle Bewe-

150



gungen im Katholizismus zu verfolgen, die auf eine Abstellung des
Grundiibelstandes hinzielen, auf Wiederherstellung griferen Ver-
trauens, Mutes und Willens zur Weite — mogen auch solche Versuche
vorerst geringe Aussichten bieten.

Seit der Zerschmetterung des «Modernismus» zu Jahrhundert-
beginn ist es von Reformbestrebungen im Katholizismus ruhig
gewesen. Kurz vor dem letzten Kriege kniipfte die literarische Schild-
erhebung eines Kreises von rheinischen Geistlichen und Laien gegen
einige in der Kirche herrschende Miflstinde wieder an jene Minner
an; und es wire denkbar, daf}, sobald das deutsche Geistesleben aus
Kriegs- und Besetzungsbetiubung wieder allmihlich ans Licht taucht,
diese Initiativen neue Bedeuiung gewinnen. Denn einerseits hat im
Widerstand gegen die nationalsozialistischen Bedriickungen die Kirche
sich in Verfiigung iiber starke Lebenskrifte gezeigt; dies wird weithin
das Gefiihl erwecken, daf} alles Uceberlieferte damit gerechtfertigt und
doppelt festzuhalten sei. Anderseits ist Lebenskraft auch ein Prinzip
des Wachstums — Wachstum aber ist nicht ohne Aenderung, Ab-
stoflung des Abgestorbenen —, so mochte es sein, daff die Krifte jenes
Widerstandes sich gegen das blofl Beharrende mit erneuter Kritik
wenden, die nicht mehr aus miider Skepsis, sondern aus Vertrauen in
den lebendigen Geist kommt'. Es mag also ein ausgesprochenes Gegen-
wartsinteresse bieten, jene rheinischen Reformbestrebungen zu
umreiflen. Die Minner, welche sie darlegen, nennen sich nicht mit
Namen, wovon sie eine vorurteilslosere Stellungnahme der Leser
erhoffen. Es handelt sich zunichst um folgende Versffentlichung: «Der
Katholizismus — sein Stirb und Werde» (J. C. Hinrichs, Leipzig).
Nachdem diese Aufsehen, Zustimmung und Widerspruch hervor-
gerufen hatte, lieflen dieselben Verfasser eine zweite Schrift folgen:
«Der Katholizismus der Zukunft» (Leopold Klotz, Leipzig).

An Kritik der Dogmen, Politik und Zustinde der Kirche ist in
den letzten Jahrhunderten ja Breites und Scharfes geliefert worden.
Die hier erhobene Kritik unterscheidet sich nicht nur dadurch
von Vorgingern, dafl sie sich nicht aus der Kirche hinausdringen
lassen will, sondern sie ist sich auch der geistesgeschichtlichen Situation
bewuBt. Wir haben unvergleichlich tiefer als je eine Zeit erfahren, dafl
mit bloflem Abbau noch so iiberholter Symbole wenig getan ist. Da-

! Eine Bestitigung dieser Erwartung bietet jiingstens das aus der Wider-
standsbewegung hervorgegangene Buch von Loys Masson, Pour une
Eglise... (Editions des trois collines, Genéve-Paris). Von cinem leiden-
schaftlichen Bekenntnis zum Katholizismus aus iibt es schirfste Kritik
an der Kirche, inhaltlich allerdings ganz vorwiegend auf anderer Ebene,
der ihres Verhiltnisses zum Kommunismus. Infolgedessen soll spiter
gesondert davon die Rede sein.

151



durch kommt meist nicht eine starke, selbstgeniigsame Natur befreit
zum Vorschein — sondern hier oft genug eine zwar erhaltungs-
wiirdige, doch in ithrer Nacktheit fast ohnmachtige religiose Sehnsucht.
Die Aufgabe besteht heute darin, alles zwar, was doch, in seiner Ab-
gestorbenheit weithin durchschaut, das Leben nur noch einschniirt, zu
beseitigen — dennoch aber «dem Volk die Religion zu erhalten» —,
was zeitgemdfler Einsicht eben bedeutet, ihm auch den Zugang zum
Reichtum konkreter Einkleidung zu ermdoglichen. Das ist natiirlich
schwer, sobald einmal zwischen diese Einkleidungen und das von
ithnen Versinnbildlichte die messerscharfe Frage nach Wirklichkeit
oder Unwirklichkeit gestellt ist. Denn Dogmen und Historien mogen
noch so poetisch-tiefsinnig von ewigen Wahrheiten sprechen — ist
jene Frage einmal an sie gestellt, so mufl sie beantwortet werden.
Anderseits gibt es (wie in der Einleitung des ersten Bandes schon aus-
gefiihrt wird) eben doch eine Ueberzahl von Menschen, welche «sich
zwar nach religioser Bindung sehnt, aber keineswegs geneigt und in
der Lage ist, die letzte Tiefe religioser Erfahrung bei sich und im
eigenen Leben zu vollziehen.» Fiir diese ist eine Religion mit starken,
konkreten Formeln unerlifllich. Alles hingt daran, eine lebendige
Form fester Konkretion wieder zu gewinnen.

Infolgedessen scheinen uns die Verfasser in ihrer Polemik gegen
den katholischen «Intellektualismus» zu weit zu gehen. Mag die
Eigenstindigkeit der Religion noch so iibereinstimmend von allen
neueren Forschern angenommen sein, so braucht eben doch das breite
Volk — ja, seien wir ehrlich, wir eigentlich alle, handgreifliche und
unzersetzliche Beweisgriinde, an die man sich auch da halten kann, wo
alles Gefiihl, alle zarte innere Erschlossenheit versagt. Allerdings
geniigt ja der Blick in eine katholische Dogmatik, um zu sehen, dafl
diese unentbehrliche intellektuelle Grundlage, da iibertrieben, gleich-
zeitig zu sehr vereinfacht und zu sehr kompliziert wird. Man denke
an die unendlichen Klassifikationen und Dosierungen der Gnade, oder
an die schwer ertriglichen, Biicher fiillenden Reflexionen iiber die
Hostie und ihre Schicksale in- und auflerhalb des menschlichen
Korpers. Alle diese weitausgesponnenen Folgerungen beruhen auf den
Denkformen des Aristoteles, und mit Recht beklagen sich unsere Ver-
fasser dariiber, dafl diese nach ihrer Unmittelbarkeit veralteten Philo-
sopheme nun in das verpflichtende Dogma eingegangen sind. Was die
vernunftmiflige Grundlegung des Glaubens weiter bedenklich macht,
ist, daf}, nachdem sie erarbeitet ist, vom Glauben her der Vernunft
enge Fesselung angelegt wird. Zwar ist heute dem Gewissen des Ein-
zelnen ein viel groferer Spielraum eingerdumt als frither, aber dies
geschieht fast nur theoretisch, praktisch bleibt es allzuweithin bei dem
alten autoritiren Zwang. So zeigt auch die neuere Glaubensphilo-

152



sophie (Przywara, Adam, Guardini) eine bedeutende Modernitit der
Ausdrucksweise; aber was dahinter steckt, ist das bewegungslos im
Mittellalter stehengebliebene System, und die Bewegung wird oft
nur durch ein Auf-der-Stelle-Treten vorgetduscht. Konnte es doch
geschehen, dafl ein Universititsprofessor sein Buch mit der Bemerkung
empfahl, es enthalte keinen neuen Gedanken, sondern sei ganz den
bewihrten Autoren entnommen.

Im Zusammenhang damit steht die Unterbindung der katholischen
Selbstkritik, soweit sie iiber periphere Dinge hinausgeht, die unselige
Zuriickstellung von Unzuriickstellbarem hinter die Propaganda. Es
wird immer nur die Idee der Kirche in ithrer Schonheit betrachtet, nie
thre Einzelwirklichkeit. Deren besonders in der Geschichte recht grell
zutage liegende Schiden werden mit einer stereotypen poetischen
Wendung abgetan — entweder etwa von dem Staub, der die Fiifle der
Braut Christi beschmutzt hat, als sie durch die Welt wanderte, oder
von den Runzeln im versorgten Antlitz der Mutter. Ebenso wird zu-
gegeben, dafl die Menschen in der Kirche versagt hitten — nie aber
die Kirche. «Man merkt nicht», bemerken unsere Autoren vielleicht
allzu trodken dazu, «dafl dies etwa gleichbedeutend ist, wie wenn der
Forster sagen wiirde: Die Tannen dieses Waldes sind zwar grofiten-
teils krank, aber der Wald als solcher ist durchwegs gesund!» Dariiber
fliichten oft gerade die bésten Katholiken in den Gedanken der un-
sichtbaren Kirche, der (nach katholischer Lehre) zwar unentbehrlich ist,
aber niemals den Glauben an die sichtbare Kirche ersetzen kann, —
Die «katholische Mitte», welche neuerdings gerne, teilweise sicher-
lich zu Recht, dem protestantischen Schwanken zwischen den
Extremen gegeniibergestellt wird, ist bedroht von einer entscheidungs-
losen Kompromifigesinnung, die sich geistig nicht exponieren will.

Einen gewissen Raum nimmt natiirlich auch die brennende Zoli-
batsfrage ein. Der betreffende Verfasser begniigt sich zunichst damit,
zu verlangen, es misse dem geweihten Priester, der zu der Ueberzeu-
gung kommt, daf er diese Anforderung nicht zu erfiillen geeignet ist,
ohne Exkommunikation der Riickweg in die Welt offen sein. Aber
schon dem steht ja die formelle Entscheidung des Trienter Konzils
entgegen, das jeden verflucht, der so etwas verlangt. Denn, so heiflt
die Begriindung dort, Gott wird die Gabe der Keuschheit dem, der
recht darum bittet, nicht verweigern, und er liflt uns nicht tiber unser
Vermégen versucht werden. Mit solchen Postulaten konnte man jede
willkiirliche, den Sachverhalt miflachtende Menschensatzung recht-
fertigen. In der Tat ist ja der Zwangszolibat der Priester in der Kirche
keineswegs urspriinglich. Das erste Jahrtausend kannte ihn nicht;
sicherlich war dies nicht die wenigst hochgespannte Zeit der Kirche.
Erst Gregor VII. hat ihn durchgefithrt, und zwar, woriiber heute

153



wohl ziemlich Einhelligkeit herrscht, im tieferen nicht aus «mora-
lischen» Erwigungen, sondern weil er den unbestreitbar groflartigen
Plan einer abendlindischen Theokratie hegte; hierzu brauchte er
einen Stofitrupp von bindungslosen, der Kirche restlos zur Verfiigung
stechenden Untergebenen. Zu welchen Zustinden dieser Umschwung
seither gefithrt hat, dariiber braucht man kaum noch ein Wort zu ver-
lieren. Fr. Heiler, der bekannte exkommunizierte, sich aber trotzdem
noch als katholisch bezeichnende Unionstheologe, schreibt dariiber:
«Die Geschichte der erzwungenen Ehelosigkeit der Priester gehort zu
den dunkelsten Gebieten der Geschichte der romischen Kirche. Wieviel
Gemeinheit und Unzucht, Unwahrhaftigkeit und Unnatur, Perver-
sitat und Melancholie, Gewissensnot und Seelenkampf hinter der
glinzenden Auflenseite der priesterlichen Ehelosigkeit sich birgt, ver-
mag kein Auflenstehender zu ermessen. Aber wer einen Blick in die
Hintergriinde priesterlichen Lebens tut, dem krampft sich das Herz
zusammen.» Heiler fihrt dann fort: «... daff aller Jammer und alle
Not, die dieses Kirchengesetz iiber einzelne Menschen gebracht hat,
und aller Schaden, den seine Miflachtung der Kirche zugefiigt hat,
nicht aufzukommen vermdgen gegeniiber den ungeheuren Erfolgen,
welche die Kirche durch diese Institution errungen hat.» Diese Erfolge
diirften mehr auf dem Gebiete der dufleren Organisation liegen. Denn
wenn man die Erfolge im Gebiete des Menschlichen anschaut, so
gewahrt man allzuoft unter den Edleren nicht jenen {iber alles Spief3-
biirgerliche erhabenen Heroismus, den die kirchlichen Verteidiger
dieser Einrichtung damit ztichten wollen, sondern freudelose, zer-
qualte, verkiimmerte Menschen, deren Kraft fiir keine objektive Auf-
gabe frei und deren Geist verwelkt ist. Oft auch wird das gesamte
Triebleben damonisch in den Machtwillen hinein abgedrangt. (Ist aber
die Kirche gottlich, so sollte man doppelt sie anheimzustellen wissen.)
Damit ist nicht geleugnet, daf} es echte Berufungen zur Enthaltsamkeit
gibt, und den hdchsten mystischen Typen hat der Protestantismus
kaum etwas an die Seite zu stellen. Diese Typen haben natiirlich
starke Massenwirkung; die Menge der Kleriker, die aus Diirre,
leidensvollem Willenskrampf oder gar nicht dem Trieb widerstehen,
bleiben dagegen in ihrer personlichen Wirkung deutlich hinter dem
durchschnittlichen protestantischen Pfarrer zuriick. Jene Berufungen
sind eben iiberaus selten, und strenge Ausscheidung des Heeres der zu
anderem Berufenen wiirde gerade ermdglichen, die fast abgerissene
Ueberlieferung klosterlicher Mystik besser zu pflegen, ohne die der
Zolibat gar nicht innerlich durchzufiihren ist. Die reine Askese durch
Arbeit oder dauernde Wiederholung sakraler Texte geniigt nicht.
Ueber alle diese Dinge kann es ja kaum zwei Meinungen geben, so-
bald man sie iiberhaupt ins Auge fassen will. Und welcher Priester-

154



kandidat oder Novize iiberblickt die Unerbittlichkeit dieser Zusam-
menhédnge in dem unreifen Alter, in dem hier praktisch die unwider-
ruflichen Entscheidungen fallen?

Den angedeuteten Punkten wird noch eine Rethe weiterer, zum
Teil schon alter Forderungen angefiigt: Liturgie in der Muttersprache
(hier gibe es wohl ein Fiir und ein Wider), Ausdehnung des Predigt-
wesens (obschon mit Recht keineswegs beinahe zur Ausschlieflichkeit
wie im Protestantismus), Verbreitung der Bibel im Volk (wobei je-
doch das Alte Testament in Auswah] dargeboten werden soll). Der
bisherigen Lage in Deutschland entsprechend, wird ein Abschnitt dem
Thema «Volkstum und Nation in katholischer Schau» gewidmet. Da-
bei wird die protestantische Position abgelehnt und der heutigen Ein-
fluRfiille der dialektischen Theologie weitgehend die Verantwortung
fir die volkischen Glaubensbewegungen zugeschoben. Es wird wieder
Heiler zitiert: «Die dialektische Theologie hatte dem schlichten evan-
gelischen Christen aus dem Volk Steine statt Brot gegeben, sie hatte
nur den ,fremden‘, unendlich fernen Gott gepredigt. Kein Wunder,
daf} die nach dem nahen Gott hungernden Menschen sich einen Gotzen
schufen im Volkstum, im Blut und in der Rasse. Auf die Hyper-
trophie der Gnade folgte die Hypertrophie der Natur, auf die Ueber-
spitzung des Gegensatzes von Siinde und Gnade folgte die Beseitigung
dieses Gegensatzes und auf die Entgottung der Natur ihre Ver-
gottung». — Unsere Biicher kommen dann zu beachtlichen religitsen
Formulierungen betreff Volk und Staat. Sie wissen gegen die Vergot-
tung des Staates gerade diejenigen Autoren ins Feld zu stellen, die
sonst von der Gegenseite beansprucht werden, so Nietzsche, Lagarde,
Ja selbst Adolf Hitler. Und dann fillt der allerseits beherzigenswerte
Satz: «Alle Selbstiiberhebung eines Volkstums verfillt der Strafe.
Gott kann auch eine bisher verachtete Rasse zu seinem Willensvoll-
strecker machen».

Die beiden Biicher® (welche nur stellenweise zu theologisch, zu
wenig unmittelbar gehalten sind) bilden den Exponenten einer Bewe-
gung, der gerade, wer die Kirche fiir durchaus unentbehrlich halt, Er-
folg wiinschen mochte. SchlieRen wir mit einem Worte, dessen
Bedenkung weitgehend auch dem Protestantismus zu empfehlen ist:
«Weil man jahrhundertelang die Ruhe, den faulen Frieden und die
erzwungene Einheit mehr liebte als das Kreuz der Wahrhaftigkeit
und des ehrlichen Kampfes, weil man fortwihrend die Erbauung auf
Kosten der Wahrheit erkaufte, sind wir heute in der unangenchmen
Lage, die Wahrheit auf Kosten unendlichen Aergernisses, schwerster
Konflikte und schmerzlichster Opfer zuriickkaufen zu miissens.

2 Sie sind auf der Ziircher Zentralbibliothek vorhanden.

1:5'5



	Die ökumenische Frage an die Katholische Kirche

