
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: Die geistigen Voraussetzungen eines Neuaufbaus

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GEISTIGEN VORAUSSETZUNGEN

EINES NEUAUFBAUS

VON EMIL BRUNN ER

Es mag vermessen erscheinen, als einzelner und ohne besonderen
äußeren Auftrag dieses gewaltige Problem von unabsehbarer
Komplexität anpacken und dazu etwas irgendwie Maßgebliches und
Richtungweisendes sagen zu wollen. Es wäre aber dem Gegenstand dieses
Themas erst recht unangemessen, wenn man darüber nichts
Maßgebliches sagen, sondern bloß unverbindlich plaudern wollte. "Was wir
gehetzte Berufsmenschen von heute besonders nötig haben und wozu
es uns in dieser Zeit unerhörtester Erschütterungen aller Lebensgrundlagen

unabweisbar drängt, das ist Besinnung, der Versuch, über die
tieferen Gründe unseres Zeitgeschehens zur Klarheit zu kommen.
Die Dringlichkeit, die Unaufschiebbarkeit dieser Aufgabe möge dem,
der sich ihr unterzieht, als hinreichende Entschuldigung für das
unvermeidliche Mißverhältnis zwischen der Größe des Problems und der
Beschränktheit der zu seiner Lösung zur Verfügung stehenden Mittel
angerechnet werden.

Man kann von den «Voraussetzungen eines Neuaufbaus» nicht
reden, ohne sich wenigstens in summarischer Weise über den
Tatbestand Rechenschaft zu geben. Dieser Tatbestand, von dem wir
auszugehen haben, ist selbstverständlich kein anderer als der jetzt —
wenigstens in unserer Hemisphäre — eben beendete totale Weltkrieg,
der ja schon im allerelementarsten Sinne einen Neuaufbau nötig macht.
Nicht nur sind für Millionen von Menschen Wohnstätten, für ganze
Völker Arbeitsstätten neu aufzubauen, die der Krieg vernichtet hat,
sondern auch die zivilen und kulturellen Institutionen und
Ordnungen, die einer ebenso furchtbaren Verwüstung anheimgefallen sind.
Sobald wir aber über diese letzteren nachdenken, kommt uns zum
Bewußtsein, daß ihre Verwüstung ja nicht erst mit dem Krieg, sondern
schon geraume Zeit vorher begonnen und einen hohen Grad erreicht
hat. Wir müssen also bei den Vorgängen einsetzen, die dem zweiten
Weltkrieg unmittelbar vorausgehen und die seine eigentliche Ursache
bilden: bei den totalitären Revolutionen. Der totale Staat in seinen

1 3 5



zwei maßgebenden Formen, in der national-sozialistisch-faschistischen
und in der bolschewistisch-kommunistischen ist also unser erster
Ausgangspunkt. Unter den mannigfachen Aspekten, die dieses ebenso
neuartige wie erschreckende Phänomen darbietet, möchte ich drei
herausgreifen, von denen ich hoffen darf, daß sie allgemein als wesentlich, ja
sogar als zentral anerkannt werden. Ich fasse sie in die folgenden drei
kurzen Thesen:

1. Der totale Staat ist die Folge der Entwicklung des
Massenmenschen.

2. Der totale Staat ist die Proklamation des bloßmenschlichen, vom
Menschen souverän gesetzten Rechts.

3. Der totale Staat ist die Abdankung des Geistes vor dem Vitalen.
Diese Thesen sollen im Folgenden kurz erläutert werden.
Zum ersten. Der Massenmensch ist die Voraussetzung, die

Massenpsychologie ist das wesentlichste Mittel bei der Schaffung der totalitären

Diktaturen. Das zweite liegt auf der Hand und ist jedermann
wohlbekannt. Wir denken dabei an die beispiellose Bedeutung der
Propaganda für seine Entstehung und Konsolidierung, an die
raffinierte Handhabung der Massenpsychologie in der Gestaltung der die
totalitäre Revolution tragenden Menschengruppen, an die Massenversammlung,

an das Marschieren, an das nach Art primitivster Tanzmagie

vom Sprechchor tausendfach wiederholte Schlagwort. Das erste
aber, daß der Massenmensch die notwendige Voraussetzung des

totalen Staates sei, wird wohl erst verständlich, wenn wir uns fragen,
was denn der Massenmensch ist. Der Massenmensch ist der wurzellose
Mensch, der wie Flugsand vom Winde verweht und von einem starken
Willen zum unpersönlichen, kollektivistischen Gebilde zusammengeballt

werden kann.
Es wäre oberflächlich, wollte man für die Bildung des

Massenmenschen vor allem äußere, soziologische Tatsachen, die Großstadt,
die Industrialisierung, gar die Bevölkerungsvermehrung verantwortlich

machen. Diese Faktoren spielen nur die Rolle von Auslösungen;
der Grund liegt tiefer. Er ist geistiger Art, wobei aber das, was man
gewöhnlich «das Geistige» nennt, und das «Soziale» in einer
merkwürdigen Wechselbeziehung zueinander stehen. Der Massenmensch ist
zunächst einmal der sozial wurzellos Gewordene, der Mensch, der
nicht mehr in der Familie, in der Nachbarschaft und Gemeinde
verwurzelt ist, das Produkt der sozialen Atomisierung. Diese soziale

Atomisierung aber ist ihrerseits eng verbunden mit einer tieferen,
einer ethisch-metaphysischen Entwurzelung. Der Massenmensch ist
der, der geistig nirgendwo zu Hause ist, dem die Welt nur noch
Oberfläche ohne Tiefe ist, der selbst keine Tiefe mehr hat, der
Mensch, der auf die Frage nach dem Sinn seines Daseins keine Ant-

136



wort hat, dem sich diese Frage überhaupt nicht einmal mehr stellt.
Die Frage nach dem Sinn bildet in der menschlichen Existenz die
Dimension der Tiefe, während die Oberfläche im bloßen Geschehen-
an-sich, in der Bewegung um der Bewegung willen, besteht. Wo die
Frage nach dem Sinn ohne Antwort bleibt, da bleibt die Dimension
der Tiefe leer; wo die Frage nach dem Sinn nicht einmal mehr
gestellt wird, da ist die Dimension der Tiefe überhaupt verschwunden.
Es ist schwer, zu sagen, welche von beiden Tatsachen, die soziale oder
die metaphysische Wurzellosigkeit, die fundamentalere sei. Ich hoffe,
später wenigstens andeuten zu können, warum diese beiden so eng
miteinander zusammenhängen. Auf alle Fälle: Der Massenmensch ist
der metaphysisch und sozial entwurzelte, und dieser ist es, mit dem
der starke Wille eines Machtmenschen, der die Mittel der
Massensuggestion beherrscht, den totalen Staat formt, so wie Kohlenstaub
durch äußern Druck zur amorphen, strukturlosen Ganzheit eines
Briketts zusammengepreßt wird.

Zum zweiten. Der totale Staat ist bedingt durch die Auffassung,
daß das Recht nichts anderes sei als das, was der Staat als Recht
erklärt. Das Redit ist dann nur noch der Inbegriff der Regeln, die der
Staat setzt. Das Recht ist also eine bloßmenschliche Größe, eine

Setzung, in der der Staat unbedingt souverän ist. Die Frage, ob der
Staat mit Recht gerade dieses Recht setzt, der Appell an eine Instanz
über dem vom Staat gesetzten Recht, die Unterscheidung zwischen
gültigem und geltendem, zwischen gerechtem und ungerechtem Recht,
hebt den totalen Staat auf. Umgekehrt ist der totale Staat geradezu
mit dem Verzicht, mit der Unterbindung dieser Rückfrage nach einem
gültigen, einem gerechten Recht, nach einer übermenschlichen Norm
des Rechts identisch. Wo diese Rückfrage wegfällt, wo der Staat selbst
souverän über dem Recht steht, da ist schon, im Prinzip, der totale
Staat vorhanden, und nur wo diese Rückfrage fehlt, kann der totale
Staat sein. Der totale Staat besteht in der Aufhebung und
Aberkennung der vor ihm bestehenden, überpositiven, vom Staat nur
anzuerkennenden, aber niemals von ihm geschaffenen Menschenrechte.
Er ist identisch mit dem Staat, in dem der einzelne nur das Recht
hat, das der Staat ihm gibt, wo also dem einzelnen die Rechte, die mit
seinem Personsein unmittelbar gegeben, ihm in die Wiege gelegt sind,
als nicht vorhanden erklärt und behandelt werden. Wo in der Sphäre
des Rechts dieses geschieht, da vollzieht sich ein Vorgang, der der
Bildung des Massenmenschen nahe verwandt ist: Die Dimension der
-tiefe ist beseitigt, das Recht ist eine rein diesseitige Größe, ein Phänomen

der Oberfläche; es wird zur staatlichen Zwangskonvention. Es
gibt kein ewiges, kein göttliches Recht mehr.

Zum dritten. Der totale Staat ist die Abdankung des Geistes vor

l 3 7



dem Vitalen. Dieser Prozeß vollzog sich in unserer Zeit in zwei,
zunächst sehr verschieden erscheinenden Formen, die in ihrer Einheit
zu verstehen noch heute vielen schwerfällt, nämlich in der auf Rasse
und Volkstum aufgebauten und in der auf der Technokratie beruhenden

Spielart. In Wirklichkeit sind der biologistische und der
technokratische Totalitarismus nur Varietäten ein und derselben Spezies.
Auch der auf Rasse und Volkstum aufgebaute Totalstaat feiert
Orgien der technischen Organisation, und umgekehrt baut der
technokratische Staat ganz auf den Vitalbedürfnissen auf, denen die Technik
dient, und an denen alle Werte gemessen werden. In beiden Fällen
ist nicht der Geist, sondern die vitale Grundlage der menschlichen
Existenz das Maß- und Richtunggebende. Die beiden totalitären
Bewegungen sind im tiefsten Grunde geistfeindlich, geistverächtlich,
materialistisch. Darum wird in beiden Fällen die menschliche Person
in dem, was sie zur Person macht, in ihrer Freiheit und Würde, in
ihrer über-vitalen, ihrer metaphysisch-ethischen Bestimmung
mißachtet, ignoriert, lächerlich gemacht oder ausgerottet. Wir tun gut,
jetzt, wo der totale Staat in seiner einen Gestalt vernichtet ist und
bereits der Vergangenheit angehört, uns daran zu erinnern, daß er in
seiner zweiten Abart im vollsten Saft steht und durch seine gewaltige
Macht unsere Gegenwart und Zukunft beschattet.

Fassen wir die drei Merkmale des totalen Staates: den
Massenmenschen, das bloßmenschliche Recht und die Geistfeindlichkeit
zusammen, so erkennen wir sofort in all diesen drei Komponenten seines

Wesens ein und dieselbe Grundbewegung: Die Verflächlichung der
menschlichen Existenz, das Verständnis des Menschenlebens aus der
bloßen Oberfläche ohne Berücksichtigung der Tiefe, man könnte
sagen: die Ersetzung der dreidimensionalen durch die zweidimensionale

Struktur der menschlichen Wirklichkeit. Die radikale Verflächlichung,

der vollständige Abbau der Tiefendimension — das ist der
eigentliche Grund und «Sinn» dessen, was wir in den letzten
Jahrzehnten grauenhaftester Weltgeschichte in ihrer sichtbaren Auswirkung

und konsequenten Entfaltung erlebt haben.
Ist dem so, so werden wir zu der weiteren Erkenntnis gedrängt,

daß der totale Staat in seiner ganzen Unmenschlichkeit nicht das

Werk einzelner verruchter Machtmenschen und politischer Verführer
ist — so groß auch ihre Schuld sein mag —, sondern der furchtbare
Ertrag einer unheilvollen, langen geistigen Entwicklung. Wenn der
totale Staat das ist, was wir erkannt haben, dann hat er seine Wurzeln

tief in der europäischen Geistesgeschichte der letzten Jahrhunderte.

Diese Feststellung geschieht nicht in einem akademisch-wissenschaftlichen

Interesse, sondern weil wir erst dadurch instand gesetzt
werden, unsere eigene Mitverantwortlichkeit zu erkennen, und weil

1 3 8



die Frage nach den geistigen Voraussetzungen des Neuaufbaus nur in
diesem größeren geistigen Zusammenhang fruchtbar beantwortet werden

kann. Der Abbau der Tiefendimension zugunsten der Oberfläche

der menschlichen Existenz ist ein geistesgeschichtlicher Prozeß,
der mehr oder weniger die ganze geistige Entwicklung des Abendlandes

in den letzten Jahrhunderten charakterisiert. Mit der Renaissance

beginnt sich eine entschiedene Diesseitsorientierung bemerkbar
zu machen. Diese Tendenz setzt sich in der Aufklärung fort und
erreicht im Positivismus, im Materialismus und Naturalismus des 19.
und 20. Jahrhunderts ihren Höhepunkt. Es ist die Tendenz zu einer
immer weitergehenden Loslösung des Denkens und Wollens von
jenseitigen, göttlich-ewigen Bindungen, ein fortschreitendes Bestreben,
den Menschen auf sich allein zu stellen und das Leben des einzelnen, der
Gemeinschaft, des Rechts, des Staates und der Kultur aus rein natürlichen

Kräften und Motiven zu verstehen. In steigendem Maße wendet

sich das Interesse der Menschen — der führenden Schichten zuerst,
der großen Massen hinterher — den sichtbar-greifbaren Dingen, Werten

und Wahrheiten zu. Nicht mehr Gott und die göttliche Wahrheit
stehen in der Mitte, sondern der Mensch und seine Vernunft oder seine

Natur; nicht mehr das Ewig-Ueberzeitliche, sondern das Zeitliche
und Geschichtlich-Relative, nicht mehr die ewige Bestimmung des

Menschen und das göttliche Gesetz, sondern das irdische Leben, das

zeitliche Wohlergehen und die der menschlichen Triebhaftigkeit
entspringenden Motive beherrschen das Denken. Nicht mit einem Male,
sondern langsam und schrittweise vollzieht sich dieser Abbau der
Tiefendimension. Der Gottesgedanke wird immer verschwommener,
der Begriff eines göttlichen Gesetzes wird zum Vernunftgesetz,
schließlich zum Gesetz des Nützlichen und der bloßen Zweckmäßigkeit,

die Lehre von der Autonomie der Vernunft endet bei jener
Proklamation der Umwertung aller Werte, die den heiligen Egoismus
zum Prinzip allen, namentlich des staatlichen Handelns macht. In dieser

völligen Loslösung vom Transzendent-Göttlichen, in dieser
radikalen Verdiesseitigung der Lebensanschauung kommen die beiden
größten geistigen Führer des letzten Jahrhunderts, die zugleich die
Väter der totalitären Revolutionen genannt werden könnten, Karl
Marx und Friedrich Nietzsche trotz aller sonstigen Verschiedenheit
überein. Ihre Gedanken brauchen nur noch in Wirklichkeit umgesetzt
zu werden, und der totale Staat in seinen zwei Hauptformen ist da.
Die europäische Menschheit aber, die sich an diesem geistigen
Auflösungsprozeß so eifrig und selbstbewußt beteiligte, hat kein Recht,
sich darüber zu entsetzen, daß dies das Ende ist. Wer selbst bei der
Unterminierung eines Gebäudes mitgemacht hat, soll sich nicht
darüber entsetzen, wenn es dann eines Tages wirklich zusammenstürzt.

139



Es ist unvermeidlich, daß die Kräfte des Nihilismus, die man so lange
im vermeintlichen Bildungsstreben großgezogen und, solange sie nur
eine gebildete Form bewahrten, gehätschelt hat, eines Tages auch diese

gebildete Form, abwerfen und sich in ihrer furchtbaren Nacktheit
zeigen. Der Protest derer, die Nietzsche zujubelten, aber sich

entsetzten, als die «Terribles simplificateurs» seine Theorien in Praxis
umsetzten, kommt zu spät. Es ist nicht zum Verwundern, daß der
Mensch, dem man so lange gepredigt hat, er sei ein Tier, schließlich

zur Bestie oder vielmehr — da er das gar nicht sein kann — zum
Teufel wird.

Ist unsereAnalyse richtig, so ergeben sich, als Gegenstück zu den drei
Thesen über den totalen Staat, drei Postulate, in denen wir die wichtigsten

geistigen Voraussetzungen eines Neuaufbaus formulieren können.
1. Wir brauchen, um das Phänomen des Massenmenschen zu

überwinden, ein solches Verständnis des Menschen, das wahre Gemeinschaft

in letzter, göttlicher Wahrheit begründet.
2. Wir brauchen, der Rechtlosigkeit des totalen Staates gegenüber,

eine Idee der Gerechtigkeit, die sowohl die Würde und Freiheit der
Person als auch die Bindung des einzelnen an die Gemeinschaft in
letzter göttlicher Wahrheit begründet.

3. Wir brauchen, der Ungeistigkeit des totalen Staates gegenüber,
ein Verständnis des Menschen, in dem das Vitale und Technische dem
Geist untergeordnet wird, ohne von ihm mißachtet oder vergewaltigt
zu werden.

Unsere Frage lautet: Wo, in welchem Zusammenhang von Erkenntnissen

sind diese Postulate erfüllt?
Bis jetzt haben wir erst in sehr unbestimmter Weise von der

metaphysischen und ethischen Verwurzelung und Bindung des Menschen
als der «Dimension der Tiefe» gesprochen. Es ist jetzt der Moment
gekommen, wo es notwendig und möglich ist, bestimmter zu reden.
Nicht jede Metaphysik oder Philosophie, nicht jede Religion und
nicht jede Ethik ist in der Lage, die aufgestellten Postulate zu erfüllen.
Es ist selbst schon ein Zeichen der Flachheit des Denkens, zu glauben,
daß jede Religion, jede Metaphysik, jede Ethik grundsätzlich
gleichwertig sei, und daß eine Entscheidung darüber, welches denn die
richtige sei, unmöglich oder ein Zeichen mangelnder Toleranz sei.

Wenn jede Weltanschauung gleichberechtigt ist, dann auch diejenige,
die uns in die Flölle des totalen Staates geführt hat. Wir wollen aber

gar nicht auf dieses weite Feld der Auseinandersetzung eintreten,
sondern halten uns an die aufgestellten Postulate, die sich uns als

Erfordernisse unserer Zeit ergeben haben. Die Wahrheit oder
Unwahrheit einer Religion, einer Metaphysik oder einer Ethik ist schwer
oder unmöglich zu beweisen. Aber eines ist, relativ leicht, beweisbar:

1 40



Ob diese oder jene Religion, Metaphysik oder Ethik die aufgestellten
Postulate zu erfüllen vermag oder nicht. An diesen ebenso unerbittlichen

wie unerläßlichen Postulaten erweisen sich die meisten
religiösen Anschauungen oder Ethiken als untauglich. Wir erlauben uns
daraus nicht den Schluß, daß sie falsch seien; aber wir stellen fest, daß
von ihnen aus die aufgestellten Postulate nicht erfüllbar sind. Um
diesen Nachweis zu führen, bedürfte es weit mehr Raum, als uns hier
zur Verfügung steht. Ich muß mich daher eines abgekürzten
Verfahrens bedienen. Ich stelle den Satz auf, daß einzig und allein der
christliche Glaube in der Lage sei, die aufgestellten Postulate zu
erfüllen, und gebe im Folgenden dazu eine kurze Erläuterung und
Begründung. Es gibt wohl andere religiöse oder metaphysische und
ethische Anschauungen als die christliche, die alle die Tiefendimension
der menschlichen Existenz zu bestimmen versuchen. Aber keine von
ihnen, mit Ausnahme der christlichen, faßt das Göttliche so, daß es

zugleich das Sittliche ist. Keine von ihnen versteht die letzte, höchste
Wahrheit so, daß in dieser Wahrheit zugleich die Gemeinschaft
begründet ist. In aller Metaphysik oder Religion wird die letzte höchste
Wahrheit mit dem Wort «Gott» bezeichnet. Von Gott oder vom
Göttlichen oder vom Absoluten reden sie alle. Aber unter diesem

Wort verstehen sie nicht das gleiche. Wie aber versteht der christliche
Glaube «Gott»? Diese Frage beantworten, heißt nicht notwendig in
ein fachtheologisches Geleise einzumünden und den Fragesteller mit
langwierigen und abstrakten Erörterungen über den christlichen
Gottesgedanken hinzuhalten. Der Ertrag aller theologischen Bemühung läßt
sich in ein einfaches, allbekanntes Bibelwort zusammenfassen, ein

Wort, das den meisten von Jugend auf so vertraut ist, daß es uns
banal vorkommt, und das doch das kühnste und revolutionärste Wort
ist, das je von Menschen ausgesprochen wurde: Gott ist Liebe.
Das sagt weder Buddha noch Mohammed, weder Plato noch Laotse.
Das wollen, das können sie alle nicht sagen. Dieses Wort aber ist die

Quintessenz der ganzen Bibel. Dabei ist freilich anzumerken, daß

unter Liebe nicht Eros, nicht irgendein dem Menschen bekannter
Trieb, auch nicht ein geistiges Begehren, das Begehren nach Schönheit
oder Vollkommenheit zu verstehen ist. Gerade darum, weil ihnen
allen Liebe nur als solches natürliches oder geistiges Begehren bekannt

war, konnten alle jene anderen großen Weisen nicht sagen, «Gott ist
Liebe». Denn wie sollte Gott begehren? Das Neue Testament aber
versteht als «Liebe»: die schenkende Güte, die Gesinnung, die sich

im Opfer manifestiert. Daß das ewige Wesen Gottes, der Grund alles
Seins, der Sinn und das Ziel aller Geschichte schenkende Güte sei —
das ist der Inhalt der christlichen Offenbarungswahrheit allein.

In diesem Satz ist darrum jene letzte Wahrheit enthalten, die da,

1 4 1



wo sie ihrem Sinn gemäß erfaßt wird, Gemeinschaft schafft. In diesem
Satz ist das Religiöse — die Gotteswahrheit — und das Sittliche —
die Verpflichtung gegenüber den Menschen — eins. Wahrheit und
Gemeinschaft sind, letztlich, dasselbe. Die letzte, höchste Wahrheit ist:
Gott, und sie ist Liebe. Liebe aber ist der Wille zur unbedingten,
grenzenlosen Gemeinschaft. Nicht eine Ethik-an-sich, die, auf sich
selbst gestellt, ohne Kraft und ohne Ewigkeitsgrund ist; nicht eine
Wahrheit-an-sich, die, auf sich gestellt, ohne gemeinschaftsbildende
Kraft und Verpflichtung ist; sondern Gemeinschaftswille,
Gemeinschaftsverpflichtung, gemeinschaftsbildende Kraft, die aus der
Verbundenheit mit dem Grund und Schöpfer alles Seins quillt und in der
ewigen Gemeinschaft mit ihm ihren ewigen Sinn hat.

Von dieser, der christlichen Wahrheit, behaupteten wir, daß sie —
und sie allein — die von uns aufgestellten Postulate erfülle. Das
wollen wir in Kürze nachprüfen.

1. Der Massenmensch, so sahen wir, ist der sozial und metaphysisch
entwurzelte Mensch. Vom christlichen Glauben aus sehen wir nun, daß
diese doppelte Entwurzelung im Grunde nur eine ist. Wo der Mensch
den Sinn seines Lebens nicht in der göttlichen Liebe sieht, da vermag er
entweder überhaupt keinen Sinn im Leben zu finden, oder aber er
findet ihn in etwas, das ihn nicht zur Gemeinschaft verpflichtet und
befähigt. Der christliche Glaube gibt uns ein solches Verständnis des

Menschen, das wahre Gemeinschaft in letzter Wahrheit begründet.
Ist Gott der Grund, das Ziel und die Norm unseres Lebens, so kann
nur das Leben in der schenkenden Güte der Sinn unseres eigenen Tuns
sein, so ist also wahre Gemeinschaft mit wahrer Frömmigkeit identisch.

Der Mensch, dessen Leben aus der Verbundenheit mit Gott
kommt, ist kein metaphysisch heimatloser, sondern ein geborgener;
und er ist kein einsamer, unverbundener und isolierter, sondern ein
in die Gemeinschaft gestellter. Der durch Gottes Ruf aus der Ewigkeit

getroffene, der wahrhaft «berufene» Mensch ist, als ein vom
Höchsten Gewürdigter, das Gegenteil eines Massenmenschen; und er
ist, als ein von Gott zur Gemeinschaft Berufener, das Gegenteil eines

isolierten Individualisten.
2. Das zweite Postulat betrifft die Gerechtigkeit. Gerechtigkeit

ist nicht dasselbe wie Liebe; denn Gerechtigkeit hat es mit dem zu
tun, was einem jeden «von «Rechts wegen zukommt», die Liebe aber
geht, als Willigkeit zum Opfer, über diese Grenzsetzung weit hinaus.
Und doch ist in der christlichen Gotteserkenntnis die Idee der
Gerechtigkeit begründet, und zwar derart, daß in ihr sowohl die Rechte
der freien Einzelperson, die Menschenrechte, als auch ihre Begrenzung
durch die Erfordernisse der Gemeinschaft in ihren verschiedenen Formen

begründet sind. •

142



Das christliche Verständnis der Gerechtigkeit hat seinen Grund in
der Erkenntnis, daß der Mensch von Gott «zu seinem Bilde»
erschaffen sei. «Adam», der Mensch schlechthin, der Mensch jeder Rasse,
jeder Klasse, jeder Kulturstufe, ist zum Höchsten bestimmt, was
innerhalb der Grenzen kreatürlichen Seins möglich ist. Er ist dazu
bestimmt, mit seinem Schöpfer in Gemeinschaft zu stehen und dadurch
ihm ähnlich zu werden.

In dieser überirdischen, ewigen Bestimmung hat er seine unabdingbare,

unverletzbare Personwürde; in ihr hat er zugleich den göttlichen
Grund seiner Freiheit und seiner Verpflichtung. In diesem
Grundlegenden, in dieser Menschenbestimmung sind alle Menschen gleich.
Diese Gleichheit der gottbegründeten Menschenwürde ist die Basis

aller Menschenrechte, jener Rechte, die eine staatliche Rechtsordnung
nicht schaffen, sondern nur anerkennen kann, und die sie anerkennen
muß, wenn sie eine gerechte sein will. Die Anerkennung oder
Nichtanerkennung dieser ursprünglichen, allem positiven staatlichen Recht

vorausgehenden Menschenrechte entscheidet über die Gerechtigkeit
oder Ungerechtigkeit jeder staatlichen Ordnung, jedes menschlichen
Rechts. In dieser ursprünglichen Gleichheit liegt auch die tiefste Wurzel

aller freiheitlichen, aller im wahren Sinne «demokratischen»

Staatsgestaltung.
Aber nun ist in der biblischen Lehre vom Menschen nicht nur diese

Gleichheit, sondern auch eine Ungleichheit der Menschen begründet.
Auf demselben ersten Blatt der Bibel, ja im selben Satz, der vom
Ebenbild Gottes spricht, heißt es auch: «Als Mann und Weib schuf er
sie.» Ebenso wie die Gleichheit der Personwürde ist also in der christlichen

Lehre von der Schöpfung auch die Ungleichheit der Individualitäten

anerkannt. Die Gleichheit ist das Primäre; denn sie bestimmt
das Menschsein; aber auch die Ungleichheit ist gottgewollt, nämlich
jene Ungleichheit, die unbeschadet des gleichen Menschsein jedem
Menschen seine besondere Individualität gibt. In dieser Ungleichheit
der Artung liegt auch eine Ungleichheit der Funktion begründet.
Darum, weil die Menschen ungleich sind, sind sie je zu einer
verschiedenen Funktion bestimmt. In dieser Ungleichheit der Funktion
aber liegt wiederum die Möglichkeit des Austausches und die
Notwendigkeit der gegenseitigen Ergänzung. Darum, weil die Menschen

ungleich geartet sind, haben sie einander nötig, bedürfen sie der
Gemeinschaft. Die gleiche Personwürde bestimmt diese Gemeinschaft
als Gemeinschaft von Gleichwertigen und Freien; die Ungleichheit
der Artung und Funktion bestimmt sie als Austausch- und
Ergänzungsgemeinschaft. Daraus ergibt sich die christliche Idee der Gerechtigkeit.

Gerecht ist eine Ordnung, ein Recht, ein Staat, wenn darin
die gleiche Würde aller zum Ausdruck kommt, wenn aber die Freiheit

143



der Gleichwertigen zugleich begrenzt ist durch die Notwendigkeiten
der auf dem Austausch beruhenden Gemeinschaft. Anders gesagt:
Gerecht ist die Ordnung, in der den gleichen Grundrechten je
verschiedene Verpflichtungen der einzelnen, die ihrer verschiedenen Art
und ihren verschiedenen Leistungen entsprechen, gegenüberstehen.
Daraus ist zu erkennen, daß die christliche Idee der Gerechtigkeit die
beiden einseitig-extremen Ideen gesellschaftlicher Ordnung gleichermaßen

ausschließt: den Individualismus, der alles nur an der Freiheit
des einzelnen mißt und die ursprüngliche Verpflichtung zur Gemeinschaft

verneint, und den Kollektivismus, der die Freiheit des einzelnen
den Interessen der Gemeinschaft opfert. Als ungerecht ist erkannt
jede Ordnung, die die Gemeinschaft nur als Notbehelf, nur als «etwas,
was nun einmal leider nicht zu entbehren ist» versteht, und ebenso

jede Ordnung, die den einzelnen nur als «Teil eines größeren Ganzen»
auffaßt und zur Geltung bringt. Ungerecht ist jede Ordnung, die den
einzelnen zum Sklaven eines Kollektivs macht, ungerecht aber auch

jede, die auf einer fiktiven Gleichheit und Unabhängigkeit aller
einzelnen aufbaut. Setzen wir für diese gedanklich abstrakten Formulierungen

geschichtlich konkrete Beispiele ein. Ungerecht ist ebenso der
manchesterliche Liberalismus wie der nationalsozialistische oder
kommunistische Kollektivismus. Wir schließen diese Erläuterung des zweiten

Postulates mit der Feststellung, daß einzig aus der christlichen
Sicht des Menschen diese sowohl anti-individualistische als auch
antikollektivistische Gerechtigkeitsidee sich ergibt, da nur in ihr die
Gerechtigkeit so verstanden ist, daß mit der primären Gleichheit der
Personwürde die sekundäre Ungleichheit der Art und Funktion, als

im göttlichen Schöpferwillen begründet, verbunden ist.
3. Die Gegenthese gegen den Vitalismus, die Geistfeindlichkeit des

totalen Staates, hat davon auszugehen, daß diese geistfeindliche Haltung

sowohl im nationalsozialistischen wie im kommunistischen
Totalitarismus eine Reaktion gegen eine falsche, abstrakte Geistigkeit
darstellt. Es ist etwas Wahres an der Lehre von Karl Marx, daß der
Geist, wie er ihn in der bürgerlichen Gesellschaft seines Jahrhunderts
wahrnahm, ein bloßer «Ueberbau» über realen wirtschaftlichen
Tatsachen war. Diese bürgerliche Geistigkeit war nicht imstande, ja nicht
einmal willens, die sozialen Verhältnisse so zu gestalten, daß den
elementaren Bedürfnissen des Menschen Genüge getan war. Was hilft
aber eine hohe Geistigkeit, wenn sie menschenunwürdige wirtschaftliche

Verhältnisse hervorbringt oder duldet? Die kommunistische
Reaktion gegen den individualistischen Kapitalismus war eine
geschichtliche Notwendigkeit. Und ähnliches könnte vom
Nationalsozialismus gesagt werden. Gerade darum vermochte er, wenigstens
in seiner Anfangszeit auch anständige Menschen in seinen Bann

l 4 4



zu ziehen, weil er das Recht einer Reaktion gegen eine atomisierte
Gesellschaftswirklichkeit für sich zu haben schien. Die Geistfeindlichkeit

dieser beiden Totalitarismen war der unvermeidliche Gegenschlag
gegen eine über den wirtschaftlichen und politischen Tatsächlichkeiten
schwebende idealistische oder mystisch-romantische Geistigkeit,
von der keine oder keine wahrhaft fruchtbaren Impulse zur
Gestaltung der gesellschaftlichen Ordnung im Sinne der Gerechtigkeit
ausgingen.

Im Unterschied zu dieser Geistigkeit versteht das echte, das nicht
durch falsche Geistigkeit entartete Christentum den Menschen als eine

geistleibliche Totalität, als eine Kreatur, deren sinnlich-irdisches
Wesen ebenso im göttlichen Schöpferwillen begründet ist wie sein

geistiges. Daraus ergibt sich der große Realismus, der Sinn für das

Konkrete und Natürliche, der allen großen Christen von jeher eigen
gewesen ist, und der die Bibel so sehr von anderen Büchern der
Religion unterscheidet. Gott hat den Menschen auf die Erde gesetzt —
er ist nicht, wie bei Plato, durch einen Abfall auf die Erde geraten.
Der Mensch ist von Gott als ein leibliches, nicht als ein engelhaft-
leibloses Wesen geschaffen, darum muß auch sein leibliches Leben,
muß vor allem sein leibliches Wohl ernst genommen werden. In der
Mitte des Unservaters steht die Bitte um das tägliche Brot, und das

Wesen der Nächstenliebe hat der Herr am Beispiel des «barmherzigen
Samariters» illustriert, der für das leibliche Wohl des unter die
Räuber Gefallenen besorgt ist. Darum kann eine auf der biblisch-
christlichen Erkenntnis fußende Gesellschaft nicht in abstrakter
Geistigkeit an den sozialen, wirtschaftlichen und politischen Nöten
und Bedürfnissen achtlos vorübergehen. Das gemeinsam genossene
Abendmahlsbrot verpflichtet zu einer richtigen Erwerbung und
Verteilung des täglichen Brotes. Die wahre christliche Gemeinschaft
schämt sich dessen nicht, daß bei ihr «das Brot» im Mittelpunkt
des Blickfeldes steht. Sie ist niemals zu «geistlich», um die Brotnöte,
die wirtschaftlichen Probleme, ganz ernst zu nehmen und jedes ihrer
Glieder auf seine wirtschaftlich-soziale Verantwortlichkeit aufmerksam

zu machen. Gewiß, die Erde ist nicht das Ziel der menschlichen

Bestimmung, aber ihr Ausgangspunkt; das Leibliche ist nicht das

Höchste, sondern das Untergeordnete. Aber das Höchste, die Liebe,
muß sich gerade darin als Wirklichkeit beweisen, daß sie sich in der

Ordnung des Leiblichen, also auch des Wirtschaftlichen, als gestaltende

Kraft auswirkt. Die «Dimension der Tiefe», von der wir
anfangs sprachen, ist also im christlichen Glauben nicht getrennt von
der Oberfläche; das Ewige soll nicht das Zeitliche entwerten, sondern
ihm seinen Sinn, seinen Gehalt und seine Richtung geben. Es geht im
christlichen Glauben um Höheres als bloß um eine gerechte soziale

1 4 5



oder politische Ordnung; aber dieses Höhere muß von der Art sein,
daß aus ihm soziale und politische Gerechtigkeit entsteht.

"Wenn nun also, auf diese "Weise, die drei Postulate, die wir als

Prinzipien des Neuaufbaus aufstellten, durch die christliche Lehre
und durch sie allein erfüllt sind, so bleibt die Frage übrig, warum
denn das Christentum, das nun doch seit bald zweitausend Jahren in
der Welt ist, es nicht habe hindern können, daß die Entwicklung der
sozialen und politischen "Welt in so ganz anderer Richtung verlaufen
ist, warum das Christentum insbesondere in unseren Tagen die
Entstehung des totalen Staates nicht verhindert habe. Darauf ist ein
Doppeltes zu antworten. Erstens: Man kann das Christentum nicht
für Dinge verantwortlich machen, die aus der fortschreitenden
Abwendung von seiner Lehre, aus jenem Abbau der Tiefendimension
mit Notwendigkeit entstanden sind. Es darf ja doch auch, obschon
nicht in allzu lauten Tönen gesagt werden, daß die christliche Kirche
die einzige geistige Größe war, die sich mutig dem Totalitarismus
entgegenstellte und das Martyrium nicht scheute. Der Name
Niemöller ist nur der bekannteste von vielen Hunderten, die ähnliches

getan und ähnliches, zum Teil noch Schwereres, deswegen erlitten
haben. Aber das ist nur die eine Antwort. Die zweite liegt in einem
vorher ausgesprochenen Satz: Der christliche Glaube schafft jene
wahre Gemeinschaft und Gerechtigkeit nur da, wo die göttliche Liebe
ihr entsprechend vom Menschen aufgenommen wird. Das heißt aber,
nur echtes, nur wahrhaftiges Christentum vermag wahre Gemeinschaft

und wahre Gerechtigkeit hervorzubringen. An diesem Satz
wird nun die Schuld, ein weitgehendes Versagen des empirischen
Christentums offenbar. Christliche Fassade vermag ebensowenig als
andere Fassade, christliche Halbheit ist ebensowenig erfreulich wie
andere Halbheit. Verweltlichtes Christentum geht gerade der Kraft
verlustig, die Welt zu gestalten. Aber das alles spricht ja nicht gegen
die christliche Wahrheit, sondern einzig und allein gegen die Christen,
die dieser Wahrheit trotz ihrem Bekenntnis untreu werden oder doch
ihr nur halbherzig anhangen. So wenig als man die Kunst für die
Erbärmlichkeiten der Stümper haftbar machen kann, so wenig die
christliche Wahrheit für die wahrhaft sehr großen Gebrechen und
Verfehlungen, die der empirischen Christenheit zur Last gelegt werden

können.
Die Bilanz der abendländischen Geschichte der Neuzeit ist

eindeutig: Nur in der Erneuerung christlichen Denkens und Wollens liegt
die Gewähr für die Gesundung unserer so tief erschütterten Kultur.
Es ist höchste Zeit, daß die Denkenden und Verantwortungsbewußten
sich zur klaren Anerkennung dieses Entweder-Oder aufraffen und
entschlossen die praktischen Konsequenzen ziehen. Entweder wir

1 46



nehmen auf der ganzen Linie den Kampf auf gegen die Verflachung,
gegen den Positivismus und gegen den Relativismus, der sich als

Toleranz ausgibt, und setzen uns in allen Bereichen unseres nationalen
und kulturellen Lebens für die christliche Wahrheit ein — oder aber
die abendländische Menschheit versinkt in der Geistlosigkeit und
Tyrannei des totalitären Kollektivismus. Tertium non datur.

Was heißt das praktisch, in unserem Lebensbereich:
1. Wir müssen den Mut haben, dafür einzustehen, daß unsere

Schweizer Demokratie auf christlichen Prinzipien aufgebaut ist und
mit diesen steht und fällt.

2. Wir müssen den Mut haben, in unserem öffentlichen Bildungsieben

mit dem fatalen Prinzip der geistigen Neutralität zu brechen,
das immer dem geistig «Mindestbietenden», also schließlich dem
Nihilismus zugute kommt.

3. Wir müssen den Mut haben, eine Wirtschaftspolitik zu fordern
und zu treiben, die ebenso entschlossen mit dem individualistischen
Kapitalismus bricht, als sie den Verlockungen des kollektivistischen
Kommunismus widersteht. Staatliche Planung ist notwendig, aber nur
als Planung im Dienste der Freiheit und Selbstverantwortung heilsam.
Das ist der Weg, den die Schweiz bereits eingeschlagen hat, den wir
aber klarer und zielbewußter weiter verfolgen müssen, ohne auf das

Geschrei derer zu achten, die zur Rechten Rückkehr zum Laissez-faire,
auf der Linken ein Vorwärts ins kommunistische Paradies fordern.
Nur wenn es uns gelingt, auf dem freiheitlich demokratischen Wege
die Privilegien zugunsten der Nichtprivilegierten zu beschneiden, ist es

möglich, soziale Gerechtigkeit zu verwirklichen, ohne in der Tyrannei
des Staatssozialismus zu enden.

4. Es kann sich aber nicht darum handeln, opportunistisch einem

Zuge der Zeit entgegenzukommen, sondern aus dem Willen zur
Gerechtigkeit und in Respektierung der gleichen Menschenwürde aller
ein besseres Gleichgewicht zwischen der Freiheits- und der Sicherungstendenz,

zwischen den Interessen der Besitzenden und der Besitzlosen
zu schaffen.

Dieser Ausgleich, nicht aber die Gleichmacherei entspricht der
christlichen Idee der Gerechtigkeit, die die Gleichheit der Personwürde

mit der Ungleichheit der Art und Leistung verbindet und im
Gedanken der organischen Gliedschaftlichkeit der Gemeinschaft von
Freien zusammenschließt.

5. Diese christlichen Prinzipien können aber nicht lebendig werden
und lebendig bleiben, wenn sie nicht aus lebendiger Glaubensgemeinschaft

stetsfort erneuert werden. Die Erneuerung der christlichen
Glaubensgemeinschaft selbst ist darum die notwendige Grundlage
alles anderen.

147


	Die geistigen Voraussetzungen eines Neuaufbaus

