Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 13 (1945-1946)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

STEPHAN HERMLINS
«ZWOLF BALLADEN VON DEN GROSSEN STADTEN »

«Hort: unter uns bat sich eine seltsame Stimme erhoben

Aus den verzweifelten Wildern des Zwielichts der Einsambkeit
Aus den verpesteten Wiisten die freudlose Stiirme durchtoben
Sagt eine rubige Stimme bestiandig: Es ist an der Zeit!

Hért: unter uns bat sich eine seltsame Stimme erhoben!»

_SO beginnt Stephan Hermlins «Ballade von unserer Zeit mit einem Aufruf an
die Stidte der Welt.» Ein Dichter verlangt nach dem richenden und richtenden
Spruch jener, die am meisten in unseren Tagen zu leiden haben; und wer hitte
Fl'll’dltbareres sehen miissen als jene gewaltigen Korper aus Stein und Menschen-
lel,},)’ aus gepragter Tradition und eiligem Leben von heute, als unsere Groflen
Stidte... Dem Dichter sind sie nah und gegenwirtig wie nur irgendein geliebtes

€sen; er versteht sie und ihre Sprache, ihre Klage. Seit langem hat er auf ihr
Wort und Urteil gewartet.

«Wire eure Stimme gleich einer Siule erwacht
Als es Zeit war in unserer Mitte jiblings .. .»

Nun sprechen die Stidte, die das Leid der Steine, der unruhigen Schlifer und
¢r zerschmetterten Opfer gleichzeitig zu nennen haben: seltsam ist ihre Stimme,
die Sprache dieser «irdischen Richter Stidte», aber durchdringend. Und durch
all_es Stdhnen und Grauen klingt eben dieser einfache Ruf: «Es ist an der Zeit!»
Leid und Leidiiberwindung, Feststellung und Kampfruf sind in einem einzigen
Satz vereint. Der Grundakkord dieser «Zwolf Balladen von den Groflen Stadten»!
Ist angeschlagen. Hermlin ist dialektischer Denker und tief musikalischer Kiinst-
ler. Dialektik aber und Musik verlangen gemeinsam, dafl bereits das Thema alle
Elemente seiner Wandlung und Verinderung in sich trage. In diesen Eingangs-
versen der «Ballade von unserer Zeit» finden sich daher wie im Keime alle Motive
dieses Balladenzyklus enthalten, der nichts anderes in immer neuen Formen und
Bildern darzustellen sucht als das Leben eines Dichters, eines Dichters deutscher
Sprache, mitten in unserer Zeit.

Auch Stephan Hermlins Stimme ist eine «seltsame Stimme». Aber es ist die
Stimme eines wirklichen, eines ungewohnlichen Dichters. Sie sollte gehdrt wer-
den; denn ihr Wort geht an uns, bedeutet kein Entweichen vor d_er Forderung
des Tages. Es ist ein grofer (und immer wieder iiberraschend giiltiger) Versuch,
den Widerstand des Geistes gegen Vernichtung und Todesekstase zu bezeugeg.

Ein junger deutscher Dichter — vertricben und einstweilen heimatios wie
so viele. Dieser hier aber blieb der Heimat im Herzen treu; nie hat er die
Austreibung (oder besser: die freiwillige Abkehr) als etwas Endgiiltiges betrachtet.

! Erschienen im Morgarten-Verlag, Conzett & Huber, Ziirich.

59



Thm bleibt trotz allem die Stadt Berlin in der Erinnerung nahe als «Stadt, die mich
erzog». Die grofle Berliner «Ballade wvon einer sterbenden Stadts verrit das
geheime Einverstindnis dieser groflen Mutter mit dem fernen Sohn, und dieses
Einverstindnis schliefit beider Gemeinschaft gegen alle falschen Viter und neuen
Konige zusammen.

«Welkt denn wirklich dein Aunge im Schutt deiner Trinen
Brickelt der sebnsuchtslose gebirtete Mund?

Ich errette dich! Auf meinen Stunden lehnen
Unverginglich Erinnerungen . . .»

Nie ist dieses Band zwischen dem Dichter und der groflen, stolz-leidenden Stadt
abgerissen, mochte Hermlin auch in Frankreich oder in Spanien den Tag bestehen
oder als irgendeine Nummer unter so vielen anderen Fliichtlingen hier in der
Schweiz auftauchen. Das ist die gleiche Treue, die in allen Lindern die «Aus-
gebombten» so oft in den Kellern und Ruinen ihrer einstigen Heimstitten
zurilickhilt, in jenen halb unterirdischen Lochern, aus denen dann plotzlich viel-
leicht Saitenklang hervortdnen mag, vielleicht ein Quartettsatz jenes Franz Schu-
bert, den auch Hermlin so unsiglich liebt. ..

Die Stadt, die ihn erzog, die so vieles an Erinnerung ins Blut des Dichters
senkte, mag besondere Rechte auf ihn haben: es sind darum doch keine aus-
schliefSilichen und ausschliefenden Rechte. Neben Berlin steht im Balladenkreis
jene grofle, ganz andere, unheimlich-drohende, auch ganz anders leidende Stadrt,
«in der jeder Tag ein wenig dem Vierzehnten Juli gleicht>. Die ihr gewidmete
Ballade entstand zu einer Zeit, da die fremden Herren an den

«Schatten Bellevilles und Schatten von St-Antoine»

tagesherrlich voriiberzogen, ohne die drohenden Schatten zu bemerken, die sich
iiber ihren Weg lagerten

«wie von Fahnen und Fausten geballt . . .»

Der Dichter wuflte es besser: er verstand die Sprache aller Stidte, auch dieser
hier; ihm enthiillte sich jenes durch die Jahrhunderte immer wieder auf Valmy
marschierende Volksheer der Befreiten, lange bevor es dann wirklich aus dem
Schatten hervorbrach. Wo Leiden dieses Krieges sind, wo die Hoffnung einer
neuen Gesellschaft als Keim in fruchtbare Erde gesenkt wurde, hat Herlims Dich-
tung davon erfahren. Das Werk wurde zur Verkiindigung — auch wenn dieses
Neue noch verborgen blieb und seinen Dichter zwang, fast Unsagbares zu sagen:
fiir die kommenden Zeiten und Ordnungen. Manchmal ist ein solches Uebermafl
an Verantwortung und Vision fast unertriglich fiir jenen, der klar und pro-
phetisch, heutig und zukiinftig in einem zu sein hat. Der Dichter weifl um
diesen Zwiespalt:

«Jedem ward seine Stimme Die Deine in Nacht zu verkiinden
von diesem Nach-der-Nacht eilt deinem Wege voraus
den Du stindig titig bejabst .. .»

Solches Erleben aber ist dort nur méglich, wo die Einheit von Denken und
Handeln vollzogen ist, wo nicht bloff das Wort des Dichters den Anforderungen
des Tages standhilt, sondern auch sein eigenes Handeln. So leben und schaffen
André Malraux oder Louis Aragon, so verstand Antoine de Saint-Exupéry die
«taille de ’homme», bevor sein Flugzeug in der Nacht verschwand. Er kennt

60



die «Ueberwindung der Einsamkeit in den Groflen Stidten», wenn jeder fiir sich
und insgeheim bei allen andern steht.

«Und fern sind die machtvollen Briider Der Feind ist noch in den Wildern
Sein Brand vernichtet die Stadt doch jeder ist Partisan

Und jeder von uns ist einsam anf den verbarschten Feldern

Viom Morgen bedrobt aus dem uns die letzten Entscheidungen nahn.»

Einsamer und Freiheitskimpfer: das ist die Haltung des Dichters Stephan
Hermlin in unserer Zeit. Es ist die einzig mogliche Haltung unter Menschen, die
nicht mehr im Provisorischen leben wollen, die in der Nacht das «Nach-der-
Nacht» suchen und sehen. «Das Geheimnis eines Menschen steckt nicht in seinen
Oedipus- oder Minderwertigkeitskomplexen, sondern in den Grenzen, die er

seiner Freiheit setzte, in seiner Kraft, Martern und Tod zu ertragen.» Das ist
ein grofles Wort Jean-Paul Sartres.

“Und Percy Friedrich Wolfgang sind
Verschlagen in das grofle Webn

von Bannern die im weiflen Wind
der Ewigkeiten weit vergehn . . .»

Es ist die Klage um die «Toten, die mein Herz regiert zu aller Zeit». Die
Verse bilden den Schnittpunkt der groflen, in der heutigen deutschen Dichtung
“.TOhl unvergleichbaren «Ballade von einem Stidtebewohner in tiefer Nots. Bilanz
emes Dichters der bedrohten Kultur, geboren aus Todessehnsucht und Miidigkeit,
um sich in eipe reiche, erfiillte, zukunftsfrohe Rechnung zu verwandeln, bei der
alles, was unzerstorbar ist, aufgerufen wird und hervortritt, um fiir das Dasein,
das sinnvolle Leben zu zeugen: Mirchen aus der Morgenfrithe der Menschheit;

erse, die gestifter sind fiir immerdar; Gemeinschaft der in Geist und Kampf
verbundenen Menschen; Stille und Zweiheit von Mann und Weib, ewige Musik
und ewiger Wechsel der Gezeiten. Die Bilanz eines Menschen und Dichters in
unserer Zeit, eines Sprossen der groflen Werke und der groflen Meister.

Sie sind untrennbar eins, gleich lebendig und wirkend: die Werke der Meister,
und die Freundesworte heutiger Geschopfe. Im Treiben eines Totentarzes, der
sachlich, wissenschaftlich geworden ist, lingst nicht mehr die hieratische Wiirde des
spaten Mittelalters kennt, werden die Lebenden und die groflen Toten hin.weg-
geschwemmt. Hiuser versinken in Schutt, woran sich «blof» eine warme Erinne-
rung der namenlosen Wesen kniipfte, die da lebten, und giiltige Zeugen des
objektiven Geistes: Statuen und Kathedralen und die Hiuser der Meister. Viel-
leicht die Hiuser Percys und Friedrichs und Wolfgangs. Um sie alle klagt der
Dichter, um ihre Ferne und ihren unfrohen Tod: um die deutschen Freunde
auf irgendeinem Feld des groflen Kampfes, und um die vertrauten, freundlichen
Percys. Aber Percy, Friedrich, Wolfgang sind gleichzeitig Shelley und H§lderhn,
Mozart und Goethe! Es sind die so unsiglich verratenen «Toten, die mein Herz
regiert zu aller Zeit . . .»

Wie sich der tsdlich Kranke, der es weiff, alles Angenchme dieser W‘fk auf-
ruft, das er genofl, so ist auch die Dichtung Stephan Hermlins, diese Dichtung
bedrohter Menschen und bedrohter Humanitit, ein pausenloser Anruf an das
Giiltige, an das fiir die Dauer Geprigte.

Ungewohnt mutet der Begriff «Ballade» iiber jenen zwdlf umfangreichen Ge-
dichten all jene an, die dabei sofort an den «Taucher» oder «Des Singers Fluch»,
an seltsam-auflerordentliche Begebenheiten in gereimter Form zu denken pflegen.

61



Allein, schon Frangois Villons grofle «Balladen» waren ganz anders: grofle Lebens-
beichten, ein Panorama des wilden inneren Geschehens — samt moralischer Nutz-
anwendung.

Hermlin schuf sich einen neuen Typ der Ballade: Sie gibt den dufleren inmitten
des inneren Berichts. Der unbeteiligte Erzdhlerton friiherer Balladen ist preis-
gegeben; denn die Berichte aus unserer Zeit verlangen Entscheidungen und
Stellungnahme, sie kennen kein «interesseloses Betrachten». Vor allem verlangen
sie Antwort: auch hier gibt es duflere und innere Welt, Konfession und Nutz-
anwendung. Diese zwolf Balladen sind daher eigentlich eine einzige grofle Ballade
in zwolf Sitzen. Es beginnt mit jener «seltsamen Stimme»; ruft in der groflen
Litanei fiir die Stidte der Welt» alle diese gewaltigen Gebilde zum Zeugnis auf;
schildert die kleine Welt der Einzelnen im Ruin der stiirzenden Steine, das
Unwiederbringliche an Kiissen und Nihe, Erinnerung und vergehendem Rauch;
beschwort die schlafenden Kinder in den Tunneln des unterirdischen London;
hiuft immer wieder die Todessymbole: Rauch und Lethe, blutschwarzen Wein
und Todesmohn, Geheul der Sirenen und Pfeifen der Ratten, allen Ekel und allen
Jammer der Vernichtung — bis thematisch alles fiir die «Ueberwindung der
Einsamkeit», fiir das Echo der seltsam-groflen Stimme dieser «Richter vom
Stidtegeschlechte» vorbereitet ist. Nicht Vernichtung nidmlich ist das letzte Wort
dieser zwolfgeteilten Weltballade, sondern Aufbau und Zuversicht.

«...Denn in dem Baume

Ist alles dammernde Wachstum bestatigt Und dort
In der Quelle tritt Flup und Meer schon im Rauwme
Als notwendig bhervor Fiir die Liige kein Ort.»

Ueberall dort, wo das Chaos unserer Tage am schonungslosesten durch den
Dichter gestaltet wurde, entstand eine Dichtung der Hoffnung und des Trostes
im Kommenden: nicht als messianische Verheiflung, sondern als Aufgabe, als
Forderung unseres Tages. Hoffnung war Aragons Lied in der Mitternacht Frank-
reichs; ist Thornton Wilders Botschaft nach allem Tod und aller Vereisung, ist
Malraux’ Erfahrung mit Menschen, ist Brechts Glaube an die Vernunft, und
das heifft: an die Fihigkeit des Menschen, zu erkennen und zu erneuern. Auch
in den Balladen Stephan Hermlins lebt alle Unordnung unseres Lebens, die nicht
chaotisch ist, da sie hier geprigt und gebunden wurde. Auch dieses Werk heifit
uns hoffen! MARTIN SEILER

FRITZ ERNST: JOHANN CASPAR VON ORELLI!

Als viertes Bindchen der von Fritz Ernst betreuten Reihe der «Ziircher Antho-
logien» liegt nun auch eine Auswahl aus den Schriften von J. C. von Orelli
vor. Der Herausgeber hat ihr eine meisterhaft formulierte Einleitung voraus-
geschickt, die manchem Leser der «Neuen Schweizer Rundschau» noch in bester
Erinnerung sein wird (vgl. Maiheft 1945). Wir kommen heute auf das reizende

! Fretz & Wasmuth Verlag, Ziirich.

62



Bichlein zurlick; handelt es sich doch keineswegs um eine rithrende Hilfsaktion

geistigen Heimatschurzes unter dem Patronat eines rohstoffarmen Verlegers.
J.C.von Orelli, «unser grofiter Mittler vom 18. zum 19. Jahrhundert», war
wirklich eine ungeheuer reiche und lebendige Persdnlichkeit. In ihr verschmolz
das scheinbar Unvereinbare zur harmonischen Ganzheit: Tichtigkeit und Lie-
benswiirdigkeit, wissenschaftliche Griindlichkeit und spielerischer Witz, echte
Frommigkeit und scharfer Verstand, Weltoffenheit und feurige Vaterlandsliebe.
Aber wer war denn eigentlich dieser Johann Caspar von Orelli (1787—1849)?
werden ungeduldig jene fragen, die in Ziirichs Kulturgeschichte wenig bewandert
sin.d. Und die «Matadore des Details», denen der Sinn fiir die «herrliche Ganz_-
.heu:» eines Menschen abgeht, verlangen eine Etikette. Nur ungern kommen wir
Falle Orellis diesem Wunsche nach. Unsere Verlegenheit ist grof}, ebenso
groli, wie wenn uns jemand um eine geistige Visitenkarte von Fritz Ernst bitten
wiirde. . . Begniigen wir uns damit, zu sagen, dafl der Herausgegebene und der
Herausgeber innerlich verwande sind. Nicht nur die Vorrede, auch die Anlage
der klugen und knappen Auswahl sprechen dafiir, daf Fritz Ernst in Orelli
einen geistigen Vorfahren entdeckt hat. So hat er wohl die innerste Befriedigung
erfahren, die cinem Herausgeber zuteil werden kann: sich selbst im Werke des
Betreuten auf diskrete Weise bestitigt zu sehen.
_Orelli und Ernst sind einmal beide souverine Philologen, die es nicht iiber
sich bringen, den Apfel der Weltliteratur in altphilologische, germanistische,
romanistische und anglistische Schnitze zu schneiden. Beide haben sich als Histo-
riker, als Erzieher und als Patrioten bewihrt. (Ich erinnere nur an von Orellis
groflartige Vortrige im Schofie der Helvetischen Gesellschaft zu Sdlir_lznach und
an Ernsts Essayband «Die Sendung des Kleinstaates».) Beide sind endlich Melstgr
der cleganten und prignanten sprachlichen Formulierung, eine Eigenschaft, die
0 deutschsprechenden Landen immer besondere Erwihnung verdient. . .
Gerade wegen dieser Vielseitigkeit und Universalitit m&chte ich die beiden
eminent ziircherische Geister nennen, wobei ich allerdings schnellstens beifiige,
daf hier Ziirich im platonischen Sinne aufgefafit sein will, d. h. eher als das,

Was es sein kénnte, denn als das, was es ist, eher als kleines Europa denn als
grofles Seldwyla . . .

«Le style, cest I’homme.» Mehr als fiir J. J. Bodmer trifft dies fiir Orelli zu.
Em-e Auswahl der Auswahl moge es bezeugen. Und weil hier schon vom Ziircher

eist die Rede war, stellen wir ein kleines Ziircher Portrit des 16. Jahrhunderts
an den Anfang. Es ist dem Fragment «Lilius Socinus» entnommen, einem Lebens-
bild jenes gescheiten und eigenwilligen Zweiflers aus Siena, dem unsere Stadt zu
verschiedenen Malen ein Asyl gewihrte.

“Ueberhaupt fand dazumal in Ziirich ein sehr reger Ideenaustausch und steter
Verkehr abweichender Nationalititen statt. Die wohltitige Wirkung davon war
Ausg]eidlung dieser Verschiedenheiten ins Reinmenschliche, Abstreifung einseitiger
B“Chriinkung, Erweiterung der Ansichten ins Allgemeine wie spiterhin selten
mehr. Man erinnere sich nur der Universalitit eines Conrad Gefiner. Gehemmter
blicben freilich die Theologen durch ihre Dogmatik. Allein auch bei d'iescn
mufite das Eigentiimliche einer italienischen Gemeinde mit so feurigep Predigern
Wie Occhino, so erfahrungsreichen Weltminnern und Gelehrten wie Johannes
von Muralto, Aloysius Orelli, Thaddius Dunus an der Seite der Einheimisc}l.?n
Viel geistiges Leben hervorrufen. .. So birgt denn eine noch so stiirmische Zeit,
unter allen durch sie veranlaften Leiden und Reibungen, auch des Anmutigen,
Le endigen und Erhebenden so vieles in ihrem Schofe. Es war aber kein blofes
E.mPfangen von auflen; denn es mischte sich stets damit das regsame Gefiihl des
€igenen geistigen Wirkens nach allen Seiten hin .. .»

63



Und das ist Orellis Beitrag zum aktuellen Problem des Uebersetzens:
«Uebersetzungen, wenn sie diesen Namen wirklich verdienen, sind die Eisen-
bahnen der héheren Kultur: durch sic wird es dem grofleren, nach Bildung
strebenden Publikum méglich, die Grenzen entlegener Zeiten und Vélker rasch
zu iiberfliegen und aus beiden das Trefflichste und Schénste leicht sich anzueignen.
Es ist daher nicht zu verwundern, dafl unter dem universellsten und mit dem
allseitigsten Bildungstriebe begabten Volke, unter den Deutschen, die Ueber-
setzungskunst, namentlich die Kunst, poetische Erzeugnisse aller kultivierten
Volker ithrer Form wie ihrem Geiste nach wiederzugeben, bis jetzt die erfreu-
lichsten Fortschritte gemacht hat.»

Orellis Germanophilie muff wie diejenige des jungen Jacob Burdkhardt aus der
Zeit heraus gedeutet werden. Ahnte doch in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
noch niemand etwas vom Aufkommen der Germania dominatrix aufler Heine.
In Lavater und Pestalozzi Reprisentanten des deutschen Wesens zu erblicken,
war damals kein Affront, sondern ein hohes Lob, das man den beiden Schweizern
zollte. Lavater und Pestalozzi bedeuteten Orelli sehr viel. Vom erstern ver-
anstaltete er eine Auswahl seiner Schriften; dem zweiten setzte er dieses schlichte
und schone Denkmal: «Stets erschien er mir als ein zweiter Oedipus. Bis in den
Tod hinein haben ihn die Feinde und mehr noch die Freunde verfolgt und
gepeinigt; er aber wollte stets das wahre Volkswohl. Seine Personlichkeit, manche
seiner einzelnen Versuche sind in der Zeit untergegangen; allein das darf wohl
auch im Angesichte der Nachwelt ausgesprochen werden, dafl Pestalozzi... mit
gewaltiger Kraft und Ausharrung fiir das ideale Prinzip der Volksbildung, das
er klarer geahnt als Rousseau oder auch irgendein Deutscher vor ihm, bis zum
letzten Atemzuge gekimpft; dafl es ihm durch hohe Geisteseigentiimlichkeit,
zum Teil auch durch die grofle Darstellungsgabe, die er in manchen Partien,
besonders seines Lienhard, an den Tag legte, durch die Eindringlichkeit seines
aus dem tiefsten Gemiite hervorquillenden Wortes, durch sein tragisches Schicksal
selbst am Ende doch gelungen sei, die Idee der echten Volksbildung zunichst der
deutschen Menschheit niherzubringen; dafl sehr vieles, was seither in Deutschland
und der Schweiz dafiir geleistet worden, urspriinglich aus der Fiille seines Geistes
und reinen Gemiites hervorgegangen; daf er sich um die Menschheit wahrhaft
verdient gemacht hat.»

Einen «Friihvertreter der spitern Romanistik» nennt Fritz Ernst den Mit-
begriinder der Ziircher Universitit. (Auch das war von Orelli!) Vor allem Dante
zog ihn magisch an, wie er iiberhaupt am liebsten in der italienischen Renaissance
verweilte, weil dort wie in der Antike dem Universellen reiner und echter nach-
gestrebt wurde als zu seiner Zeit. Mit dem Lob der «Allseitigkeit der groflen
Italiener» sei unsere andeutende Zitatenlese beendet:

«Vor nichts mehr hiiteten sich die groflen italienischen Kinstler des 16. Jahr-
hunderts als vor Einseitigkeit in ihrer Selbstbildung und in ihren Schépfungen.
Nicht entging ihrem zarten Sinne fiirs Schéne, ihrem durchdringenden Geiste
die innige Verwandtschaft der Kiinste, und wie erst aus der Verschmelzung aller
die Kunst an sich hervorgeht, wie hinwieder die Kunst auf Wissenschaft sich
griinden oder vielmehr die eine der andern wechselweise dienen muf, wenn die
Kunst innern Bestand, die Wissenschaft Grazie haben soll. Daher strebten jene
Erhabenen, jede Kunst und die mit derselben in nichster Verbindung stehende
Wissenschaft zu ergriinden, sich mit jeder Fertigkeit — virtd — zu schmiicken,
um das ihnen stets vorschwebende Ideal des echten Kiinstlers zu erreichen, und
dadurch nur vermochten sie, demselben, jeder nach seiner Individualitit, so nahe
zu kommen. Vorziiglich auch in dieser Hinsicht bleiben sie nur selten nach-

geahmte Muster der Kiinstler unseres Jahrhunderts!»
PAUL ROTHENHAUSLER

64



	Kleine Rundschau

