
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: T. S. Eliot

Autor: Häusermann, H.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


T. S. ELIOT

VON H. W HAUSERMANN

Pif nCUe Entwicklung der englischen Lyrik, die ungefähr mit der
J anrnundertwende einsetzte, wurde von materiellen Umständen
begünstigt: die Zunahme der Bildung der Massen, die Zeitungen, größere

Dichtigkeit der internationalen Verbindungen und die Lebensbedingungen

in moderner städtischer und industrieller Umgebung.
Ausschlaggebend war jedoch die geistige Reaktion gegen alles, was in der
Viktorianischen Dichtung als verfehlt und überlebt erkannt wurde.
Die Georgische Dichterschule, so benannt nach Georg V., der 1910
den Thron bestieg, entstand aus der Ablehnung der Zahmheit, aber
auch der Verderbtheit, in die die Romantik mit Tennyson und den
Dekadenten abgeglitten war; ähnlich werden die Imagisten definiert

V ihre Opposition zu Swinburnescher Wortmusik und viktoriani-
scher Didaktik, die in der schärferen Luft des 20. Jahrhunderts nicht
mehr gedeihen wollten. Die neue Generation brach mit der reichen,
aber formelhaft gewordenen poetischen Ueberlieferung der viktoria-
ntschen Welt; sie forderte eine ursprüngliche Inspiration, nicht eine
von Dichtung abgeleitete Dichtung. So erklärt sich ihre Rückkehr zu
den Anfängen, zu Chaucer, zu den Jakobiten, zu Wordsworth, aber
auch zu den französischen Symbolisten.

Der Anteil, den das kritische Bewußtsein an dieser literarischen
Renaissance hat, kann daher kaum überschätzt werden. Die Lyriker
selbst, und besonders die, die mit dem Kreis der Imagisten in Ver-
indung standen, haben immer die Bedeutung der Kritik unterstrichen.

Aloch 1937 hat Eliot bestärkt, daß die Erneuerung der Dichtung nach
1910 weitgehend durch die kritische und experimentelle Arbeit einiger
Imagisten, besonders Ezra Pounds, bestimmt wurde1. Und 1943 stellte
merbert Read in einem Brief fest: «Mehr und mehr erkenne ich die

1 Als Dichter und Anreger sehr beachtlich, als Mensch liebenswürdig und
selbstlos, hat jedoch Pound in seiner Einstellung zu Staat und Gesellschaft
immer einen unglücklichen Negativismus gezeigt. Schon 1907 verlor er
seine Lehrerstelle am Wabash College, Idiana, weil sein Auftreten zu
unkonventionell war; 1920 fand er auch England zu verknöchert und zog

45



Wichtigkeit der imagistischen Entwicklungsphase, welche die englischen

und amerikanischen Dichter meiner Generation durchlebten. Die
greifbaren Ergebnisse waren vielleicht gering, dafür war das, was ich
die uns auferlegte poetische Läuterung nennen möchte, von entscheidender

Bedeutung.» In der Tat gibt es genug Beweise, die dartun, daß
nicht nur die Imagisten, sondern auch viele Georgier tief über ihre
Kunst nachdachten und daß ihre kritischen Theorien ihr Schaffen
beeinflußt haben.

Der Umstand, daß Eliot Ezra Pound gegenüber seine Verpflichtung
bestätigt hat, läßt es angebracht erscheinen, die charakteristischen
Meinungen dieses Dichters in Erinnerung zu rufen. Pounds Auffassung
nach ist es nicht des Dichters Aufgabe, seine Persönlichkeit
auszudrücken, sondern die Qualität der Gefühle, die er in Worte kleiden
will, möglichst genau und originell darzustellen. Deshalb steht im
kritischen Wörterbuch der Imagisten der Ausdruck «presentation»,
wo andere Kritiker das Wort «expression» vorgezogen haben.
Große Literatur, nach Pounds Auffassung, «is simply language
charged with meaning to the utmost possible degree»2, und so verlangt
denn die Kunst des Dichtens nicht ein leidenschaftliches Herz, sondern
einen geduldigen und erfinderischen Geist, der ständig neue Wege der
Darstellung (presentation) entdeckt. Die Betonung des Handwerklichen,

im Gegensatz zur romantischen Ueberschätzung des subjektiven
Elements, ist Pounds besonderer Beitrag zur Erneuerung der Dichtung.

Eliots erste ausdrückliche Darlegung dieser Theorie findet sich in
seinem 1917 veröffentlichten Essay über «Tradition and the Individual
Talent». Er erklärt, daß jedes neue Kunstwerk der Tradition konform
sein sollte und daß sein ästhetischer Wert durch seine Konformität
bestimmt wird. «Der Dichter gibt seine augenblickliche Existenz
ständig hin an etwas Wertvolleres. Der Künstler wächst durch dauernden

Selbstverzicht, durch fortwährende Auslöschung der Persönlichkeit.»

Genau so, wie es eine äußere Autorität gibt, nämlich die
Tradition der europäischen Literatur seit Homer, so gibt es auch eine
innere Autorität, die er «the mind of the poet» nennt. In demselben
Maße, wie die Tradition das individuelle Talent zu führen hat, muß
«der Geist, der schafft», «den Menschen, der leidet», beherrschen. Er
faßt seine Theorie zusammen in den oft zitierten Satz: «Dichtung
heißt nicht Entfesselung der Gefühle; sie ist nicht der Ausdruck der
Persönlichkeit, sondern eine Flucht vor der Persönlichkeit.»

nach Paris und dann weiter nach Italien, wo er am Radio während des

Krieges faschistische Propaganda trieb. Zeitungsmeldungen vom Juli 1943

zufolge ist er nun von der amerikanischen Justiz als Verräter zum Tode
verurteilt worden.

2 How to Read, Desmond Harmsworth, 1931, p. 21.

46



•ff 1C^tS Eheste Gedichte sind 1909 entstanden. Sein bis jetzt ver-
o entlichtes Werk umfaßt also beinahe die erste Hälfte dieses Jahr-

un erts und erlaubt nun allmählich, das Planmäßige seiner literari-
S

^A EntWicklunS zu erkennen. Seine Dichtung hat sich nicht trotz,
son ern kraft seiner Persönlichkeit entwickelt. In dem Maße, wie
« er Mann, der leidet», wuchs, wurde auch der schöpferische Geist
ma tiger. Man kann in der Tat zeigen, daß die «Unpersönlichkeit»
seines früheren Werkes oft persönlicher ist als die direkten Aeußerun-
gen seiner späteren Periode.

j-^tcrsuchen wir von diesem Gesichtspunkt aus Eliots ersten Ge-
i t and, Prüfrock and Other Observations, 1917, und wie er sein
auptstilmittel der Entpersönlichung, das dramatische Porträt,

benutzt. Eines der persönlichsten Gefühle Eliots war und ist noch heute
seine Unzufriedenheit mit dem Medium der Sprache, eine Unzufrie-

en eit, deren Ursache einzig in der Verzweiflung des Künstlers liegt,
_er ®'nem schwierig zu behandelnden Material gegenübersteht. Dieses

C

u
' verwanclclt in eine der grotesken Klagen von Mr. Prufrock,

ersc eint in «The Love Song of J. Alfred Prufrock». Um seinem Ich
zu entgehen, nahm Eliot zu Komödie und Satire Zuflucht. Prufrock

e^nt hier in der tragikomischen Haltung des mit einem göttlichen
u trag betrauten Täufers, den durchzuführen er außerstande ist:

«Obgleich ich geweint und gefastet, geweint und gebetet,
sehn, wie man mein Haupt (das schon leicht kahl geworden)

auf einem Teller dargebracht,
Bin ich doch kein Prophet — und alles ist unwichtig ...»

rv^u1 ^c^ter Propheten sind, würde dies bedeuten: «Ich bin kein
lcnter.» Ein paar Zeilen weiter unten vergleicht er sich mit dem von

1 oten auferstandenen Lazarus, entschlossen, alles zu enthüllen; und
Wir erinnern uns, daß zwar Lazarus nicht von den Toten auferstanden
ist, aber daß Dante zurückkam, um den Lebenden von seiner Fahrt
zu erzählen. Aber Prufrock-Lazarus-Dante ist enttäuscht von der

erständnislosigkeit jemandes, der

«... ein Kissen zurechtlegend,
Sagen würde: ,Das habe ich gar nicht gemeint.

Das meinte ich nicht, nein, das nicht'.»

1 g.
er Vergleich 1(heser Stelle mit Abschnitt II von «East Coker»,

wo Eliot über den Gedanken «In my end is my beginning»
m ltlert, wirft ein Licht auf die Entwicklung, die er in den dazwi-

47



schenliegenden dreißig Jahren durchlaufen hat. Vielleicht klingt in
den Zeilen von

«... das unerträgliche Ringen
Mit Worten und Bedeutungen. Die Dichtung ist unwesentlich.

Es war nicht (um es nochmals zu sagen), was man erwartet hatte.»

ein Echo der Prufrodkschen Klage nach. 1910 hatte Eliot alles, und
zum vollständigen Erfolg vielleicht zuviel getan, um sein Ich, das Ich
eines hochgebildeten, anspruchsvollen jungen Mannes, der eben von
Harvard und Paris gekommen war, von seiner Dichtung fernzuhalten.
In den Four Quartets erscheint sein Ich sozusagen ohne Maske. Mit
zweiundzwanzig Jahren fürchtete Eliot, seine Kunst durch
Beimischung persönlicher Gefühle zu entwürdigen; in seinem
zweiundfünfzigsten Lebensjahr sorgt er sich mehr um die Reinheit seiner
Empfindungen als um die Reinheit seiner Kunst.

Eliot muß gefühlt haben, daß die Prüfrock-Gedichte nicht
unpersönlich genug waren; sie enthielten noch zuviel romantische Subjektivität

und zuviel Rücksichtnahme auf «poetische» Schönheit. Der
nächste Versband, Poems 1920, ist hauptsächlich satirisch und bereitet
den Weg für «The Waste Land»,. 1922, wo Eliot das Unmögliche
versucht hat, ein Werk reiner, unpersönlicher Dichtung mit einer sehr
persönlichen Weltanschauung zu erfüllen.

Um uns das Wesen dieses Versuchs klarzumachen, müssen wir uns
die Hauptthemen der fünf Abschnitte in Erinnerung rufen, in die das
Gedicht eingeteilt ist. Der erste Abschnitt, «The Burial of the Dead»,
zeigt, wie schwierig es ist, die Bewohner des wüsten Landes aus ihrer
Verderbnis herausführen zu wollen. Der Vorgang geistiger Wiedergeburt

wird bildlich beschrieben als eine grausame Vergewaltigung der
Sinne. Der zweite Abschnitt, «A Game of Chess», beschreibt das
Gefühl der Langeweile, von ennui, die tödliche Müdigkeit des Geistes,
die der Apathie der Verdammten gleichkommt. Dann folgt der
fürchterliche dritte Teil, «The Fire Sermon», mit seiner wilden
Anklage der Wollust im Bild der unfruchtbaren geschlechtlichen
Leidenschaft. Den vierten und fünften Abschnitt könnte man den
positiven, bejahenden Teil des ganzen Werkes nennen. Der kurze
Abschnitt IV trägt den Titel «Death by Water» und gibt zu
verstehen, daß der Weg zur Rettung, zum wirklichen Leben, über den
physischen Tod, den Tod der Sinne führt. Der letzte Abschnitt,
«What the Thunder Said», bedeutet das Ende der Dürre und den
Fall des befruchtenden Regens. Die drei Sanskritwörter, die bedeuten
«gib, fühle mit, beherrsche», weisen auf des Dichters Ueberzeugung
hin, daß die christlichen Tugenden der Liebe, der Demut und des
Gehorsams die Voraussetzung zur Erlösung vom Fluche sind.

48



j ^enn «The Waste Land» nicht befriedigt, so ist es hauptsächlich
es alb, weil sich darin zwei Absichten durchkreuzen. Die Zusammen-
assung der fünf Hauptthemen zeigt einerseits, daß der Dichter eine
estimmte didaktische Absicht verfolgte. Das Gedicht kann in der Tat

äu gefaßt werden als Lehre desjenigen Menschen, der sich von der
nade entfernt und wieder zu ihr zurückkehrt. Andrerseits ist es eine

psychologische Folge, ein Ablauf von Vorstellungen, der ohne
sichtbaren Plan vor sich geht.

Tliot hat versucht, diese unvereinbaren Absichten durch die Methode
^er indirekten Andeutung, die er schon in den Prufrock-Gedichten
ge raucht hatte, auszusöhnen. Was für einen Heiden Leben bedeuten

T YY eutet Tod für einen Christen, und was für einen Heiden
o bedeuten mag, mag für einen Christen Leben bedeuten. Indem er
ymbole nebeneinanderstellt, die diese verschiedenen Aspekte von
e en und Tod darstellen, gibt er zu verstehen, wie er diese Dinge

persönlich auffaßt. Wir verstehen, daß von den drei symbolischen
estalten, Mr. Eugenides, dem Prinzen Ferdinand von Neapel und

em phönikischen Matrosen, nur die dritte ein Sinnbild der Erlösung
jst, während die beiden andern verschiedene Formen der Verdammnis

ei eu ten. Eliots Standpunkt kann nicht mißverstanden werden; als
unstier jedoch möchte er den Eindruck erwecken, daß ihm die Bilder

yon Sünde und Verderbtheit ebenso wertvoll sind, wie die von Gnade
und Erlösung.

Diese doppelte Absicht ist nicht die einzige Schwäche des Gedichts.
er Lehre Ezra Pounds folgend, daß die Poesie nicht zur Rolle des
onhdant herabgewürdigt werden solle und daß sie nichts anderes

sei als «language charged with meaning to the utmost possible degree»,
at Tliot in «The Waste Land» eine Unmenge Anspielungen

aufgenommen, die sich auf Literatur, Philosophie, Anthropologie,
Religionen des Westens und des Ostens und andere Wissensquellen
beziehen. Natürlich kann der Leser das Gedicht einfach als ein Kunstwerk

betrachten, «which is to be responded to, not to be pondered
or worked out»3. Aber er kommt kaum umhin, die Ironie Eliotscher

ontraste und Identitäten zu durchschauen und wird so indirekt
gezwungen, zu erkennen, daß die Dichtung auch als eine Predigt über

Liebe und Enthaltsamkeit aufgefaßt werden kann. Wenn er
s leßlich bemerkt, daß die Weise, auf die Eliot seine Ironie, seinen

eist und sein Wissen braucht, mit Demut unvereinbar ist, wird er
auch erraten, aus welch einem weiteren Grunde «The Waste Land»
mißlungen ist.

Vgl. I.A.Richards, Principles of Literary Criticism, Kegan Paul 193C
(4th ed.), p. 293.

4

49



Als Eliot, 1925, inspiriert von dem Schrecken eines glaubenslosen
Lebens, ein zweites Gedicht, «The Hollow Men», schrieb, war sein

Stil unmittelbarer geworden. Er erstrebt und erreicht eine einfachere

Wirkung durch den gegensätzlichen Gebrauch von Gebet und
Gassenhauerrhythmen, Liturgie und Alltagssprache. Die Neigung, in
volkstümlicherer und weniger dunkler Manier zu schreiben, offenbart sich
auch in den beiden 1932 veröffentlichten dramatischen Szenen: Sweeney

Agonistes, Fragments of an Aristophanic Melodrama. Sie
entstanden zur selben Zeit wie «The Hollow Men». Eliot gründete
seinen dramatischen Versuch auf Seneca, von dem er nicht nur Dialogformen

übernahm, wie er sie in seinem Essay « Seneca in Elizabethan
Translation», 1927, beschreibt, sondern auch Gedanken über Inszenierung

und schauspielerische Technik. Er wollte das Szenenbild und die
Schauspieler aufgeben und die Rollen von Masken sprechen lassen.

Von der Varietebühne borgte er die vulgäre Sprache, den Gesang und
die Situation. Eliot selbst hat diesen Versuch mit dem klassischen
Melodrama nicht fortgesetzt; aber W. H. Auden und seine Mitarbeiter
haben ihn nicht ohne Erfolg weitergeführt.

Die Ariel Poems und «Ash-Wednesday» deuten auf das vielleicht
wichtigste Ereignis in Eliots Leben hin. Da sie zwischen 1927 und
1930 verfaßt wurden, spiegeln sie deutlich seine Konversion zum
Anglikanismus wider, die 1928 stattfand. Vor seiner Bekehrung
gestattete Eliot nur wenigen Problemen «des Menschen, der leidet»,
in seine Dichtung einzudringen; aber danach verschmolzen der Mensch
und der Künstler in ihm immer mehr zu einer Einheit.

In dem Essay «Second Thoughts about Humanism», 1929, machte
Eliot einen aufschlußreichen Unterschied zwischen den verstandesmäßigen

und den gefühlsmäßigen Aspekten einer religiösen Konversion.

«Der Verstand», schreibt er, «mag seine Einwilligung spät geben,
die Vernunft sich nur langsam überzeugen lassen, aber beides kommt
unvermeidlich, ohne daß Natur und Ehrlichkeit dabei vergewaltigt
würden. Die Gefühle in Ordnung zu bringen, ist eine spätere
und unendlich schwierige Aufgabe.» Wir wissen, hauptsächlich auf
Grund des Zeugnisses aus dem Criterion, daß die theoretische
Vorbereitung seiner Konversion Eliot hauptsächlich in den Jahren 1925
bis 1927 beschäftigte. Die zweite Phase des Prozesses füllte die folgenden

drei Jahre, während welcher, wie aus den Gedichten zu sehen ist,
die durch die religiöse Erfahrung verursachte Störung des Gefühls
allmählich nachließ. Von besonderer Bedeutung jedoch ist, daß die
Emotionen von «Ash-Wednesday», 1930, die den ganzen Bereich von
unirdischer Ruhe zu Zögerung und Freude umspannen, in des Dichters
eigenem Namen dargestellt sind, nicht durch eine Persona. Unper-
sönlichkeit wird bis zu einem gewissen Grade erreicht durch die Ver-

50



Wendung der Allegorie und liturgischer und literarischer Echos, ähnlich
jenen, die in früheren Gedichten erschienen waren, besonders in «The
Hollow Men».

Eine neue Stufe in Eliots Entwicklung wird gekennzeichnet durch
« riumphal March» und «Difficulties of a Statesman», verfaßt 1931
un 1932. Diese zwei Abschnitte aus «Coriolan», einem nie vollen-
.eten Gedicht, zeigen, daß Eliot seine Aufmerksamkeit wieder der

aU
er<jn Szene zugewendet hat. Aber anstatt moralische Probleme

einer kosmopolitischen Gesellschaft zu behandeln, wie er es in der
enode des «Waste Land» getan hatte, führt er politische Themen

Cln" Diktatur, Demokratie, Krieg und Frieden. Das Gedicht blieb
unvollendet, vermutlich weil Eliot damals zu anhaltender satirischer

nspannung nicht imstande war. Als einem Christen lag ihm
politischer und wirtschaftlicher Streit fern, wenn er ihm auch nicht gleich-
gu tig gegenüberstand. Er wich diesen Dingen nicht aus; aber er konnte
sie auch nicht in seine Dichtung einbeziehen. In seiner Vierteljahrs-
sc ritt The Criterion führte er aus, was ihm die einzige Lösung dieser

rage zu sein schien, daß die Menschen dazu gebracht werden sollten,
einzusehen, daß sie nicht zwischen politischen Doktrinen, sondern
zwischen einem weltlichen und einem christlichen Leben zu wählen
a^tcn' Doch dafür schien ihm die Prosa das geeignetste Medium. So
a te er, als ihn die Septemberkrise von 1938 veranlaß te, seine Tätiget

am Criterion aufzugeben, seine Ansicht in der Studie The Idea
°7 « Christian Society, 1939, zusammen. Nachdem es ihm nicht
genügen war, durch die symbolische Gestalt des Coriolan und in Versen

seme politische Vision der Welt zu formen, behielt sich Eliot für den
usdruck seiner Gedanken über Gegenwartsfragen die Prosa vor, und

tung und Drama für zeitlose Themen.
In den Anfang dieser Periode, die durch des Dichters Abwendung

von der Politik gekennzeichnet ist, gehört The Rock, 1934, ein kirchliches

Festspiel, für das Eliot die Chöre und einige der Prosadialoge,
jiöer nicht das Textbuch geschrieben hat. Wenig später folgten zwei

eutendere Beiträge zum modernen Versdrama: Murder in the
athedral, 1935, und The Family Reunion, 1939. Das erstere ist ein

Mirakelspiel mit sprechenden Abstraktionen, einem Chor und Figuren,
ie sich direkt an die Zuhörer wenden. Murder in the Cathedral ist
ethnisch weniger unternehmend als Sweeney Agonistes. Es fiel dem
ramatiker sicher leichter, einen historischen Gegenstand, die

Gebuchte von Thomas à Becket, in stilisiert mittelalterlicher Form zu
andeln, als Charaktere vom Typus eines Sweeney nach der Art

«Aristophanes und des Varietes zu gestalten. Das Stück dürfte seine
gro e Wirkung auf ein modernes Publikum weniger seiner mittel-

lchen Technik und seinem religiösen Apparat verdanken als

5 l



vielmehr dem Kontrast zweier sida widerstreitender Auffassungen
vom Menschen: Der Idee der Renaissance vom Menschen als einem
Mikrokosmus ist die katholische Auffassung gegenübergestellt, nach
der jeglicher Wert, der dem Menschen etwa zugebilligt werden kann,
ihm von Gott gegeben ist. In Shakespeares großen Mittelszenen, z. B.
der Bankettszene in Macbeth oder König Lear auf der Heide, wird
der Wille des Helden zu beinahe übermenschlichen Dimensionen
erhöht. Die Hauptszene in Eliots Stück jedoch ist ein Zwischenspiel,
in dem der Erzbischof über die wahre Bedeutung des Märtyrertodes
predigt; Thomas betont, daß der Mensch nicht kraft seines Willens
Märtyrer werden kann, sondern daß Gott ihn zu seinem Werkzeug
macht. Wenn Shakespeare den menschlichen Willen im Kampf mit
sich selbst oder mit äußeren Gewalten darstellt, gibt Eliot den Widerstreit

zweier Prinzipien, des Guten und des Bösen. Ihr Kampf ist
nicht wirklich dramatisch; sie existieren in vorbestimmter Ordnung.
Das Böse ist hassenswert, nicht weil es das Gute zerstört (das Gute
kann nicht zerstört werden), sondern auf Grund seines Seins. Eliots
Stück ist zwar folgerichtig, aber nicht aufdringlich anti-shakespearisch.
Viel von seinem Erfolg hat es der weitgehend unbewußten Ueber-
raschung zu verdanken, die den modernen Zuhörer befällt, wenn er
diese Haltung auf der Bühne verkörpert sieht.

Eliots jüngstes Stück, The Family Reunion, ist von der Welt der
Politik noch weiter entfernt als das Mirakelspiel von Becket. Sein
Thema ist «Sünde und Sühne». In diesem Spiel in Versen modernen
Lebens zeigen, trotz dem gesprächhaften Rhythmus seines Dialogs,
Plan und Charaktere einige auffallende Aehnlichkeiten mit jenen der
Oresteia von Aeschylus. Harrys Mutter, Amy, die Witwe Lady
Monchonsey, übernimmt die Rolle der Klytämnestra. Sie ist eine starke
herrschsüchtige Frau, die die Stelle des Vaters im Hause usurpiert.
Als sie fühlt, daß ihr Gatte ihr entgleitet, treibt sie ihn in die Fremde,
wo er bald danach stirbt. Dann erfüllt sie ihre Kinder mit dem Gefühl
einer grundlosen Schuld, eine deutliche Anspielung auf den Schutz der
Mutter durch die Eumeniden. Harry, Lord Monchonsey, ist Orestes.
Unbewußt identifiziert er seinen Vater mit dem «hollow tree in a
wood by the river», den seine Mutter schlagen läßt, als sie herausfindet,

daß ihre Kinder von ihm angezogen werden. Agatha, die
tüchtige Vorsteherin einer Frauen-Universität, dürfte die Rolle Apolls
oder der Athene spielen. Sie zeigt Harry, wie er sein eigenes
Verbrechen und den Fluch, der auf seiner Familie lastet, sühnen kann.
Der Hausarzt, Dr. Warburton, der sich bequem an das Vorkommen
von Krankheiten gewöhnt hat, ist Aegisthus nicht unähnlich, besonders

wenn man sich der symbolischen Bedeutung erinnert, die Eliot dem
Kranksein beimißt. Downing, Harrys Diener und Chauffeur, der

52



seinem Herrn elf Jahre lang ein guter Freund gewesen ist, spielt die
Rolle des Pylades.

Um Eliots Deutung des alten Mythus zu verstehen, erinnere man
sich seiner Vorstellung von der Reinigung, wie er sie im Teil IV von
«East Coker» behandelt hat. Je mehr ein Menseil unter dem Bewußtsein

seiner Schuld leidet, desto näher steht er der Rettung. Wenn die
Qual Harry beinahe zum Wahnsinn getrieben hat, findet er plötzlich
Befreiung. In einem ekstatischen Augenblick der Erleuchtung erkennt
er, daß nur das letzte und strengste Gericht, vor dem nichts Irdisches
bestehen kann, ihn von der Verstrickung in Tat und Wollen befreit.
Eliot gibt zu, daß alle die erwähnten Parallelen zur Orestie bestehen;
aber einige von ihnen, so schreibt er mir, sind im selber nicht bewußt
gewesen. Eine engere Uebereinstimmung mit dem antiken Vorbild
anzunehmen, verbietet auch die Verschiedenheit des Themas: aus
einem klassischen Drama, das in tagheller Gerechtigkeit unter
Mitwirkung des als Tribunal agierenden athenischen Volkes endet, hat
Eliot ein christliches Spiel gemacht, in dem das Tageslicht gespenstisch
wirkt und wo es nur einen Ruhepunkt gibt: die im Gewissen einzelner
Auserwählter lebende, unerbittlich richtende Gottgegenwart.

Hier wie in Murder in the Cathedral stellt sich Eliot Shakespeare
und dem Nachrenaissance-Drama im allgemeinen gegenüber. Daß
Eliot eigene Wege geht, erscheint deutlich, wenn wir sein Stück mit
einer anderen zeitgenössischen Bearbeitung der Oresteia vergleichen,
mit Les Mouches von J.-P. Sartre. Eliot, verglichen mit Sartre, zeigt
keinen Willenskonflikt, keine überraschenden Gestalten, keine
Charakterentwicklung, keine Mannigfaltigkeit der Geschehnisse, keinen
Reichtum in menschlichen Emotionen. An Stelle von Leidenschaft und
Phantasie haben seine Charaktere religiösen und sittlichen Werten
gegenüber eine ungewöhnliche Empfindlichkeit. Das Fehlen von
Leidenschaft und Handlung spiegelt sich wider in Stil und Struktur des
Stücks. Eliot ersetzt den Konflikt durch Satire, das Ereignis durch das

Epigramm, den Charakter durch die Atmosphäre. Den dramatischen
Höhepunkt faßt er auf nicht als die äußerste Behauptung des Willens,
sondern als die Unterwerfung des Willens in kurzer Ekstase. Daß
Eliots Drama, trotz seiner wesentlich undramatischen Natur, dennoch
tief bewegt und imstande ist, eine Zuhörerschaft in Spannung zu
halten, muß zweifellos erklärt werden aus der Intensität des Schuldgefühls

und aus der Genauigkeit, mit welcher es durch die Worte und
die Bewegung des Stückes wiedergegeben wird.

Die Entwicklung der Eliotschen Lyrik nach 1928 gleicht der seines
Dramas. Die Four Quartets, 1944, bezeugen die Ausweitung der
Weltschau im Sinne eines Uebergangs von einer egozentrisch religiösen
Haltung zu einer objektiveren, mehr «philosophischen» Frömmigkeit.

5 3



Das erste, «Burnt Norton», 1935 geschrieben, hat noch etwas von der
herben Strenge aus der Zeit nach der Bekehrung. Das zweite, «East
Coker», 1940, entspricht in seinem Hauptthema der Family Reunion
des vorigen Jahres. Wie das Stück, handelt es von Sünde und Sühne
des Einzelnen und der Familie. Das wird bestätigt durch zwei
Anspielungen im Gedicht: der einen auf das Lob der Ehe in The Gover-
nour, 1531, von Sir Thomas Elyot, dem Ahnen des Dichters; die
andere Stelle bezieht sich auf Friedrich Gerstärkers Novelle «Germels-
hausen», in der eine ganze Kirchgemeinde durch das Interdikt des

Papstes bestraft wird. Noch weiter ist der Ausblick im dritten Quartett,

«The Dry Salvages», 1941: Alle Menschen sind Wanderer,
Seeleute, in der Bewegung des Lebens gefangen. Als Gegensatz oder
Ergänzung zu diesem Gedicht über den wandernden Menschen, handelt
das letzte der Quartette, «Little Gidding», 1942, vom Menschen und
seiner Beziehung zu geweihter Erde, «significant soil».

Eine eingehende Analyse würde die Meisterschaft enthüllen, mit
der Eliot in den Quartetten musikalische und andere Qualitäten
vereinigt. Der Kampf Maliarmes

«To purify the dialect of the tribe»

hat Früchte getragen. Nicht die bittere Frucht, wie sie das Ende des

zweiten Abschnittes von «Little Gidding» beschreibt, sondern dauernden

Gewinn für die englische Dichtung. Die literarische Kritik studiert
noch immer die neue Form des längeren lyrischen Gedichtes, wie es

von Eliot geschaffen worden ist. Aber schon 1935 hat Stephen Spender

auf den Einfluß hingewiesen, den Beethovens letzte
Streichquartette auf Eliots lyrische Form ausgeübt haben.

Abschließend möchte es erscheinen, als ob Eliots früher Versuch,
seinem eigenen Ich zu entfliehen, im späteren Leben des Dichters eine

neue Bedeutung bekommen habe. In der Reaktion der Imagisten gegen
die viktorianischen Neuromantiker kam der Wunsch nach Einfachheit
und objektiver Schönheit zum Ausdruck, der jene jungen englischen
und amerikanischen Dichter erfüllte, die um 1910 eine Schule oder
Bewegung bildeten. Im Verlauf der nächsten zehn Jahre verwandelte
sich dieser im wesentlichen formale Impuls in eine Suche nach Wahrheit,

besonders der Wahrheit, die dem Satiriker ein Anliegen ist. Viel
von der vollendeten Wortkunst, die heute noch Eliot auszeichnet,
kann seiner Schulung in diesen zwei Phasen des Imagismus
zugeschrieben werden.

Sein künstlerisches Gewissen war nicht unfehlbar. In «The Waste
Land» war es dem Zustrom moralischer und philosophischer Impulse
nicht gewachsen. Später, im Stil von «Ash-Wednesday», verrät sich

54



eine weitere Schwächung des kritischen Bewußtseins, auf die
H. R. Williamson zuerst hingewiesen hat.4 Wir können beifügen,
daß dieselben Schwächezeichen in den Chören des Rock wieder erscheinen.

Der dritte Fehlschlag von Eliots schöpferischem Geist war wohl
seine Unfähigkeit, den «Coriolan» zu vollenden.

Wenn das Streben nach unpersönlicher Dichtung auch nicht immer
zum Ziel gelang, so gab es Eliot wenigstens jene Art von Erleichterung,
die Harry, Lord Monchonsey, empfand, als er gewahr wurde, daß sein
Verbrechen ihn nicht aus der Gesellschaft der Menschen ausschloß.
Es ist ein Gefühl der Befreiung:

«Now I can live in public.
Liberty is a different kind of pain from prison.»

Wir wissen nicht, was für eine Vision des Bösen so früh die freie
Entwicklung der Persönlichkeit Eliots hemmte. In vielen seiner Verse,
z. B. in The Family Reunion, steigt seine Emotion selten höher an als
bis zu einem Gefühl, daß Freiheit nichts anderes ist als «a different
kind of pain from prison». Dieses Gefühl, zusammen mit dem immer
wiederkehrenden Thema bußfertiger Selbsterniedrigung, lähmt oft
seine Einbildungskraft:

«Denn diese Flügel sind nicht länger Schwingen,
Sondern bloß Ruder, die die Luft bewegen.»

Daher der Eindruck der Auszehrung, des Mangels an poetischer
Substanz, der das Urteil mancher Eliot-Kritiker bestimmt.

Die Four Quartets sind ein Beweis, daß der Dichter in seinem
spateren Leben nicht mehr dieselbe Notwendigkeit empfindet, seinen
Persönlichen Gefühlen zu entwachsen, wie er es in jüngeren Jahren
tat- Er begegnet nun der Vision des Bösen mit jener Heiterkeit, die er
sich mit seiner religiösen Bekehrung erkauft hat. Der Bann ist von
dem Leidenden genommen, der schöpferische Geist wird nicht länger
gehemmt von der Furcht vor verbotenen Bezirken der Seele. Daher
das Versprechen und der Entschluß:

«We shall not cease from exploration»,

ein Thema, das Eliots früheren Dichtungen fremd war. Langsam
gewinnt diese neue extravertierte Dichtung Gestalt. Sie hatte sich
schon in einigen «Minor Poems» angekündigt. Aber nun scheint es,

4 Vgl. Hugh Ross Williamson, The Poetry of T. S. Eliot, London 1932,
p. 171-2.

5 5



als ob sie bleiben wolle, und sie bringt das Eigentümliche der Eliot-
schen Persönlichkeit zum Ausdruck: jene nachdenkliche Grazie und
schmiegsame Kraft, welche der Dichter des Old Possum's Book of
Practical Cats entfaltet, wenn er mit Worten, Bildern, Gedanken und
Einfällen umgeht. In der Form des Quartetts scheint er eine ideale
Darstellungsweise großer und kleiner Themen gefunden zu haben,
eine Weise oder einen Geist, der jeden Vers und jedes Wort
durchdringt. In dieser der Musik eng verwandten Gedankenlyrik ist die

Bedeutung des Wortes nicht tiefer als die Bedeutung der künstlerischen
Form als solcher. Und das ist wohl das höchste Lob, das man einem
lyrischen Gedicht zollen kann.

56


	T. S. Eliot

