Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 13 (1945-1946)

Artikel: T. S. Eliot

Autor: Hausermann, H.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

T.S. ELIOT

VON H w HAUSERMANN

Die neue Entwicklung der englischen Lyrik, die ungefihr mit der
Jahrhundertwende einsetzte, wurde von materiellen Umstinden be-
gunstigt: die Zunahme der Bildung der Massen, die Zeitungen, groflere
Leichtigkeit der internationalen Verbindungen und die Lebensbedin-
gungen in moderner stiadtischer und industrieller Umgebung. Aus-
schlaggebend war jedoch die geistige Reaktion gegen alles, was in der
Vl!{torianischen Dichtung als verfehlt und iberlebt erkannt wurde.
Die Georgische Dichterschule, so benannt nach Georg V., der 1910
den Thron bestieg, entstand aus der Ablehnung der Zahmbheit, aber
auch der Verderbtheit, in die die Romantik mit Tennyson und den
Dekadenten abgeglitten war; dhnlich werden die Imagisten definiert
durch ihre Opposition zu Swinburnescher Wortmusik und viktoriani-
scher Didaktik, die in der schirferen Luft des 20. Jahrhunderts nicht
mehr gedeihen wollten. Die neue Generation brach mit der reichen,
al?er formelhaft gewordenen poetischen Ueberlieferung der viktoria-
nischen Welt; sie forderte eine urspriingliche Inspiration, nicht eine
von Dichtung abgeleitete Dichtung. So erklirt sich ihre Riickkehr zu
den Anfingen, zu Chaucer, zu den Jakobiten, zu Wordsworth, aber
auch zu den franzésischen Symbolisten.

Der Anteil, den das kritische Bewuftsein an dieser literarischen
Renaissance hat, kann daher kaum iiberschitzt werden. Die Lyriker
selbst, und besonders die, die mit dem Kreis der Imagisten in Ver-

indung standen, haben immer die Bedeutung der Kritik unterstrichen.
Noch 1937 hat Eliot bestirkt, daf} die Erneuerung der Dichtung nach
1910 weitgehend durch die kritische und experimentelle Arbeit einiger
Imagisten, besonders Ezra Pounds, bestimmt wurde'. Und 1943 stellte
Herbert Read in einem Brief fest: «Mehr und mehr erkenne ich die

' Als Dichter und Anreger sehr beachtlich, als Mensch licbenswiirdig und
selbstlos, hat jedoch Pound in seiner Einstellung zu Staat und Gesellschaft
immer einen ungliicklichen Negativismus gezeigt. Schon 1907 verlor er
seine Lehrerstelle am Wabash College, Idiana, weil sein Auftreten zu
unkonventionell war; 1920 fand er auch England zu verkndchert und zog

45



Wichtigkeit der imagistischen Entwicklungsphase, welche die engli-
schen und amerikanischen Dichter meiner Generation durchlebten. Die
greifbaren Ergebnisse waren vielleicht gering, dafiir war das, was ich
die uns auferlegte poetische Liuterung nennen mdochte, von entschei-
dender Bedeutung.» In der Tat gibt es genug Beweise, die dartun, dafl
nicht nur die Imagisten, sondern auch viele Georgier tief tiber ihre
Kunst nachdachten und daf ihre kritischen Theorien ihr Schaffen
beeinflufit haben.

Der Umstand, dafl Eliot Ezra Pound gegeniiber seine Verpflichtung
bestitigt hat, liflt es angebracht erscheinen, die charakteristischen
Meinungen dieses Dichters in Erinnerung zu rufen. Pounds Auffassung
nach ist es nicht des Dichters Aufgabe, seine Personlichkeit auszu-
driicken, sondern die Qualitit der Gefiihle, die er in Worte kleiden
will, moglichst genau und originell darzustellen. Deshalb steht im
kritischen Worterbuch der Imagisten der Ausdruck «presentation»,
wo andere Kritiker das Wort «expression» vorgezogen haben.
Grofle Literatur, nach Pounds Auffassung, «is simply language
charged with meaning to the utmost possible degree»?®, und so verlangt
denn die Kunst des Dichtens nicht ein leidenschaftliches Herz, sondern
einen geduldigen und erfinderischen Geist, der stindig neue Wege der
Darstellung (presentation) entdeckt. Die Betonung des Handwerk-
lichen, im Gegensatz zur romantischen Ueberschitzung des subjektiven
Elements, ist Pounds besonderer Beitrag zur Erneuerung der Dichtung.

Eliots erste ausdriickliche Darlegung dieser Theorie findet sich in
seinem 1917 verdffentlichten Essay iiber «Tradition and the Individual
Talent». Er erklirt, dafl jedes neue Kunstwerk der Tradition konform
sein sollte und daf} sein dsthetischer Wert durch seine Konformitit
bestimmt wird. «Der Dichter gibt seine augenblickliche Existenz
stindig hin an etwas Wertvolleres. Der Kiinstler wichst durch dauern-
den Selbstverzicht, durch fortwihrende Ausloschung der Personlich-
keit.» Genau so, wie es eine duflere Autoritit gibt, nimlich die Tra-
dition der europiischen Literatur seit Homer, so gibt es auch eine
innere Autoritdt, die er «the mind of the poet» nennt. In demselben
Mafle, wie die Tradition das individuelle Talent zu fithren hat, muf}
«der Geist, der schafft», «den Menschen, der leidet», beherrschen. Er
faflt seine Theorie zusammen in den oft zitierten Satz: «Dichtung
heiflt nicht Entfesselung der Gefiihle; sie ist nicht der Ausdruck der
Personlichkeit, sondern eine Flucht vor der Personlichkeit.»

nach Paris und dann weiter nach Italien, wo er am Radio wihrend des
Krieges faschistische Propaganda trieb. Zeitungsmeldungen vom Juli 1943
zufolge ist er nun von der amerikanischen Justiz als Verriter zum Tode
verurteilt worden.

2 How to Read, Desmond Harmsworth, 1931, p. 21.

46



) EhOFS friheste Gedichte sind 1909 entstanden. Sein bis jetzt ver-
Sffentlichtes Werk umfafit also beinahe die erste Hilfte dieses Jahe-
hunderts un-d erlaubt nun allmihlich, das Planmifige seiner literari-
schen Entwicklung zu erkennen. Seine Dichtung hat sich nicht trotz,
sondern kraft sciner Personlichkeit entwickelt. In dem Mafle, wie
«‘c!.er Mann, der leidet», wuchs, wurde auch der schopferische Geist
fna Chmgffr - Man kann in der Tat zeigen, daf die «Unpersénlichkeit»
seines frdheren Werkes oft personlicher ist als die direkten Aeuflerun-
8CN semer spiteren Periode.,
dicgiteriiuchen wir von diesem Gesichtspunkt aus Eliots ersten Ge-
H and, 'Prufrock’ and Other Observations, 1917, und wie er sein
auPtStfl*mltt-el der Entpersonlichung, das dramatische Portrit, be-
nutzt. Eines der personlichsten Gefiihle Eliots war und ist noch heute
seine Unzufriedenheit mit dem Medium der Sprache, eine Unzufrie-
denh§1t, deren Ursache einzig in der Verzweiflung des Kiinstlers liegt,
der einem schwierig zu behandelnden Material gegeniibersteht. Dieses
Gefuh'l, verwandelt in eine der grotesken Klagen von Mr. Prufrock,
erscheint in «The Love Song of J. Alfred Prufrock». Um seinem Ich
2u entgehen, nahm Eliot zu Komédie und Satire Zuflucht. Prufrock
erscheint hier in der tragikomischen Haltung des mit einem gottlichen
Auftrag betrauten Tiaufers, den durchzufithren er auflerstande ist:

«Obgleich ich geweint und gefastet, geweint und gebetet,

sehn, wie man mein Haupt (das schon leicht kahl geworden)
. auf einem Teller dargebracht,

Bin ich doch kein Prophet — und alles ist unwichtig . . .»

.D a Dichter Propheten sind, wiirde dies bedeuten: «Ich bin kein
Dichter.» Ein paar Zeilen weiter unten vergleicht er sich mit dem von
d‘e_n T(?ten auferstandenen Lazarus, entschlossen, alles zu enthiillen; und
WIr erinnern uns, dafl zwar Lazarus nicht von den Toten auferstanden
1st, aber dafl Dante zurlickkam, um den Lebenden von seiner Fahrt

i}l 'er._zai-hl“’;n- Aber Prufrock-Lazarus-Dante ist enttiuscht von der
erstandnislosigkeit jemandes, der

«...ein Kissen zurechtlegend,
Sagen wiirde: ,Das habe ich gar nicht gemeint.
Das meinte ich nicht, nein, das nicht’.»

19D€r Verglffich dieser Stelle mit Abschnitt II von «East Coker»,
:dc_)a_WO El"lot iber den Gedanken «In my end is my beginning»
Meditiert, wirft ein Licht auf die Entwicklung, die er in den dazwi-

47



schenliegenden dreiflig Jahren durchlaufen hat. Vielleicht klingt in
den Zeilen von
«. ..das unertragliche Ringen
Mit Worten und Bedeutungen. Die Dichtung ist unwesentlich.
Es war nicht (um es nochmals zu sagen), was man erwartet hatte.»

ein Echo der Prufrockschen Klage nach. 1910 hatte Eliot alles, und
zum vollstindigen Erfolg vielleicht zuviel getan, um sein Ich, das Ich
eines hochgebildeten, anspruchsvollen jungen Mannes, der eben von
Harvard und Paris gekommen war, von seiner Dichtung fernzuhalten.
In den Four Quartets erscheint sein Ich sozusagen ohne Maske. Mit
zweiundzwanzig Jahren fiirchtete Eliot, seine Kunst durch Bei-
mischung personlicher Gefithle zu entwiirdigen; in seinem zweiund-
fiinfzigsten Lebensjahr sorgt er sich mehr um die Reinheit seiner
Empfindungen als um die Reinheit seiner Kunst.

Eliot mufl gefiihlt haben, dafl die Prufrock-Gedichte nicht unper-
sonlich genug waren; sie enthielten noch zuviel romantische Subjek-
tivitdit und zuviel Riicksichtnahme auf «poetische» Schonheit. Der
niachste Versband, Poems 1920, ist hauptsichlich satirisch und bereitet
den Weg fiir «The Waste Land», 1922, wo Eliot das Unmogliche
versucht hat, ein Werk reiner, unpersonlicher Dichtung mit einer sehr
personlichen Weltanschauung zu erfiillen.

Um uns das Wesen dieses Versuchs klarzumachen, miissen wir uns
die Hauptthemen der fiinf Abschnitte in Erinnerung rufen, in die das
Gedicht eingeteilt ist. Der erste Abschnitt, «The Burial of the Dead»,
zeigt, wie schwierig es ist, die Bewohner des wiisten Landes aus ihrer
Verderbnis herausfithren zu wollen. Der Vorgang geistiger Wieder-
geburt wird bildlich beschrieben als eine grausame Vergewaltigung der
Sinne. Der zweite Abschnitt, «A Game of Chess», beschreibt das
Gefiihl der Langeweile, von ennui, die todliche Miidigkeit des Geistes,
die der Apathie der Verdammten gleichkommt. Dann folgt der
fiirchterliche dritte Teil, «The Fire Sermon», mit seiner wilden
Anklage der Wollust im Bild der unfruchtbaren geschlechtlichen
Leidenschaft. Den vierten und fiinften Abschnitt konnte man den
positiven, bejahenden Teil des ganzen Werkes nennen. Der kurze
Abschnitt IV trigt den Titel «Death by Water» und gibt zu ver-
stehen, dafl der Weg zur Rettung, zum wirklichen Leben, iiber den
physischen Tod, den Tod der Sinne fithrt. Der letzte Abschnitt,
«What the Thunder Said», bedeutet das Ende der Diirre und den
Fall des befruchtenden Regens. Die drei Sanskritworter, die bedeuten
«gib, fiihle mit, beherrsche», weisen auf des Dichters Ueberzeugung
hin, dafl die christlichen Tugenden der Liebe, der Demut und des
Gehorsams die Voraussetzung zur Erlosung vom Fluche sind.

48



Wenn «The Waste Land» nicht befriedigt, so ist es hauptsichlich
deshalb, weil sich darin zwei Absichten durchkreuzen. Die Zusammf.:n-
fassung der fiinf Hauptthemen zeigt einerseits, daff der Dichter eine
bestimmte didaktische Absicht verfolgte. Das Gedicht kann in der Tat
aufgefaflt werden als Lehre desjenigen Menschen, der sich von der
Gnade entfernt und wieder zu ihr zuriidkkehrt. Andrerseits ist es eine
psychologische Folge, ein Ablauf von Vorstellungen, der ohne sicht-
baren Plan vor sich geht.

Eliot hat versucht, diese unvereinbaren Absichten durch die Methode
der indirekten Andeutung, die er schon in den Prufrock-Gedichten
gebraucht hatte, auszusshnen. Was fiir einen Heiden Leben bedeuten
kann, bedeutet Tod fir einen Christen, und was fiir einen Heiden
Tod bedeuten mag, mag fiir einen Christen Leben bedeuten. Indem er
Symbole nebeneinanderstellt, die diese verschiedenen Aspekte von
Leben und Tod darstellen, gibt er zu verstehen, wie er diese Dinge
personlich auffafle. Wir verstehen, dafl von den drei symbolischen
Gestalten, Mr. Eugenides, dem Prinzen Ferdinand von Neapel und
dem phonikischen Matrosen, nur die dritte ein Sinnbild der Erlosung
ist, wihrend die beiden andern verschiedene Formen der Verdammnis

edeuten. Eliots Standpunkt kann nicht mifiverstanden werden; als
Kiinstler jedoch méchte er den Eindruck erwecken, daf} ihm die Bilder
von Siinde und Verderbtheit ebenso wertvoll sind, wie die von Gnade
und Erlsung.

Diese doppelte Absicht ist nicht die einzige Schwiche des Gedichts.
Der Lehre Ezra Pounds folgend, daf} die Poesie nicht zur Rolle des
Cf)nﬁ-dant herabgewiirdigt werden solle und dafl sie nichts anderes
se1 als «language charged with meaning to the utmost possible degree»,

at Eliot it «The Waste Lands eire Unmenge Anspielungen aufge-
lommen, die sich auf Literatur, Philosophie, Anthropologie, Reli-
glonen des Westens und des Ostens und andere Wissensquellen be-
zichen. Natiirlich kann der Leser das Gedicht einfach als ein Kunst-
werk betrachten, «which is to be responded to, not to be pondered
or worked out»®. Aber er kommt kaum umbhin, die Ironie Eliotscher
Kontraste und Identititen zu durchschauen und wird so indirekt
§€zwungen, zu erkennen, daf} die Dichtung auch als eine Predigt tiber
Demut, Liebe und Enthaltsamkeit aufgefafit werden kann. Wenn er
schlieflich bemerkt, daf} die Weise, auf die Eliot seine Ironie, seinen
eist und sein Wissen braucht, mit Demut unvereinbar ist, wird er

auch erraten, aus welch einem weiteren Grunde «The Waste Land»
mifflungen st.

* Vgl. I. A. Richards, Principles of Literary Criticism, Kegan Paul 1930
(4th ed.), p. 293.

49



Als Eliot, 1925, inspiriert von dem Schrecken eines glaubenslosen
Lebens, ein zweites Gedicht, «The Hollow Men», schrieb, war sein
Stil unmittelbarer geworden. Er erstrebt und erreicht eine einfachere
Wirkung durch den gegensitzlichen Gebrauch von Gebet und Gassen-
hauerrhythmen, Liturgie und Alltagssprache. Die Neigung, in volks-
timlicherer und weniger dunkler Manier zu schreiben, offenbart sich
auch in den beiden 1932 veroffentlichten dramatischen Szenen: Swee-
ney Agonistes, Fragments of an Aristophanic Melodrama. Sie ent-
standen zur selben Zeit wie «The Hollow Men». Eliot griindete
seinen dramatischen Versuch auf Seneca, von dem er nicht nur Dialog-
formen tibernahm, wie er sie in seinem Essay «Seneca in Elizabethan
Translation», 1927, beschreibt, sondern auch Gedanken tiber Inszenie-
rung und schauspielerische Technik. Er wollte das Szenenbild und die
Schauspieler aufgeben und die Rollen von Masken sprechen lassen.
Von der Varietébithne borgte er die vulgire Sprache, den Gesang und
die Situation. Eliot selbst hat diesen Versuch mit dem klassischen
Melodrama nicht fortgesetzt; aber W. H. Auden und seine Mitarbeiter
haben ihn nicht ohne Erfolg weitergefiihrt.

Die Ariel Poems und «Ash-Wednesday» deuten auf das wvielleicht
wichtigste Ereignis in Eliots Leben hin. Da sie zwischen 1927 und
1930 verfaflt wurden, spiegeln sie deutlich seine Konversion zum
Anglikanismus wider, die 1928 stattfand. Vor seiner Bekehrung
gestattete Eliot nur wenigen Problemen «des Menschen, der leidet»,
in seine Dichtung einzudringen; aber danach verschmolzen der Mensch
und der Kiinstler in ihm immer mehr zu einer Einheit.

In dem Essay «Second Thoughts about Humanism», 1929, machte
Eliot einen aufschlufireichen Unterschied zwischen den verstandes-
mifligen und den gefiihlsmafligen Aspekten einer religidsen Konver-
sion. «Der Verstand», schreibt er, «mag seine Einwilligung spit geben,
die Vernunft sich nur langsam iiberzeugen lassen, aber beides kommt
unvermeidlich, ohne daff Natur und Ehrlichkeit dabei vergewaltigt
wiirden. Die Gefithle in Ordnung zu bringen, ist eine spitere
und unendlich schwierige Aufgabe.» Wir wissen, hauptsichlich auf
Grund des Zeugnisses aus dem Criterion, daf} die theoretische Vor-
bereitung seiner Konversion Eliot hauptsichlich in den Jahren 1925
bis 1927 beschiftigte. Die zweite Phase des Prozesses fiillte die folgen-
den drei Jahre, wihrend welcher, wie aus den Gedichten zu sehen ist,
die durch die religiose Erfahrung verursachte Storung des Gefiihls
allmihlich nachlief. Von besonderer Bedeutung jedoch ist, dafl die
Emotionen von «Ash-Wednesday», 1930, die den ganzen Bereich von
unirdischer Ruhe zu Zdgerung und Freude umspannen, in des Dichters
eigenem Namen dargestellt sind, nicht durch eine Persona. Unper-
sonlichkeit wird bis zu einem gewissen Grade erreicht durch die Ver-

50



wendung der Allegorie und liturgischer und literarischer Echos, dhnlich
jenen, die in fritheren Gedichten erschienen waren, besonders in «The
HOHOW Men »,

Eine neue Stufe in Eliots Entwicklung wird gekennzeichnet durch
«I'rumphal March» und «Difficulties of a Statesman», verfafit 1931
und 1932. Diese zwei Abschnitte aus «Coriolan», einem nie vollen-
deten Gedicht, zeigen, dafl Eliot seine Aufmerksamkeit wieder der
dufleren Szene zugewendet hat. Aber anstatt moralische Probleme
emer kosmopolitischen Gesellschaft zu behandeln, wie er es in der
P.eriode des «Waste Land» getan hatte, fiihrt er politische Themen
ein: Diktatur, Demokratie, Krieg und Frieden. Das Gedicht blieb
unvollendet, vermutlich weil Eliot damals zu anhaltender satirischer
AHSPannung nicht imstande war. Als einem Christen lag ihm poli-
tischer und wirtschaftlicher Streit fern, wenn er thm auch nicht gleich-
giltig gegeniiberstand. Er wich diesen Dingen nicht aus; aber er konnte
sie auch nicht ip seine Dichtung einbeziehen. In seiner Vierteljahrs-
schrift The Criterion fithree er aus, was ihm die einzige Losung dieser
Frage zu sein schien, daf} die Menschen dazu gebracht werden sollten,
einzuschen, daf sie nicht zwischen politischen Doktrinen, sondern
zwischen einem weltlichen und einem christlichen Leben zu wihlen
hiitten. Doch dafiir schien ihm die Prosa das geeignetste Medium. So
fafite er, als thn dje Septemberkrise von 1938 veranlafite, seine Tatig-
eit am Criterion aufzugeben, seine Ansicht in der Studie T/?e Idea

a Christian Society, 1939, zusammen. Nachdem es ihm _n-1cht ge-
ungen war, durch die symbolische Gestalt des Coriolan und in Versen
seine politische Vision der Welt zu formen, behielt sich Eliot fiir den
A‘}S'dl‘uck seiner Gedanken iiber Gegenwartsfragen die Prosa vor, und
chhtung und Drama fiir zeitlose Themen.

In den Anfang dieser Periode, die durch des Dichters Abwendung
von der Politik gekennzeichnet ist, gehort The Rock, 1934, ein kirch-
liches Festspiel, fiir das Eliot die Chére und einige der Prosadialogcz
aber nicht das Textbuch geschrieben hat. Wenig spiter folgten zwei
bedeutendere Beitrige zum modernen Versdrama: Murder in the
Cathedral, 1935, und T he Family Reunion, 1939. Das erstere ist ein
M‘irakelspiel mit sprechenden Abstraktionen, einem Chor und Figuren,
die sich direkt an die Zuhorer wenden. Murder in the Cathedral ist
technisch weniger unternehmend als Sweeney Agonistes. Es fiel dem
Dramatiker sicher leichter, einen historischen Gegenstand, die Ge-
schichte von Thomas 4 Becket, in stilisiert mittelalterlicher Form zu

han»deln, als Charaktere vom Typus eines Sweeney nach der Art

€s Aristophanes und des Varietés zu gestalten. Das Stiick diirfte seine
grofle Wirkung auf ein modernes Publikum weniger seiner mittel-
alterlichen Technik und seinem religidsen Apparat verdanken als

(0]

51



vielmehr dem Kontrast zweier sich widerstreitender Auffassungen
vom Menschen: Der Idee der Renaissance vom Menschen als einem
Mikrokosmus ist die katholische Auffassung gegeniibergestellt, nach
der jeglicher Wert, der dem Menschen etwa zugebilligt werden kann,
ihm von Gott gegeben ist. In Shakespeares groflen Mittelszenen, z. B.
der Bankettszene in Macbeth oder Konig Lear auf der Heide, wird
der Wille des Helden zu beinahe iibermenschlichen Dimensionen
erhoht. Die Hauptszene 1in Eliots Stiick jedoch ist ein Zwischenspiel,
in dem der Erzbischof iiber die wahre Bedeutung des Mirtyrertodes
predigt; Thomas betont, dafl der Mensch nicht kraft seines Willens
Mirtyrer werden kann, sondern daf Gott ihn zu seinem Werkzeug
macht. Wenn Shakespeare den menschlichen Willen im Kampf mit
sich selbst oder mit dufleren Gewalten darstellt, gibt Eliot den Wider-
streit zweier Prinzipien, des Guten und des Bosen. Ihr Kampf ist
nicht wirklich dramatisch; sie existieren in vorbestimmter Ordnung.
Das Bose ist hassenswert, nicht weil es das Gute zerstort (das Gute
kann nicht zerstort werden), sondern auf Grund seines Seins. Eliots
Stiick ist zwar folgerichtig, aber nicht aufdringlich anti-shakespearisch.
Viel von seinem Erfolg hat es der weitgehend unbewuften Ueber-
raschung zu verdanken, die den modernen Zuhorer befillt, wenn er
diese Haltung auf der Biihne verkorpert sieht.

Eliots jlingstes Stiick, 7he Family Reunion, ist von der Welt der
Politik noch weiter entfernt als das Mirakelspiel von Becket. Sein
Thema ist «Siinde und Siithne». In diesem Spiel in Versen modernen
Lebens zeigen, trotz dem gesprichhaften Rhythmus seines Dialogs,
Plan und Charaktere einige auffallende Aehnlichkeiten mit jenen der
Oresteia von Aeschylus. Harrys Mutter, Amy, die Witwe Lady
Monchonsey, iibernimmt die Rolle der Klytdimnestra. Sie ist eine starke
herrschsiichtige Frau, die die Stelle des Vaters im Hause usurpiert.
Als sie fiihlt, daf ihr Gatte ihr entgleitet, treibt sie ihn in die Fremde,
wo er bald danach stirbt. Dann erfiillt sie ihre Kinder mit dem Gefiihl
einer grundlosen Schuld, eine deutliche Anspielung auf den Schutz der
Mutter durch die Eumeniden. Harry, Lord Monchonsey, ist Orestes.
Unbewufit identifiziert er seinen Vater mit dem «hollow tree in a
wood by the river», den seine Mutter schlagen lifit, als sie heraus-
findet, dafl ihre Kinder von ihm angezogen werden. Agatha, die
tiichtige Vorsteherin einer Frauen-Universitit, diirfte die Rolle Apolls
oder der Athene spielen. Sie zeigt Harry, wie er sein eigenes Ver-
brechen und den Fluch, der auf seiner Familie lastet, sithnen kann.
Der Hausarzt, Dr. Warburton, der sich bequem an das Vorkommen
von Krankheiten gewohnt hat, ist Aegisthus nicht undhnlich, besonders
wenn man sich der symbolischen Bedeutung erinnert, die Eliot dem
Kranksein beimiffit. Downing, Harrys Diener und Chauffeur, der

52



semem Herrn elf Jahre lang ein guter Freund gewesen ist, spielt die
Rolle des Pylades.

Um Eliots Deutung des alten Mythus zu verstehen, erinnere man
sich seiner Vorstellung von der Reinigung, wie er sie im Teil IV von
«East Coker» behandelt hat. Je mehr ein Mensch unter dem Bewuf3t-
sein seiner Schuld leidet, desto niher steht er der Rettung. Wenn die
Qual Harry beinahe zum Wahnsinn getrieben hat, findet er plétzlich
Befreiung. In einem ekstatischen Augenblick der Erleuchtung erkennt
er, dafl nur das letzte und strengste Gericht, vor dem nichts Irdisches
bestehen kann, ihn von der Verstrickung in Tat und Wollen befreit.
Eliot gibe zu, daf alle die erwihnten Parallelen zur Orestie bestehen;
aber einige von ihnen, so schreibt er mir, sind im selber nicht bewufit
gewesen. Eine engere Uebereinstimmung mit dem antiken Vorbild
anzunehmen, verbietet auch die Verschiedenheit des Themas: aus
emem klassischen Drama, das in tagheller Gerechtigkeit unter Mit-
wirkung des als Tribunal agierenden athenischen Volkes endet, hat
Eliot ein christliches Spiel gemacht, in dem das Tageslicht gespenstisch
wirkt und wo es nur einen Ruhepunkt gibt: die im Gewissen einzelner
Auserwihlter lebende, unerbittlich richtende Gottgegenwart.

Hier wie in Murder in the Cathedral stellt sich Eliot Shakespeare
und dem Nachrenaissance-Drama im allgemeinen gegeniiber. Daf}
Eliot cigene Wege geht, erscheint deutlich, wenn wir sein Stiick mit
emer anderen zeitgendssischen Bearbeitung der Oresteia vergleichen,
mit Les Mowuches von J.-P. Sartre. Eliot, verglichen mit Sartre, zeigt
keinen Willenskonflikt, keine iiberraschenden Gestalten, keine Cha-
rakterentwicklung, keine Mannigfaltigkeit der Geschehnisse, keinen
Reichtum in menschlichen Emotionen. An Stelle von Leidenschaft und
Phantasie haben seine Charaktere religiésen und sittlichen Werten
gegeniiber eine ungewohnliche Empfindlichkeit. Das Fehlen von Lei-
denschaft und Handlung spiegelt sich wider in Stil und Struktur des
Stiicks. Eliot ersetzt den Konflikt durch Satire, das Ereignis durch das
Epigramm, den Charakter durch die Atmosphire. Den dramatischen
Hohepunkt faflt er auf nicht als die duflerste Behauptung des Willens,
sondern als die Unterwerfung des Willens in kurzer Ekstase. Daf}
EliOts Drama, trotz seiner wesentlich undramatischen Natur, dennoch
tief bewegt und imstande ist, eine Zuhorerschaft in Spannung zu
halten, muf zweifellos erklirt werden aus der Intensitit des Schuld-
gefiihls und aus der Genauigkeit, mit welcher es durch die Worte und
die Bewegung des Stiickes wiedergegeben wird.

Die Entwicklung der Eliotschen Lyrik nach 1928 gleicht der seines
Dramas. Die Four Quartets, 1944, bezeugen die Ausweitung der
Weltschau im Sinne eines Uebergangs von einer egozentrisch religiosen
Haltung zu einer objektiveren, mehr «philosophischen» Frommigkeit.

53



Das erste, «Burnt Norton», 1935 geschrieben, hat noch etwas von der
herben Strenge aus der Zeit nach der Bekehrung. Das zweite, «East
Coker», 1940, entspricht in seinem Hauptthema der Family Reunion
des vorigen Jahres. Wie das Stiick, handelt es von Siinde und Siihne
des Einzelnen und der Familie. Das wird bestatigt durch zwei An-
spielungen im Gedicht: der einen auf das Lob der Ehe in The Gover-
nour, 1531, von Sir Thomas Elyot, dem Ahnen des Dichters; die
andere Stelle bezieht sich auf Friedrich Gerstarkers Novelle «Germels-
hausen», in der eine ganze Kirchgemeinde durch das Interdikt des
Papstes bestraft wird. Noch weiter ist der Ausblick im dritten Quar-
tett, «The Dry Salvages», 1941: Alle Menschen sind Wanderer, See-
leute, in der Bewegung des Lebens gefangen. Als Gegensatz oder
Erginzung zu diesem Gedicht iiber den wandernden Menschen, handelt
das letzte der Quartette, «Little Gidding», 1942, vom Menschen und
seiner Beziehung zu geweihter Erde, «significant soil».

Eine eingehende Analyse wiirde die Meisterschaft enthiillen, mit
der Eliot in den Quartetten musikalische und andere Qualititen ver-
einigt. Der Kampf Mallarmés

«To purify the dialect of the tribe»

hat Friichte getragen. Nicht die bittere Frucht, wie sie das Ende des
zweiten Abschnittes von «Little Gidding» beschreibt, sondern dauern-
den Gewinn fiir die englische Dichtung. Die literarische Kritik studiert
noch immer die neue Form des lingeren lyrischen Gedichtes, wie es
von Eliot geschaffen worden ist. Aber schon 1935 hat Stephen Spen-
der auf den Einflufl hingewiesen, den Beethovens letzte Streich-
quartette auf Eliots lyrische Form ausgetibt haben.

Abschlieflend mochte es erscheinen, als ob Eliots frither Versuch,
seinem eigenen Ich zu entflichen, im spiteren Leben des Dichters eine
neue Bedeutung bekommen habe. In der Reaktion der Imagisten gegen
die viktorianischen Neuromantiker kam der Wunsch nach Einfachheit
und objektiver Schonheit zum Ausdruck, der jene jungen englischen
und amerikanischen Dichter erfiillte, die um 1910 eine Schule oder
Bewegung bildeten. Im Verlauf der nichsten zehn Jahre verwandelte
sich dieser im wesentlichen formale Impuls in eine Suche nach Wahr-
heit, besonders der Wahrheit, die dem Satiriker ein Anliegen ist. Viel
von der vollendeten Wortkunst, die heute noch Eliot auszeichnet,
kann seiner Schulung in diesen zwei Phasen des Imagismus zuge-
schrieben werden.

Sein kiinstlerisches Gewissen war nicht unfehlbar. In «The Waste
Land» war es dem Zustrom moralischer und philosophischer Impulse
nicht gewachsen. Spiter, im Stil von «Ash-Wednesday», verrit sich

54



eme weitere Schwichung des kritischen Bewuftseins, auf die
H. R. Williamson zuerst hingewiesen hat.* Wir kénnen beifiigen,
daf dieselben Schwichezeichen in den Choren des Rock wieder erschei-
nen. Der dritte Fehlschlag von Eliots schopferischem Geist war wohl
seine Unfahigkeit, den «Coriolan» zu vollenden.

Wenn das Streben nach unpersonlicher Dichtung auch nicht immer
zum Ziel gelang, so gab es Eliot wenigstens jene Art von Erleichterung,
die Harry, Lord Monchonsey, empfand, als er gewahr wurde, daf} sein
Vet_'bre(_then thn nicht aus der Gesellschaft der Menschen ausschlofl.
Es 1st ein Gefiih] der Befreiung:

«Now I can live in public.
Liberty is a different kind of pain from prison.»

Wir wissen nicht, was fiir eine Vision des Bosen so frith die freie
Entw-icklung der Personlichkeit Eliots hemmte. In vielen seiner Verse,
z. B.in The Family Reunion, steigt seine Emotion selten hoher an als

1s zu einem Gefithl, dafl Freiheit nichts anderes ist als «a different
kl.n'd of pain from prison». Dieses Gefiihl, zusammen mit dem immer
wiederkehrenden Thema buffertiger Selbsterniedrigung, lihmt oft
seine Einbildungskraft:

«Denn diese Fliigel sind nicht linger Schwingen,
Sondern bloff Ruder, die die Luft bewegen.»

Daher der Eindruck der Auszehrung, des Mangels an poetischer
SU‘bsFanz, der das Urteil mancher Eliot-Kritiker bestimmt.

Ple Four Quartets sind ein Beweis, dafl der Dichter in seinem
Spateren Leben nicht mehr dieselbe Notwendigkeit empfindet, seinen
persdnlichen Gefithlen zu entwachsen, wie er es in jiingeren Jahren
tat. Er begegnet nun der Vision des Bosen mit jener Heiterkeit, die er
sich mit seiner religiosen Bekehrung erkauft hat. Der Bann ist von
dem Leidenden genommen, der schopferische Geist wird nicht langer
gehemmt von der Furcht vor verbotenen Bezirken der Seele. Daher
das Versprechen und der Entschluf:

«We shall not cease from exploration»,

ein Thema, das Eliots friiheren Dichtungen fremd war. Langsam
gewinnt diese neue extravertierte Dichtung Gestalt. Sie hatte sich
schon in einigen «Minor Poems» angekiindigt. Aber nun scheint es,

* Vgl. Hugh Ross Williamson, The Poetry of T.S. Eliot, London 1932,
p- 171-2,

55



als ob sie bleiben wolle, und sie bringt das Eigentiimliche der Eliot-
schen Personlichkeit zum Ausdruck: jene nachdenkliche Grazie und
schmiegsame Kraft, welche der Dichter des Old Possum’s Book of
Practical Cats entfaltet, wenn er mit Worten, Bildern, Gedanken und
Einfillen umgeht. In der Form des Quartetts scheint er eine ideale
Darstellungsweise grofler und kleiner Themen gefunden zu haben,
eine Weise oder einen Geist, der jeden Vers und jedes Wort durch-
dringt. In dieser der Musik eng verwandten Gedankenlyrik ist die
Bedeutung des Wortes nicht tiefer als die Bedeutung der kiinstlerischen
Form als solcher. Und das ist wohl das hochste Lob, das man einem
lyrischen Gedicht zollen kann.

56



	T. S. Eliot

