
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 12 (1944-1945)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

DIE GEDICHTE VON SIEGFRIED LANG

Zunächst sei die erfreuliche Tatsache
festgestellt, daß Siegfried Lang1 einer
der wenigen zeitgenössischen Lyriker
ist, die an geprägtester Form, als der
geradezu substanziellen Grundlage ihres
Schaffens, unbedingt festhalten. Nichts
vom heute so beliebten Verströmen
vager Gefühle in noch vagere Rhythmen

ist bei ihm zu finden. Als wäre
es aus einem marmornen Begriffs- und
Gefühlsblock zur Vollendung gemeißelt,
so steht jedes Gedicht da. Vollendung
ist hier im Sinne einer persönlichen
Verantwortungslust des Schöpfers vor
seinem eigenen künstlerischen Gewissen

genommen. So wesentlich wie die
Formgebung, ist aber für Lang auch die
Handhabung des einzelnen Wortes im
Sinne seiner ererbten sprachlichen
Bedeutung. Hingegen stelle man sich den

Dichter, des Vorgebrachten wegen,
keineswegs als orthodox-konservatives
Sprachmonstrum vor. Im Rahmen der
beiden dauernden Gesetze: Form und
Wort, bleibt ihm Spannweite genug,
auch sprachentwickelnd wirken zu
können.

Nun sei noch das Gefühl, das

lebenerzeugende Mark jedes Gedichtes, im
Werke Siegfried Langs betrachtet. Der
Autor besitzt es im reichsten Maße;
nur kommt es anders zum Ausdruck,
als in der reinen naiven Gefühlslyrik.
Manchmal scheint es von Form und
Wortbedeutung überwältigt zu werden;
aber das ist nur scheinbar der Fall: es

glimmt dann unterirdisch und mit
stillerem Feuer, aber darum nicht mit
geringerer Intensität. Wir sind noch

1 Vom andern Ufer, Gesammelte Gedichte in
Auswahl (1909—1942). Atlantis-Verlag, Zeh.

vielfach zu sehr der Meinung, diese

Naturkraft könne sich nur dann restlos

einmalig zeigen (immer den lyrischen
Fall vorausgesetzt), wenn ihr ein
bedingungslos-kühner, irrationaler
Empfindungsakt zugrunde liegt. Und doch

gibt es auch andere Möglichkeiten. Vor
allem die unseres Dichters: eine
Sensibilität, die in die Breite geht, die
sicheres Schauen und inniges Genießen
im edlen, epikureischen Sinne der
Kontemplation vereinigt.

Die Gedichte Siegfried Langs
umspannen ein menschliches Leben, einen
Zeitraum von dreiunddreißig Jahren.
Die ersten, «Junger Tag» (1909—1912),
bringen das Naturerleben eher episch als

lyrisch zur Darstellung. In
scharfgeschliffenen Rhythmen erzählt sich die
Außenwelt, selbst wenn es sich um
Innerstes handelt: die Ereignisse des
Blühens, der Gezeiten, des kreatürlichen
Lebens.

Mehr und mehr löst sich eine gewisse
ursprüngliche Schwere, der Marmor
bekommt Nerven, die Kunst der Darstellung

beginnt. Vor allem in dem
Gedicht «Der Baum» (Gärten und Mauern,
1912—1920) wächst beinahe körperlich
ein Baum in die Wirklichkeit. Ebenso

mächtig verlebendigt sich das Tönen in
den drei Strophen «Der Ton».

Die Mühle dreht am sonnig braunen Hügel,
Sie streift der Wolken goldbesprühte Ränder,
Im frühen Abend summen ihre Flügel
Und blau erblassen die verklärten Länder.

Du stehst und trauerst in des Himmels Weite.
Ist es dir neu f Welch Glühn, das nicht verglomm
Füllt nicht ein Ton die hochgewölbte Breite,
Ein dunkel mächtig allgebietend : Komm

62 4



Und in der Feierglocken tastend Schlagen
Schwingt er Unendlichkeit und Sternenruh ;
Von graugewirkter Nacht emporgetragen.
Schwebt er den uferlosen Fernen zu.

Welch ein Tönen in der achten Zeile
und welch ein Verhallen in der letzten
Strophe!

Von den Pariser Gedichten (1913)
scheint mir am besten die in sich
geschlossene Plastik «Kauernde Frau»
gelungen.

So sitzt sie immer, halb im grünen Schatten,
Mit Augen weißgehäutet starr und groß,
Und die, die Kupfermünzen bei sich hatten,
Die warfen klirrend sie in ihren Schoß.

Das Haar, im Dunkel silberbleich,
Die Stirn zerspülten Felsen gleich,
So überschichtet und rätselreich.

Den Knöchel, stützend wie das Bein vom Tische,
Gelb elfenbeinern unters Kinn gerammt,
Und um das Knie, vorragend aus der Nische,
Die klumpenkalte blaue Hand geklammt.

So stündlich erharrt sie das End ihrer Zeit,
Der Schlaf ist ihr Licht, und ihr Kleid wird ihr weit,
Ihr Mund ist verstummt und ihr Herz ist bereit.

In den späteren Zyklen, «Dank und
Schwermut», «Die fliehende Stadt»,
«Eros», erreicht Siegfried Lang mehr
und mehr eine harmonische
Ausgewogenheit zwischen Erlebniskraft und
Ausdruck. Bei diesem Dichter ist alles

maßvoll; keine Uebertreibungen trüben

den Spiegel seiner erlesenen Kunst.
Keine krampfhaften Gewolltheiten
stören den Frieden eines leise
wirkenden Daseins. Wohl dämmern manchmal,

je reifer dieses Leben sich gestaltet,
gefährliche, untergründige Gewalten
auf. So vor allem im «Basler Totentanz»

und noch mehr im «Maskenzug»
(Versenkungen, 1927—1931). Immer
wieder aber siegt das Maß, die göttliche
Harmonie.

*MARCOS

Als Bartolome Soler vor siebzehn

Jahren sein erstes Werk «Marcos Vil-
lari» veröffentlichte, überschüttete ihn
die Kritik mit spontanem Beifall und

BEWENDEN
Wenn im Jungjahr brauner Acker,
Dunkler Saat-Rand, befreit
In die Nacht taucht, dann Geflacker,
Von Geästen durchzweit,
Kämpft mit dämmernder Hülle,
Stirbt ermattenden Schein
Nach Erlöschen der Fülle
O vollkommnes Allein.

Die Durchblutung der Materie ist
nun gelungen; gleichgültig welche
Gedichtform auch gebraucht wird, ein
Meister beherrscht jede. Manchmal sind
es zarte Silhouetten, oft gewichtige
Anreden und Gedenktafeln, häufig Epen in
Miniatur. Auch" Uebertragungen hat
Siegfried Lang versucht: Arthur
Rimbaud, «Das trunkene Schiff» ; Thomas
Gray; John Donne. Das rasende Poem
Rimbauds kommt in dieser
Verdeutschung zu eigen- und neuartiger
Wirkung. Es verliert zwar ein wenig
von seiner expressiven Kraft, gewinnt
hingegen impressionistische Farbtöne,
die ihm ein fahles, leichenhaft unheimliches

Gepräge verleihen.
Ich möchte mit einem Gedicht

Siegfried Langs schließen, in dem außer
den gerühmten Vorzügen noch eine
zauberische Geistigkeit webt.

BRUNNEN-WEISHEIT
Der Brunnen sagt uns
Daß, wenn wir sie fänden
Die schon enteilt sind.
In Tropfen zerteilt sind
Wir nimmer sie bänden :
Die zischenden Schäume
Die schillernden Säume
Die treiben und länden
An steinernen Wänden,
Und daß wir nicht wissen,
Warum sie beflissen,
So endlos zu wandern,
Verklingend im andern
Umwirbelt vom dritten
Verjagt und gelitten
Doch solches behagt uns.

THOMAS WIDMER

VILLA R1 »

zählte ihn fortan zu den Großen der
spanischen Dichtung. Heute erst wird
uns dank der deutschen Uebertragung
dieses kastilischen Bauernromans («Mar-

625



cos Villari», Fretz & Wasmuth, Verlag,

Zurich, 1944) Gelegenheit geboten,
nähere Bekanntschaft mit dem
eigenwilligen Erzähler zu schließen.

Das Buch erzählt die unheimliche
Geschichte des Helden Marcos Villari, der
mit düsterem Gleichmut die harten
Schläge, durch welche die
Höllenmaschine des Schicksals ihn immer wieder

prüft, erduldet. Die Fluten des

Sturmbachs entreißen ihm seinen Jüngsten.

Eine schleichende Gemütskrankheit

entfremdet ihm seine Frau, bis
endlich der Tod Erlösung bringt. Der
Erstgeborene opfert sein Leben im
Kriegsdienst. Doch Marcos läßt sich

nicht unterkriegen. Unermüdlich kämpft
er gegen sein tragisches Geschick. Auf
den ersten Blick kommt er uns in seiner

grenzenlosen Ergebenheit kalt und
gefühllos vor. Doch wie wir auf gewissen
Porträts El Grecos in der unerbittlichen

Strenge eines spanischen
Edelmannes einen Funken Milde entdecken,
so strahlen auch aus ihm verhaltene
Güte und Menschlichkeit. Mit dem
lapidaren Satz «Gott ist Gott» richtet er
die Seinen wieder auf, und nach jedem
Unheil halten «Lust und Fröhlichkeit,
Heiterkeit und Harmonie» neuen Einzug

auf seinem Hofe. Aber als ihm ein
Steinschlag die beiden letzten Kinder
raubt, versagt seine Leidensfähigkeit.
Die stille Demut schlägt um in wilden
Protest: Marcos lästert Gott auf furchtbare

Weise und richtet sich hernach
selbst.

Diesen an die antike Tragödie
mahnenden Stoff hat Soler zu .einem Epos
verarbeitet, das uns in seiner Schlichtheit

ergreift. Er beschert uns nicht, wie
man nach dem Inhalt befürchten
könnte, mit einem schaurigen
Prunkgemälde. Ihm ist die klassische Tugend
der Zurückhaltung in seltenem Maße
eigen. Oft begnügt er sich damit,
Höhepunkte mit einem knappen Aussagesatz

zu erwähnen, und erreicht dadurch
eine dramatische Ballung, welche uns
den Atem verschlägt. Von der geistigen
Umnachtung seiner Frau spricht er nur
in feinen, aber vielsagenden Andeutungen.

Im Gegensatz zu den naturali¬

stischen Haudegen, welche solche

Phänomene mit grellem Blitzlicht zu erhellen

suchen, weiß unser Dichter, daß

man nicht in das Mysterium
hineinblenden darf, wenn man es bewahren
will. Behutsam kreist er um die Rätsel
des Lebens und läßt dem Ahnungsvermögen

des Lesers weiten Spielraum.
Die Befürchtung, diese Diskretion

gehe mit einem Verlust an Farbe und
Intensität einher, erweist sich als

unbegründet. Soler versteht sich nicht nur
auf die kondensierte Prosa, sondern
auch auf das breite Erzählen. Mit dem
Reichtum seiner Sprache gelingen ihm
fast Gotthelfsche Schilderungen der
«Fruchtbarkeit der Aecker, der Truhen
und der Herzen», welche uns durch den
dramatischen Hintergrund und die

Vorahnung neuen Unheils wie gespenstische

Gegenlichtaufnahmen vorkommen.
Eine der Hauptstärken des Romans

liegt in der starken Kontrastierung,
welche indessen wieder viel Feingefühl
des Autors verrät. Kaum hat Soler ein
Bild von der üppigen Sinnenfreudigkeit

des Südens entworfen, so brechen
schon neues Leid und neue Not über
die Menschen herein, welche aus ihrer
kosmischen Geborgenheit herausgerissen
und einem unseligen Fatum ausgeliefert
werden.

Die düstere Grundstimmung wird
wohltuend aufgelockert durch die
spanische Anmut des Erzählers. Geschickt
hat er lyrische Stellen voll Zartheit in
das Geschehen eingestreut, welche dem

an sich erhabenen Stoff eine intime und
vertrauliche Note verleihen.

Im Beben und Schwingen der
Leidenschaften und Gefühle vernehmen wir
den Grundakkord einer katholischen
Weltanschauung, die um so echter
wirkt, je unabsichtlicher sie eingeführt
wird. Durch die Dumpfheit und die

momentanen verzweifelten Aufschreie
ihrer Anhänger haftet ihr fast etwas
Vegetatives an, und darum erschreckt

uns die Verleugnung dieses organisch
gewachsenen Glaubens so furchtbar.
Allerdings gelingt es dem Verfasser
durch seine versöhnliche Art, sogar die
Gottlosigkeit irgendwie als gottgewollt

6 2 6



hinzustellen, und so mischt sich in unser
Entsetzen über den Frevel des Helden
ein Schuß warmer Anteilnahme.

Die ungewöhnlichsten Ereignisse mögen

sich überstürzen; immer stehen wir
unter dem Eindruck zwingender
Glaubwürdigkeit. Solers Menschen sind eben

keine soziologischen Marionetten, die

uns vor den Kulissen einer romantischen
Landschaft ihren Feuertanz moderner
Probleme vorführen. (Der Dichter
schenkt uns also keine spanische «Via
Mala».) Seine Menschen wurzeln fest
in ihrem Heimatboden. Wohl besitzen
sie typisches Gepräge, aber sie sind mit
all den kleinen Eigenheiten, welche
einer Figur erst Lebendigkeit geben,

ausgestattet und so von jeglichem
allegorischen Staub befreit.

Ramuz stellt an den Regionaldichter
folgende Forderung: ein Stück Erde mit
seinen Bewohnern schildern, nicht um
die geographische Belletristik zu
vermehren, sondern um dem Leser
Allgemeinmenschliches auf überzeugende
Weise mitzuteilen. Soler kommt
diesem Ideal sehr nahe. Er entfaltet eine
Macht der Beschwörung, der wir un¬

mittelbar erliegen. Zur Vollendung seiner

künstlerischen Vision schreckt er
vor keinem noch so gefährlichen Mittel
zurück. Wenn er z. B. die Form der
fragmentarischen Reportage verwendet,
so steht dem Zuschuß von Frische keine
Einbuße an Würde gegenüber.

Fast auf jeder Seite kann der
aufmerksame Leser das Wasserzeichen
eines hohen Charakters erkennen. Das
Geheimnis eines so reifen Erstlingswerkes

wird ein wenig gelüftet, wenn wir
an das rastlose Leben, welches den
Dichter durch alle Erdteile jagte, denken.

Harte Abenteuerjahre, welche Soler

seiner Heimat nicht entfremdeten,
sondern eher näher brachten, haben
ihm den Adel des Leids und der Not
verliehen.

Durch die Herausgabe dieses Romans,
dessen verborgene Schönheiten sich nur
einer kleinen Leserschaft offenbaren
werden, hat der Verlag Fretz & Was-
muth den Beweis erbracht, daß er die
Mission des Schweizer Verlegers, als

Reeder der geistigen Binnenschiffahrt
Europas, mit Verantwortung erfüllt.

PAUL ROTHENHÄUSLER

GEORGES ROUAULTS SOLI LOQU ES

Es gibt wohl keinen moderneren
Maler, den man sich weniger in unserer

Zeit vorstellen kann, als den Franzosen

Georges Rouault. Diese Behauptung

ist kein Paradox, wie man heute
am laufenden Bande produzieren muß,
um vorweg die Widersprüche unserer
Zeit zumindest mit der Zunge zu
bewältigen. Um Rouault zu verstehen,
muß man sich Paris vorstellen, die
zugleich altertümlichste und modernste
Stadt des Abendlandes. Und um Paris

zu verstehen, muß man sich eine Zwiebel

wie etwa diejenige der Herbstzeitlosen

vorstellen, worin man, schneidet

man sie entzwei, noch zwei andere

Zwiebeln finden wird, neben der der

Gegenwart noch die der Vergangenheit
und diejenige der Zukunft. Das enorme
Paradox Paris ist recht eigentlich eine

Art Zwiebelquerschnitt durch die Zeit.
Man lebt darin alle Zeiten in der
Gegenwart und umgekehrt die Gegenwart
aller Zeiten. Die Gegenwart ist da

zugleich Antike, Mittelalter und Metropolis.

Und Metropolis ist da gleichzeitig

Mittelalter und Antike. Aber
Paris gibt nicht nur einen Querschnitt
durch die Zeit, es gibt auch einen durch
den Raum, durch alle Räume. Paris ist
zugleich die Hauptstadt der Welt, des

Abendlandes, Frankreichs, der Ile de
France und der Provinzen. So ist
denn der Pariser Rouault (er nennt
Paris stets «mon pays») ein mittelalterlich

moderner und modern mittelalterlicher

Maler. Er ist zugleich mit Matisse
und andern ein moderner «Fauve», also
ein reißendes Raubtier einst punkto
ungebrochener Farbgebung, aber auch mit

627



den namenlosen Meistern des Mittelalters

ein Glasmaler (für Fensterrosen
gotischer Dome). Da aber heute keine
Kathedralen mehr gebaut werden außer
in Gedanken und da wiederum nur auf
geduldiges Papier, so malt denn Rou-
ault seine Glasgemälde ebenfalls auf
Papier (wobei dieses ein höchst gewöhnliches

wie auch ein handgeschöpftes
Papier sein kann). Seine Farbe besitzt,
obwohl er sich in gewohnter Weise Oel-,
Tempera- und Wasserfarben bedient, eine
glasartige Transparenz, eine eigenartige
Glut. Aber während bei den Glasgemälden

der Kathedralen das Licht von außen
kommt und nach innen aufglüht,
kommt es bei Rouaults Gemälden von
innen und glüht nach außen ab. Man
könnte Rouault die Etikette eines
katholischen Daumiers (oder eines
malenden Léon Bloy) aufkleben, wenn das

Aufkleben von Etiketten nicht ein
etwas summarischer Prozeß in so
subtilen Dingen wäre. Zudem handelt es

sich diesmal — außer darum kurz zu
sein — nicht um den Maler, sondern
um den Dichter Rouault.

Längst wußte man, daß Rouault
dichtete, und unlängst wurden auch

einige seiner Dichtungen publiziert.
Und nun legt uns Claude Roulet eine
Auswahl aus Rouaults dichterischen
Werken vor1. Dabei wollte es der blinde

Zufall oder bewußte Absicht (man
weiß in diesen Dingen nie), daß der
Anfang des Bandes, die vier ersten Seiten

des Abschnittes «Parade», der den
Aufmarsch der Rouaultschen
Wortkolonnen mit den Tubastößen «De
Paris mon pays, si je suis' bien peu
sorti, ne m'en vante ni n'en sanglote»
eröffnet, zweimal gedruckt wurde. Auf
diese etwas ungewohnte Weise wird
gleichsam unterstrichen, daß Rouaults
Arbeits- und Vortragsweise — sowohl
in der Malerei wie in der Dichtung —
selbst mehr als zwiefachen
Wiederholungen nicht völlig fremd ist. Diese

Wiederholungen, als stilistisches Mittel

1 Georges Rouault: Soliloques. Avant-propos
de Claude Roulet. Mit neun farbigen Wiedergaben

von Werken des Künstlers aus Schweizer

Besitz. Ides et Calendes Neuchâtel 1944.

verwendet, verleihen Rouaults
Wortwerken — abgesehen vom Inhalt, der
diesen Eindruck nur verstärkt — etwas
biblisches, selbst etwas evangelisches.
In der Tat sind seine «Soliloques» nicht
etwa christlich schonungsvoll als Einzel-
und Selbstgespräche bezeichnete Monologe

ans eigene Ohr, sondern
Bergpredigten eines Pinsels, wobei man das

Wort ohne weiteres, wenn auch nicht
vollends in seinem zwiefachen Sinn, von
des Wortstamms Zweigen brechen darf,
denn, wer da auf einem Berge predigt
— auf dem Montmartre oder
Montparnasse —, der denkt und dichtet wie
ein Pinsel. Um es mit etwas anderen, sich

zu weniger Mißverständnissen leihenden
Worten zu sagen: Rouault dichtet, wie
der Douanier Rousseau malt — mit
jener genialen Einfalt, der kein Gipfel
des Raffinements gewachsen ist.

Man hat bei Rouault Prosa und Poesie

zu unterscheiden. Allerdings ist
seine Prosa manchmal so poetisch und
seine Poesie oft so prosaisch, daß die
Begriffe da — womit sich das Wunder
begibt, das eben das der Dichtung ist
— wie ein Kartenhaus unter einem
höheren Begriff zusammenfallen. Rouaults

Sprache zaubert, wo's immer nur
geht, die Artikel weg. Wie auf dem
Blocksberg geht's substantivisch zu.
Sein Französisch ist mit dem Latein
der Vulgata nicht nur im letzten
und fernsten Glied verwandt. Watschelt
es vulgär daher, ist im Schritt stets
etwas Vulgärlatein dabei. Oft kommt's
furchtbar unfrisiert in La Fontaines
Fabelpantoffeln auf die Straße, eine

Morgenschönheit aus dem Volke. Denn
ein archaisches Französisch ist es nicht,
dazu ist es zu sehr vom Volksmund,
vom Born der Sprichworte (der nimmer
versiegt, nur unterirdisch fließt)
abgelauscht, jedoch auch, was nicht
verschwiegen sei, von Vollards nun
verstummtem Mund, besonders wo Rouault
—- diesem seinem verstorbenen Förderer
und Freunde folgend — Anekdoten,
diese Austern der Unsterblichkeit, in

628



ihrem ozeanisch salzigen Safte serviert.
Seine Verse bewegen sich in
Blankversen, deren Reime oft ungepaart und
einsam bleiben (was wider das gesellige
Wesen des Reimes ist). Oft sinken die
Gedichte süß in kleinen eingeklammerten

Strophen zu unsern Füßen wie die
schönen Büßerinnen, die man sich

manchmal wünschen würde. «Hier Sé-

léné s'est levée sur un ciel lavé de tous
péchés».

Aber so viel Liebenswürdigkeit —
man wolle das Wort mit seines

ursprünglichen Sinnes Gewicht auf die

silberzüngige Goldwaage seines Sprachgefühls

legen — entwickelt sich auf
einem wolkenschwangeren schwarzen

Hintergrund, von dem sich die
verwitterten Umrisse der Notre-Dame wie

Klippen des Ewigen im Meer der Zeit

abheben. Was da zu ihren Füßen
rauscht, aufschäumt, eine Brandung,
die ihre schwerste Bewegung in den
leichtesten Gischt hüllt, das ist immer
und immer: Paris. Grund, Hintergrund,
auf dem Rouaults Schrift plötzlich wie
ein beschwörendes Zeichen erscheint:
Paris, mon pays. Und zuletzt jenes, das

er verlassen muß, während in der
Ferne Stukas wie Spechte an der Erde
hämmern.

Lang ist die Straße,
schwingt auf, sinkt ab
und sinkt noch tiefer,
bis ans Ende der Zeiten.
Fliehende!
Der Frühling wird wiederkehren :

Immer kommt er zurück
wie der Schmerz zum Pilger.

MAX EICHENBERGER.

O.W. VON LUBICZ-MILOSZ

Der aus Litauen stammende
Edelmann Ottokar Wenzeslaus von Lubicz-
Milosz (sprich Milosch) hat uns in
französischer Sprache eines der dichterisch
und menschlich anziehendsten
Vermächtnisse der Gegenwart hinterlassen,
als er am 2. März 1939 in Fontainebleau
verschied. Er hatte die heutige
Verwüstung vorausgesagt und seine letzten
Jahre als Wissender um die Not
unseres europäischen Daseins in einer
tiefen geistigen und äußern Einsamkeit,
die er allerdings gesucht hatte,
verbracht.

Erst mit seinem Tod begann sein
Werk, das zwar fast ganz verschollen
blieb bis heute1, eine Anziehungskraft
auf ein breiteres literarisches Publikum
auszuüben, die seiner Bedeutung
angemessen ist. Außer einer Auswahl
seiner wertvollsten Gedichte und seinem

Mysterienspiel «Miguel Manara» war
längst nichts mehr von ihm im Buch-

1 Eben sind die beiden ersten Bände seines

Gesamtwerks : «Poèmes» und «L'Amoureuse
Initiation», (Verlag EglofI, Fribourg), mit
einem bedeutsamen Vorwort von Edmond
Jaloux erschienen.

handel zu finden. Aber auch diese
Gedichte und der «Miguel Manara» kamen
nie so recht zur Geltung. Sie hatten
ihre Verehrer, so wie Milosz seine

ihm engstens verbundenen literarischen
Freunde besaß, von Paul Fort an zu
Francis de Miomandre, Jean Cassou,
Armand Godoy, dem treuesten der
Treuen, der kürzlich die erste ausführliche

Biographie2 über ihn herausgab.
Trotzdem aber blieb dieses Werk
abseits vom täglichen literarischen Leben
Frankreichs.

Teilweise wird uns dies begreiflich
aus der Eigenart des Werkes selbst.
Denn es ist kein eigentlich literarisches
Werk, und Milosz wollte und konnte
in keiner Weise eine literarische
Persönlichkeit sein. Ueberdies entstand es

sozusagen ganz noch vor dem Krieg
von 1914. Einer der tiefern Gründe
aber mag darin liegen, daß dieses Werk
mehr wohl als jedes andere im neuern
Frankreich der europäischen Dichtung
angehört und daß es ganz wesentlich
ein geistig-menschliches Bekenntnis eines,

2 Milosz, poète de l'Amour (Egloff, Fribourg).

629



nach dem Letzten suchenden, weder
an Ort noch Zeit gebundenen
Edelmannes ist.

Milosz ist 1877 in Litauen geboren,
wo seine Eltern ausgedehnte Landgüter

besaßen. Seine Familie führt ihre
litauische Herkunft bis ins 13. Jahrhundert

zurück und noch weiter auf ein
Lausitzer Herzogsgeschlecht. In Litauen
verbringt der Knabe eine einsame,
naturnahe, schwermütige Kindheit. Dann
kommt er nach Paris für seine Studien
und verbringt sein Leben teils dort,
teils auf seinen Gütern in Litauen (bis
er 1919 enteignet wird), teils auf
unbeständigen Wander- und Lehrfahrten
in verschiedenen Städten Europas. Nach
dem Kriege wurde er Vertreter Litauens
in Paris, erwarb sich 1930 das
französische Bürgerrecht und lebte dann
dort und in Fontainebleau in
zunehmender Einsamkeit. Eine geradezu
franziskanische Gemeinschaft verband ihn
immer inniger mit den Vögeln.

Sein eigentlich dichterisch-literarisches
Werk besteht aus einer Anzahl
Gedichte, größtenteils in freien Rhythmen,
die in manchem etwa an Hofmannsthal
und Trackl erinnern und erfüllt sind
von der Schwermut des Daseins, von
schmerzhaft-süßen Bildern aus seiner
litauischen Kindheit, einer Liebe zum
Uralten, Vergangenen und zugleich
einem unbezwinglichen Vertrauen in
alles Einfache, Demütige in der Natur,
im Tier, in der Pflanze und im
Menschen, einer bittern Hingabe an alles
in Armut, Traurigkeit und Todverbundenheit

und doch in unbez.winglicher
Schönheit und Würde Geschaffene. Der
Klang dieser Gedichte, von «Karomama»

über «Tous les morts sont ivres»
läßt sich kaum mit etwas ähnlichem in
der französischen Dichtung vergleichen.
Ihren fremdartigen Zauber hat Milosz
zweifellos aus seiner Heimat
mitgebracht.

Zu seinem früheren Werk gehört
dann ein Roman: «L'Amoureuse
Initiation» (erschienen 1910), der, im
Venedig des 18. Jahrhunderts spielend, die
unerhörte, ausschweifende Liebe eines
Edelmannes zu einem nymphenhaften

Mädchen, seine Enttäuschung an dieser
Liebe und sein innerer Aufstieg zur
geistigen Liebe schildert. In der Sprache

vor allem läßt dieses Buch uns an
Hofmannsthals «Andreas» denken. Als
Hauptwerk Milosz' dürfen wir den

«Miguel Manara» (1912), ein Mysterienspiel,

bezeichnen. Miguel Manara ist der
christliche Don Juan, der seinen Weg
über die Bekehrung, ins Kloster und
zur tiefsten Verdemütigung vor Gott
geht. Dieses nicht sehr umfangreiche
Werk läßt sich in der Reinheit und
dichterischen Kraft der Sprache, in der
Geistigkeit, die bis zur höchsten Mystik
hinaufreicht, im uralt Menschlichen,
Beständigen, das sich durchs ganze Werk
zieht, den bedeutendsten christlichen
Dichtungen aus der Vergangenheit und
Gegenwart an die Seite stellen. Etwas
kürzer, mehr lyrisch beschreibend ist
sein zweites biblisches Mysterienspiel
aus dem Leben König Davids: «Mephi-
boseth» (1913).

Mit ein paar späteren Gedichten,
darunter dem «Cantique de la Connaissance»

und vier Psalmen, schließt er
sein dichterisches Werk ab. Diese
späteren Dichtungen aber sind schon ganz
Ausdruck seines hermetisch-metaphysischen

Suchens und bleiben daher dem
Nichteingeweihten kaum mehr zugänglich,

obwohl uns daraus eine herbe
dichterische Schönheit entgegenweht, so daß
sie uns ebenso lieb sind wie die früheren
Gedichte: Vor allem der «Cantique de

la Connaissance» und sein letztes, der
aus dem Jahre 1937 stammende: «Psaume

à l'Etoile du Matin».
Zu Beginn des vergangenen Krieges

versenkte sich Milosz zusehends mehr
in jenseitige und teils abseitige
Geheimerkenntnisse. Er wird entrückt in eine
andere Welt und berichtet uns diese
seine neuen Einsichten, außer in den
späteren Gedichten, auch in mehreren
hermetischen Bekenntnissen wie der
«Ars Magna», den «Arcanes» und einer
Auslegung der Apokalypse. Hier wird
Milosz zum geheimnisvoll erleuchteten
Seher, in dem arkanes Wissen aus dem
Mittelalter und etwa Swedenborgs neu
auflebt. Neben diesen Schriften hinter-

630



läßt er uns eine sehr schöne französische

Uebersetzung des ersten Teils des

«Faust» — Goethe war ihm neben der
Bibel wohl der liebste Dichter —, Ueber-
setzungen lyrischer Dichtungen aus den
nordischen Literaturen, litauischer Dai-
nos und litauischer, allerdings von ihm
stark bearbeiteter Volksmärchen und
zudem eine Anzahl grüblerischer
sprachdeutender Aufsätze über das Litauische
und Hebräische und mehrere politische
Aufsätze zur Lage Litauens.

Unter dem Einfluß seiner neuen
Erkenntnisse machte Milosz eine Rückkehr

zum Katholizismus durch und
bekennt sich später rückhaltlos dazu. Wir
zweifeln nicht an seiner Aufrichtigkeit
und zweifeln auch nicht daran, daß

seine Werke fast durchweg, am meisten
natürlich die Mysterienspiele aus dem
Glauben seiner litauischen Heimat her¬

aus geschaffen wurden, obwohl heute
sein engster Freund, Francis de Mio-
mandre, behauptet, Milosz hätte sein
eigentliches dichterisches Werk vor seiner

Rückkehr zum Christentum
geschrieben, also vor seiner Versenkung
ins Geheimwissen. Somit wäre
paradoxerweise das spätere Werk aus seinem
erneuerten Glauben erwachsen.

Dies ist nur eine der Fragen, die uns
dieses Werk bereits stellt. Manche
andern wird es noch stellen, bis es den
Platz innerhalb unserer neueren
europäischen Dichtung — denn dazu gehört
es seinem ganzen Wesen, nach — erhält,
der ihm gebührt, und bis die Meinung
Edmond Jaloux' erhärtet sein mag, die
er vor einiger Zeit in einem Artikel
aussprach, daß Milosz mit Paul Valéry
der wahrscheinlich größte Dichter der
Gegenwart sei. HJANSJ GROSSRIEDER

EVOCATION

Unter dem Titel «Evocation»1
veröffentlicht Frau Hélène Claparède-Spir
vier kleine Studien, die Tolstoi, Nietzsche,

Rilke und African Spir gewidmet
sind. Der Vater der Verfasserin, eben
African Spir, war ein nach der Schweiz
ausgewanderter Russe, der sich

philosophischen Studien hingab und ein Buch,
betitelt «Denken und Wirklichkeit»,
hinterlassen hat. Der Pietät gegenüber
diesem Vater und seinem
philosophischen Werk entsprang die Bemühung

von Frau Hélène Claparède,
geistige Beziehungen zwischen Spir und
berühmten Zeitgenossen herzustellen.
Sie schickte Tolstoi die Werke Spirs,
und diesem Umstand verdankte sie

einen schönen Brief des greisen Dichters

aus Jasnaja Poljana, der im Faksimile

in der vorliegenden Schrift
reproduziert wurde. Frau Claparède begab
sich sogar selber, im Jahre 1897, nach

Jasnaja Poljana, und zweifellos ist unter

den vier Stücken, die sie hier zum
1 Georg et Cie, Librairie de l'Université

Genève.

Abdruck bringt, dasjenige, in dem dieser

Besuch bei Tolstoi erzählt wird,
das hübscheste. — Im Nietzsche-Archiv
suchte ferner die Verfasserin nach

Spuren einer Beeinflussung Nietzsches
durch das Werk African Spirs. Es muß
wohl gesagt werden, daß diese Ernte
recht dürftig war, da sie in der Hauptsache

darin besteht, daß Nietzsche bei
der Lektüre von «Denken und
Wirklichkeit» einige Stellen unterstrich oder
am Rand durch Striche anmerkte; es ist
zu wenig, als daß man von einem
«Einfluß» dieser Lektüre auf Nietzsche
sprechen dürfte. Ein überraschendes
und erstaunliches Detail erfährt man
bei dieser Gelegenheit von der Verfasserin:

Nietzsches Schwester, die berüchtigte

Foerster-Nietzsche, hatte alle
Bücher aus der Bibliothek ihres Bruders
nach dessen Tod schön binden lassen;
dabei passierte es, daß der Buchbinder
die Ränder so stark beschnitt, daß die
Randbemerkungen, die Nietzsche bei
der Lektüre mit Bleistift zu machen
pflegte, zerstört wurden! Soweit ist ein

63 1



wichtiges Hilfsmittel zur Kenntnis von
Nietzsches Gedanken über zahllose von
ihm gelesene und mit Randbemerkungen

versehene Bücher infolge der «Pietät»

seiner Schwester verloren gegangen.

— Das kleine Erinnerungsstück
über Rainer Maria Rilke ist wohl etwas
zu dürftig ausgefallen, als daß es irgend

etwas Bedeutendes über den Dichter
von Muzot aussagen würde; die
Verfasserin kam, wie sie selber erzählt,
nicht zu einem Gespräch mit Rilke. Mit
einer pazifistischen Bekenntnisschrift
von African Spir, der ein hochherziger
und vornehmer Denker war, schließt
das Büchlein von Hélène Claparède.

J.R..S-

HANS WAHL

î)er
Urtfd)em=

^eilige
Ein dorniger Legendenkranz. Buchschmuck von Bavier und Muhr

Gebunden Fr. G.60

«... wahrscheinlich das erheiterndste Buch, das uns in dieser

NovembertrübsalindieFingerkommenkann... » Ed.Korrodi(NZZ)

«... die ganze schnurrige, etwas altertümliche Erzählung strotzt
von übermütiger Erfindungslust, ist reich geschmückt mit krausen

Schnörkeln und köstlichen bildlichen Einfällen ...»
Basler Nachrichten

« Diese Erzählung ist übergoldet von einem so köstlichen Humor,
einer Herzenswärme, einer Mischung von Poesie und Urwüchsigkeit,

daß man beglückt Kapitel um Kapitel in sich aufnimmt».
Thurgauer-Zeitung

MORGARTEN VERLAG ZÜRICH
Conzett & Huber

632


	Kleine Rundschau

